
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 7

Artikel: Ernst Howald und die klassische Philologie in Zürich : Erinnerungen
und Betrachtungen

Autor: Haffter, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Howald und die klassische Philologie in Zürich

Erinnerungen und Betrachtungen

HEINZ HAFFTER

Ernst Howald und seine Wissenschaft, die klassische Philologie : dürfen wir
uns so ausdrücken? Ist nicht Howald sein ganzes geistiges Leben lang
ebenso selbstverständlich in seiner Wissenschaft dringestanden wie er sie

anderseits immer auch von außen her betrachten konnte Jedenfalls hat er
jahrzehntelang über seine klassische Philologie gesprochen, sich mit ihr
auseinandergesetzt. Schon in einer der frühesten Publikationen und vielleicht
später nirgendwo eindrücklicher als hier, finden wir solche Urteile, in der
Schrift «Griechische Philologie», einem Teilstück wissenschaftlicher
Forschungsberichte, die nach dem Ersten Weltkrieg den Stand der wissenschaftlichen

Arbeitsgebiete vergegenwärtigen sollten. In diesem Bericht vom Jahre
1920 heißt es zu Beginn: «Die klassische Philologie ist, so befremdend das

klingen mag, keine internationale Wissenschaft, die durch die nationale
Bodenständigkeit ihrer Vertreter nur gleichsam in Dialekte geschieden wäre,
sondern ihr deutscher Zweig unterscheidet sich aufs deutlichste von allen
anderen.» Ja, ohne die besondere klassische Philologie des deutschsprachigen

Kulturraumes, der Howald als Kind seiner Zeit angehörte, ist er gar
nicht zu verstehen. In den gewaltigen und stolzen Bau, wie ihn diese Philologie

bis zur letzten Jahrhundertwende errichtet hatte, hörte Howald die
böse Stimme des abtrünnigen klassischen Philologen Nietzsche eindringen,
und so wandte er sich um so lieber den philologischen Gestalten zu, welche

um hundert Jahre früher gelebt hatten, zu jener Zeit, da die klassische
Altertumswissenschaft im Anschluß an den Neuhumanismus und beeinflußt

von der Romantik sich neu oder überhaupt erstmals richtig und
prinzipiell zu bestimmen suchte. Heyne, Friedrich August Wolf, Boeckh, Gottfried

Hermann, Karl Otfried Müller, Welcker befanden sich, möchte ich

sagen, leibhaftig in Howalds Bibliothek, weil dort nicht nur die Werke von
ihnen, sondern auch die über sie, das Biographische bis hinein in
entlegenste zeitgenössische Zeugnisse, vereinigt waren. Diese Bände und
Broschüren hat ihr Besitzer als letzte seiner Schenkungen dem
Klassischphilologischen Seminar der Universität Zürich übergeben, da sie seinem

Herzen, wie er sagte, am nächsten gestanden hätten.

683



Da und dort, etwa in Einleitungen, ist von den genannten großen Philologen

bei Howald denn auch die Rede, so gegen die Überschätzung Wolfs
(der eine völlig unkünstlerische Persönlichkeit gewesen sei, unheilvoll für
die Entwicklung der deutschen klassischen Philologie) und gegen die
Mißachtung Heynes, oder es wird Welcker als der einzige wahrhafte Literaturhistoriker

auf dem Gebiet des Altertums bezeichnet. Daß von Howald früh
schon eine Geschichte der klassischen Philologie geplant war, würde ich
unerwähnt lassen, wenn ich dies lediglich aus mündlicher Tradition wüßte
und nicht auch aus einigen gedruckten Bemerkungen von Freunden Howalds.
Daß es dazu nicht gekommen ist, mag bedauerlich für uns sein; ob für
Howald selbst, soll unbeantwortet bleiben, indem wir daran denken, wie er
in allem geistigen Schaffen einen geheimnisvollen Rhythmus gesehen hat,
an den wir nicht rühren soUten. Seien wir dankbar für das, was wir bekommen

haben: außer den Arbeiten über Winckelmann (Einleitung zu einer
Ausgabe von Goethes Winckelmann) und über Humboldt, die mittelbar
zur klassischen Philologie gehören, und außer mehreren Essays, zu denen
ich etwa den Geburtstagsartikel der Neuen Zürcher Zeitung für Wilamowitz
rechne, sind es die Schrift über Friedrich Nietzsche und die Klassische
Philologie, 1920, und das Buch mit der dokumentarischen Darstellung des

Kampfes um Creuzers Symbolik, 1926.

Die Nietzscheschrift ist wie der im selben Jahr geschriebene, von mir
erwähnte Forschungsbericht, für ihren Verfasser zugleich wertende
Standortbestimmung seiner Wissenschaft. Man spürt des Verfassers inneres
Mitgehen, wenn er den philologischen Lehrer Nietzsches schildert, Friedrich
Ritschi, dem in die Vorlesungen der früheren Lebenszeit wundervolle
Ideen — zum Teil romantische Erbstücke — zuströmten und der persönlich
von ungeheurem Einfluß auf seine Schüler war und der dann aber als älterer
Dozent und als Verfasser seiner hauptsächlichen Werke, nicht wie von
seiner Menschlichkeit her zu erwarten, zum Darsteller und Künder,
sondern zum großen Lehrmeister und Kritiker wurde.

Für Friedrich Creuzers symbolische Deutung der antiken Mythen galt
es zu zeigen, wie weit Autor und Thematik der Heidelberger Romantik
verhaftet waren, und die Abhängigkeit des Autors von Görres' Gedankengut

und anderseits von Ideen der Aufklärung endgültig nachzuweisen,
bildete einen wesentlichen Zweck der Einleitung. Daß Creuzer jedoch mit
seiner phantastischen Denkweise und seiner nur vermeintlich philologischhistorischen

Quellenbenützung jeden wissenschaftlichen Einfluß für alle Zeit
verlieren mußte, betont Howald energisch, und er gibt Creuzers
Widersachern, darunter dem biederen Homerübersetzer Voß, volles Recht. Aber
was ihn locken mußte, war jener Streit an sich, den die damaligen Philologen
in polemischem Hin und Her vor der Öffentlichkeit ausfochten. Und mit
dem Streit mußte Howald in pointierter Formulierung die bedauerliche

684



philologiegeschichtliche Feststellung verknüpfen, daß mit ihm und dem

notwendigen Sieg der kritischen Philologie überhaupt alles irrationale
Leben aus der Altertumswissenschaft des 19. Jahrhunderts verschwunden
und auch die Verbindung der Philologie mit der Allgemeinheit abgerissen sei.

Zur selben Zeit aber, da Howald über den Mythologen Creuzer schrieb,
hatte er es zu tun bekommen mit einem seltsamen Nachfahren Creuzers,
dem Basler Johann Jakob Bachofen, der verschollen, zu Beginn unseres
Jahrhunderts vor allem im Münchner Stefan-George-Kreis wieder entdeckt
und propagiert wurde: Bachofen, der in umfänglichen Werken eine mythische

Urzeit im Zeichen von Mutterrecht und Todessymbolik gezeichnet
hatte. Gegen Bachofen und seine Jünger der 20er Jahre griff Howald zur
Feder, und der zugriffige Disput insbesondere mit Alfred Baeumler ist in
Vorträgen und Zeitschriftenartikeln gerade auch oder hauptsächlich in
Zürich ausgetragen worden, für die Zürcher Studenten von damals ein

erregendes Schauspiel, hatten sie gar in der Zeitschrift des Lesezirkels
Hottingen einen Aufsatz von Baeumler mit dem unmittelbaren Titel «Ernst
Howald und die Philologie» zu lesen gehabt. Ein Vierteljahrhundert später,
als Bachofen zu einer allgemein bekannten, rein historisch zu wertenden

Figur geworden war, konnte Howald ihm dann ungehindert den Dienst
erweisen, einen Band der großen kritischen Ausgabe, die in Basel erscheint,
herauszugeben.

In einer philologiegeschichtüch gestimmten Geburtstagswürdigung für
einen Fachgenossen sprach Howald davon, daß in der Geschichte einer
Wissenschaft, speziell der Altertumswissenschaft, die größere Wirkung öfter
denjenigen Gelehrten zuerkannt werde, die einen neuen geistigen Raum
miterschließen halfen, die, erfüllt von einem erst kommenden Geiste, ihr
Eigenstes, Persönliches in ihrer Wissenschaft hingeben, gegenüber dem
reineren Gelehrtentypus, der das Überkommene veredelt und verbessert,
ohne es mit der Schlacke seiner Subjektivität zu versehen, das dann nachher
nicht den Stempel des einen Forschers trägt, vielmehr stärker als er selber

wird. Howalds eigene Worte verwendend dürfen wir ihn gewiß dem
erstgenannten Typus zuweisen. Was nun aber bei Howald nicht heißen soll,
daß er nicht auch mit unpersönlichen, etwa editorischen Leistungen seine

Wissenschaft gefördert hätte. Und wenn er selbst etwa behaupten mochte,
solches nicht zu können, so müssen wir ihm widersprechen, wie denn
überhaupt sein Wissen in den beiden antiken Sprachen und Literaturen und
seine Kenntnis der Methoden und Arbeitsmittel der klassischen Philologie
erstaunlich war.

Zusammen mit seinem althistorischen Fakultätskollegen Ernst Meyer
gab er die Texte und Inschriften zur römischen Schweiz heraus. Während
sich dieses Werk in den Händen von vielen befindet, ist weniger bekannt
die Edition des spätantiken, überlieferungsmäßig komplizierten botanisch-

685



medizinischen Traktates eines Pseudoapuleius, eines Bandes im Corpus
medicorum Latinorum. Hier war Partner bei der Herausgabe der
Medizinhistoriker Sigerist, der für einige Anfangssemester an der Zürcher
Universität gelehrt hatte. Können schon die Benutzer dieser Edition nicht
zahlreich sein, so sind noch seltener diejenigen, die ihre Vorzüge zu beurteilen
vermögen. Wenn ich mich zu diesen wenigen zähle, dann ist dies nicht ein
persönliches Verdienst, sondern beruht auf meiner früheren Verpflichtung,
mich als Redaktor am Thesaurus Linguae Latinae auch mit den
vulgärsprachlichen Formen der griechisch-lateinischen Pflanzennamen zu befassen.
Wie oft und dankbar habe ich die zum Zitat gehörigen Initialen H.-S.,
Howald-Sigerist, in mein Thesaurus-Manuskript eingesetzt. So lebt denn
Howald mit seinem Namen auch in einem unserer großen Lexika weiter,
die ihm doch fremd sein mußten, diese halbtoten Thesauri, wie er sie einmal
genannt hat. — Gerade bei den Editionen hat Howald die Kollegialität
bevorzugt, denn wir dürfen hier auch den zusammen mit Emil Staiger
bearbeiteten doppelsprachigen Kallimachos erwähnen.

AUein stand Howald bei der frühesten seiner Textausgaben, 1923, bei
den Briefen Piatons, aber damals war ihm die Editionsaufgabe ein ganz
besonderes und sehr persönUches Anliegen. Es galt endlich die drei als echt
erkannten Briefe des großen Philosophen, so wie es die Dialoge seit langem
erfahren hatten, textlich und inhaltlich zu interpretieren und für unsere
Piatonauffassungen fruchtbar zu machen. In der Ausgabe sind nun die
Briefe 6, 7 und 8 als die drei echten vorangestellt und auch der Übersetzung
gewürdigt, während die anderen Stücke der Briefsammlung nur ediert und
kommentiert sind. Die mahnende Ungeduld Howalds der Forschung gegenüber

kommt hierin zum Ausdruck, und auch die umfängliche Einleitung
ist recht bezeichnend für ihren Verfasser : die Entscheidung für die Echtheit
liege letzten Endes jenseits des Beweisbaren, liege im Stilgefühl, und es wird
gesprochen vom notwendigen Verständnis für die Irrealitäten des
künstlerischen Schaffens und des vom Künstler Geschaffenen. Als Howald
achtundzwanzig Jahre später die Briefe für die «Bibliothek der Alten Welt»
herausgab, beschränkte er sich überhaupt auf die echten und gab von den
anderen nur einen einzigen als Stilprobe; in der zugehörigen Einführung
äußert er sich zuversichtlich dahin, daß dieser Stellungnahme über echt
und unecht die Zukunft gehören werde.

In die Jahre um 1920, die Anfangszeit des Forschers und Universitätsprofessors,

fallen eine Reihe von Aufsätzen, die wir wie die Textausgaben
als Dienst am Bau der Wissenschaft und ihrer Materialien bezeichnen
können. Eine Analyse der Wolken des Aristophanes, die aristotelische
Poetik auf ihre Quellen hin geprüft, Diogenes Laertius und andere philo-
sophiegeschichtUche Handbücher überlieferungskritisch betrachtet, die
Schoben zur Ilias, das sind diese hauptsächlichen Themata, die in einzelnen

686



Dissertationen von Schülern weiterverfolgt, von Howald selbst eher
aufgegeben wurden. Auch die Publikationsform, der im Detail argumentierende
und sich mit der Forschung auseinandersetzende Aufsatz, ist in der Folgezeit

zurückgetreten. Da liegt die Frage nach den Rezensionen nahe, nach
dieser Art von Mittun in der wissenschaftlichen Gemeinschaft. Nicht wenige
hat Howald geschrieben, aber fast ausschließlich in Zeitschriften, die sämtliche

Geisteswissenschaften umfassen, in der «Deutschen Literaturzeitung»
und im «Erasmus», dessen Herausgeberkreis er angehörte. Hier, vor einem
weiteren gelehrten Lesepublikum, konnte er nach seiner Weise rezensieren,
mit der Herausarbeitung des Prinzipiellen und Allgemeinen und mit dem
Blick auf das Neue, ob sich solches im rezensierten Werk zeige. Von da ist
nur ein kleiner Schritt zu den Besprechungen außerhalb der wissenschaftlichen

Zeitschriften, vor allem zu denen in der Neuen Zürcher Zeitung:
manche von diesen sind in der Erinnerung geblieben, so etwa die
scharfgeschliffene Anzeige des Cäsarbuches von Gundolf.

Howald konnte die Publikationen anderer — und ich denke jetzt nicht
mehr bloß an die Urteile in den Rezensionen — deutUch ablehnen wie
anderseits auch begeistert gutheißen. Zu den gutgeheißenen gehören
beispielsweise die Sophoklesuntersuchungen von Tycho von Wilamowitz, die
Iliasstudien von Schadewaldt, das Vergilbuch von Pöschl. Die beiden
erstgenannten Werke waren Howald wichtig als Ausgangspunkt oder
Unterstützung für eigene Thesen. Zu Pöschls Vergilbuch fühlte er sich, frei von
allen Verpflichtungen, deshalb hingezogen, weil es, wie er sagte, aus einer
Verbundenheit mit der Weltliteratur und der Kunst im ganzen resultiere
und der Verfasser seinen antiken Gegenstand nacherlebt habe, was freilich
nicht bewiesen, sondern nur fühlbar gemacht werden könne ; wörtlich heißt
es dann in Howalds Beurteilung: «Es ist höchste Zeit, daß auch die Wissenschaft

von der antiken Literatur ihren Platz in der allgemeinen
Literaturwissenschaft einnimmt. »

Ja, daß es Zeit sei, daß die Stunde da sei, vorwärtszuschreiten in seiner

Wissenschaft, einen neuen Ausblick zu öffnen, das ist es, was ich als Howalds
Ungeduld — ich berührte es schon — bezeichnen möchte. Zweifel,
Streitfragen, bestimmte Betrachtungsweisen hinter sich zu lassen, mahnte Howald
direkt und indirekt, also bei den platonischen Briefen nun einmal endgültig
die Scheidung zwischen echt und unecht zu treffen oder über die Ilias-
forschung so zu denken, wie er es in den ersten Sätzen seines eigenen IUas-
buches tut: «Die Iliasforschung der letzten hundertundfünfzig Jahre basierte
auf einem Irrtum. Es mag ein fruchtbarer Irrtum gewesen sein ; die
zentrale Frage aber, die nach dem Dichter und nach seinem Werk, blieb
der Beantwortung entzogen. »

Damit kommen wir zum Tenor seiner mehr persönlichen Bücher. Auf
sie dürfen wir vielleicht ein Dictum anwenden, das Howald in irgend einem

687



Zusammenhang ausgesprochen hat: «Die genialste Idee pflegt in statu
nascendi unbotmäßig zu sein. » In diesem Sinne unbotmäßig mögen Howalds
Bücher auf manche Fachgenossen gewirkt haben, unbotmäßig in der absoluten

und resoluten Art, wie sie nicht im Stil eines diskutierenden Dialoges,
vielmehr in dem eines einmaligen bekennenden Monologes ihre neuen Ideen
vorbringen sollten. Die Schrift über «Die Anfänge der europäischen
Philosophie» setzt ein mit dem Satz: «Wenn in diesem Buche von Philosophie
die Rede ist, so handelt es sich selbstverständlich nicht um die Wissenschaft,
die jetzt diesen Namen trägt. » Die Selbstverständlichkeit wird im folgenden
natürlich erläutert, aber in der Vorwegnahme bewirkt das Wort eine
gespannte Ungewißheit, mit der nicht jeder sogleich zurechtkommt. Howald
wußte auch darum, daß manche seiner Formulierungen als übertrieben
empfunden werden konnten; aber das Wort «Übertreibung» hatte bei ihm,
wenn er es selbst verwendete, eine besondere, auch positiv getönte Bedeutung,

aus der Gewißheit heraus, daß neu und eigenständig Erdachtes sich
schwerlich anders kundtun könne. Leider haben einige unter den
wissenschaftlichen Lesern die mit der unbotmäßigen oder eben legitimen
Übertreibung verbundene Originalität nicht erkennen wollen und hat der eine
oder andere schon wegen der äußeren Form der Bücher, zu der auch das
Fehlen von Anmerkungen gehört, den Zugang nicht gefunden. Aber es ist,
glaube ich, gerade diese äußere Form in unserer klassisch-philologischen
Wissenschaft heute keine Ausnahme mehr, und sie wird künftig noch mehr
Anerkennung gewinnen.

Welches sind nun die hauptsächlichen Auffassungen und Überzeugungen,
die Howalds zahlreichen persönlichen Büchern, wie ich sie nannte, zugrunde
liegen? Daß die psychischen und seelischen Veranlagungen des Menschen
konstant sind, durch die Jahrhunderte vom Altertum bis zu uns sich nicht
ändern konnten, weshalb es keinen antiken Menschen im Gegensatz zu
einem modernen gibt. Von der Zeit abhängig ist die Bewußtwerdung der
psychischen Zustände und damit auch die Art und Weise des Ausdrucks,
den sich der Mensch zu schaffen sucht. Um eine geistige Biographie, die
ihre eigene Gesetzlichkeit des Ablaufes hat, zu begreifen, brauchen wir die
äußeren Lebensumstände und die historische Umwelt sei es nicht oder nur
dann, wenn von dort her Einwirkungen auf die innere Sphäre jenes
Menschen stattfinden und Verschiebungen und Richtungsänderungen im zunächst
einheitlichen Wesen und Lebensgang verursachen. Aus den Trieben und
seelischen Unstimmigkeiten, dem Verlangen nach Harmonie und Glück,
resultiert die Suche nach Symbolen und Fiktionen, mit denen dann die
denkerischen und künstlerischen Leistungen zusammengehören. Dies alles
bei einem bedeutenden Menschen der Vergangenheit verständlich zu
machen, heißt für den späteren Betrachter, es selber nachzuempfinden,
nachzuvollziehen.

688



Wie dem schöpferischen Menschen, so sollen wir auch der schöpferischen
Tätigkeit und den Schöpfungen selbst ihre eigenen und für uns rational nie

ganz erfaßbaren Gesetzlichkeiten und Ordnungen zuerkennen, und auch
hier müssen wir als Deuter und Erklärer unsere menschliche Empfindsamkeit

ohne Scheu vor subjektiven Momenten mitschwingen lassen. Das
literarische Kunstwerk, im Falle der griechischen Tragödie auch eine ganze
literarische Gattung, muß für sich allein erforscht werden, womit der
Künstler unser Interesse nur als derjenige haben darf, der das Kunstwerk
geschaffen hat. Die literarische und sonstige kulturelle Umgebung, in die

unsere Literaturgeschichten Autoren und Werke allzu gern einordnen, ist
nur bedingt und nicht in jedem Falle von gleichmäßiger Bedeutung. Form,
Stil und Struktur, wozu aber auch der Stilbruch gehört, sind Termini, die
bei Howald eine umfassende und intensive Bedeutung bekommen.

Howald hat sich selbst über diese seine Auffassungen ausgesprochen, so
in der Einleitung der «Ethik des Altertums», wo er die Tiefenpsychologie
erwähnt, «um sich», wie er sagt, «tapfer zu diesem verpönten Worte zu
bekennen», oder in dem thematisch geschlossenen Aufsatz «Spekulationen
über den Geist», der in der «Neuen Schweizer Rundschau» erschienen ist
und der in den unverwechselbar howaldischen Schluß mündet: «Aber der

heilige Logos ist unzerstörbar; im Momente der tiefsten Depression, gerade
an sie vielleicht anknüpfend, fängt er sein gaukelndes Spiel wieder an, und
urplötzlich stößt man in sich auf jene unerhörte Kostbarkeit, die einem
beglückt wie nichts anderes, den Gedanken, den eigenen Gedanken; um
seinetwillen lohnt es sich zu leben. » Dann für das Künstlerische und Literarische

denke ich an die Studie in den Neuen Jahrbüchern für Wissenschaft
und Jugendbildung unter dem Titel «Probleme der Literaturwissenschaft».
Hier haben wir den Schlüssel für Howalds Umgang mit dem Kunstwerk:
den Begriff des «Künstler-Gelehrten» oder «Künstler-Wissenschaftlers»
finden wir postuliert; vom Erlebnis des Forschers, welches ihn das Kunstwerk

erfassen läßt, wird gesprochen und vom Subjektivismus, der sich mit
dem Erlebnis notwendig verbindet; eine Pluralität von Wahrheiten müsse
anerkannt werden für die Pluralität der Forscher, da die Wahrheit nicht
ausschheßhch im Objekt, sondern auch im forschenden Subjekt zu liegen habe.

Doch nun die persönlichen Werke selbst! Einige der früheren sind aus

Vorlesungen für Hörer aller Fakultäten hervorgegangen, Vorlesungen —
ich darf hier wieder eigene Erinnerung wachrufen —, bei denen auch einmal
einer der Dozenten und immer einige Freunde aus der Stadt dabeisaßen,
eine Verwirklichung des Wunsches, die Wissenschaft über die Grenzpfähle
des Faches hinaus greifbar zu machen. Gleichfalls in unserer Zürcher
Universität ist der Aulavortrag gesprochen worden, den ich zuerst nennen
möchte: «Mythos und Tragödie» aus dem Jahre 1927. Sooft ich diese kleine
Schrift in der Hand habe, bewundere ich sowohl die Vortragskultur des

689



einstigen Lesezirkels Hottingen wie auch diesen einen Vortrag selbst. Er
zeigt eine inhaltliche Fülle und Dichte, in die der Vortragende die eigene
Gedankenwelt umfassender als sonst je hineingenommen hat. Es fehlt nicht
der eine oder andere philologiegeschichtliche Seitenblick, der menschliche
Geist in seiner Eigengesetzlichkeit wird charakterisiert, der literarische
Künstler und das Kunstwerk, in dem man so unrichtig Konfessionen suche,
gewürdigt. Eingeordnet in diese Überlegungen erscheint dann der Mythos,
das eigentliche Thema des Vortrages, der Mythos, der mit der Religion
nichts zu tun habe. Bei diesem Punkt ein Sätzlein, das uns echten Howald
spüren läßt. Die Philologie der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts habe
den Mythos in die Religionsgeschichte aufgenommen, ihn mit der
allgemeinen Kultur in Zusammenhang gebracht. Und nun im Wortlaut: «Das
war an und für sich etwas Lebendiges, aber Gefährliches ...» Howald muß
eine lebendige Regung in der Forschung ablehnen, aber zugleich möchte
er dieses Lebendige anerkennen als etwas Liebenswertes, dem man in der
Wissenschaft allzu wenig begegne. Der Mythos ist vielmehr, sagt Howald
weiter, Dichtung, und diese Voraussetzung öffnet ihm seine Erkenntnis der
Tragödie, was eingehend und über das Mythosproblem hinaus dargelegt
wird, und schafft ihm den Zugang zu den homerischen Werken, was im
Vortrag mehr nur angedeutet werden konnte.

Gehen wir den Linien nach, die in jenem Vortrag gezogen sind, so werden

wir zunächst zurückgeführt zu dem Büchlein über die Vorsokratiker
(Die Anfänge der europäischen Philosophie, 1925), das uns die altgriechischen

Naturphilosophen so vorführt, daß sie die dem Menschen fehlende
innere Harmonie symbolisch im Kosmos finden und zugleich den
Wahrheitsfanatismus begründen, der zur spezifisch europäischen Wissenschaft
führte. Zeitlich vorwärts aber sind wir gewiesen zur «Griechischen Tragödie»

von 1930, wo diese poetische Gattung mit einer formalen Betrachtungsweise,

auf ihre Wirkung hin, interpretiert wird, eine Wirkung, die in der
vom Dichter für den Zuschauer gestalteten Spannung besteht. Eine solche

Auffassung kann den weltanschaulichen Äußerungen eines griechischen
Tragikers keine wesentliche Bedeutung, der Figur auf der Bühne keinen
einheitlichen Charakter, der einzelnen Szene keine Unterordnung unter
einen konsequenten Handlungsablauf zugestehen. Nach dem Erscheinen
seines Buches hatte Howald Gelegenheit, in Rezensionen von Werken
anderer, die gleichfalls über die Tragödie im ganzen schrieben, seine These

zu verteidigen. Er hat dies unmißverständlich getan, auch von einem
«prinzipiellen und unüberbrückbaren Gegensatz der Anschauung» gesprochen,
und einmal, 1938, beigefügt, daß unsere Zeit völlig unfähig sei, Bedeutung
und Konsequenz formaler Bindungen zu verstehen.

Mit einer dritten Linie, von jenem Vortrag her, kommen wir zu den
Untersuchungen — Howald selbst verwendet diese für ihn nicht so selbst-

690



verständliche Bezeichnung —, die sich in der Schrift «Der Mythos als

Dichtung» vereinigen. Wir erfahren, wie einzelne Sagenfiguren oder
Sagengeschehnisse neben der ältesten uns erhaltenen Literatur her und vor allem
zu jener Zeit, die für uns vorliterarisch ist, erfunden worden sind und wie
sie dann Umgestaltungen erfuhren, indem an ihnen weitergedichtet wurde.
Als Anwendung dieser Untersuchungen auf eine einzelne Dichtung folgte
im Jahre 1946, durch Fortschritte der Forschung mitausgelöst, Howalds
SteUungnahme in der Homerfrage; die Ilias als das erste Großepos in einer
bewußten künstlerischen Komposition dynamischen Prinzips, das will das
Buch «Der Dichter der Ilias» darstellen.

Weitere Linien von Verwandtschaften und Folgerichtigkeiten werden
von selbst deutlich, wenn wir die Beschreibung des Oeuvres noch ein wenig
fortsetzen. «Piatons Leben», eines der Frühwerke, gibt uns das Beispiel
einer geistigen Biographie im Sinne Howalds. In dem um zwanzig Jahre

späteren Buch über den Dichter Kallimachos hat sein Verfasser nicht
umhin können — das liegt an diesem bestimmten Autor und seiner Zeit —
einen ersten Teil unter der Überschrift «Leben und Umwelt» der Deutung
des dichterischen Werkes voranzustellen; aber es ist reizvoll zu erkennen,
wie doch auch hier aus der gesellschaftlichen und menschlichen Umwelt
sich der eine geistige Lebensduktus des großen Künstlers Kallimachos
abzeichnet.

In der Einleitung zur Habilitationsschrift von 1914, die der dramatischen
Technik des Euripides gegolten hatte, lesen wir zu unserer Überraschung
den Satz: «Gerade bei so subtilen Dingen wie den Absichten eines
freischaffenden Künstlers, kommt uns des Künstlers Unterstützung oder die
Mitteilung der vom Künstler orientierten Zeitgenossen außerordentlich
gelegen, und mit Neid blicken wir auf die modernen Philologen mit ihrem
reichlich fließenden Material.» Und vor und nach dem Zitat werden
Dramatiker wie Ibsen, Hebbel, Strindberg, Grillparzer, Goethe genannt. Beides,
der Hinweis auf Zeugnisse über die Absichten eines Künstlers und die

Heranziehung moderner Autoren, mutet uns an wie eine Vorausahnung
eines viel späteren Werkes, und dies um so mehr, als Howald sonst sich

zwar gern von den neusprachlichen Philologien angeregt wissen wollte,
aber nicht unmittelbar moderne Exempla an antike Gegebenheiten herantrug.

Vorausgeahnt scheint uns «Das Wesen der lateinischen Dichtung»,
dieses Buch, das sich den Fachgenossen recht ungewöhnlich präsentierte,
mit einer ersten Hälfte über die absolute französische Poesie des 19.

Jahrhunderts, gestützt auf eine Fülle von Zeugnissen der Dichter selbst oder
von Zeitgenossen, und mit einer zweiten Hälfte über die lateinische Dichtung

der augusteischen Klassik sozusagen ohne alle Zeugnisse, womit die
lateinischen Gedichte selbst sprechen und sich durch die Vergleichung mit
den modernen Parallelen als absolute Gebilde erweisen müssen.

691



Zu zweien Malen hat Howald Darstellungen, die über antike Persönlichkeiten

und ihre Werke hinausgreifen, geboten, in der «Ethik des Altertums»
und in der «Kultur der Antike». Nicht einzig in diesen beiden Publikationen,

aber hier besonders programmatisch, wird auf den ersten Seiten der
eigene Standpunkt des Verfassers abgegrenzt, also was für ihn die Ethik,
was die Kulturgeschichte bedeute. Keine äußere oder soziale Ethik,
vielmehr eine innere oder Triebethik soll gegeben werden, was sich darauf
gründe — für den Leser vorerst verblüffend —, daß die Griechen ausschheßUch

eine innere Ethik gehabt hätten, womit sich auch die Darstellung
beschränke und mit den Stoikern ihr Ende finden müsse; denn in der Stoa
und erst dann seien von philosophischen Denkern sozialethische Gebote
erhoben worden. Die Kulturgeschichte ihrerseits soll die willentlichen
Ausdrucksformen der Kollektivpersönlichkeiten, das heißt der Völker,
beschreiben ; sie rückt damit von der allgemeinen Geschichte weg und kommt
in die Nähe der Kunst- oder Literaturgeschichte. Ja, Howald kennzeichnet
die Kultur sogar als künstlerische Schöpfung eines Kollektivums und
vergleicht sie mit dem Kunstwerk, das von einem Individuum geschaffen wird.

So enden denn unsere Überlegungen zum philologischen Schaffen
Howalds mit dem für ihn so wichtigen Ausdruck «Kunstwerk». Das
literarische Kunstwerk gibt uns aber auch noch den Ausblick auf Howalds
letzte schriftstellerische Tätigkeit, die der neuzeitlichen französischen und
deutschen Literatur gewidmet war und sich bewußt der Form des Essays
bediente. Nun war in seiner Bibliothek — sie verdient, so wie sie von ihrem
Besitzer in einem Menschenleben und als Ausdruck eines Menschenlebens
gestaltet war, ein Wort unserer Achtung und Bewunderung — schon des

ganz jungen Gelehrten, schon des Studenten sage ich richtiger, die moderne
Literatur mit der antiken in einem gleichberechtigten Nebeneinander
vereinigt, und ebenso hat sich Howald Jahrzehnte hindurch von den deutschen
und französischen Autoren zu dem, was er über die antiken aussprach, ihr
geheimes Plazet geben lassen. Diesem Quell der Inspiration hat er sich
dann schließlich gern und dankbar noch ganz zugewendet. Auch mit dem
Essay ging er nicht zu einer ihm ungewohnten Form über, hatte er doch seit
jeher gelegentlich zu ihr gegriffen; um nur als ein Beispiel den Herodot-
artikel der Neuen Zürcher Zeitung von 1941 zu nennen, mit dem die Howald-
leser auf das bald zu erwartende, dann durch die Kriegsläufte im Erscheinen
verzögerte Buch über die antike Geschichtsschreibung aufmerksam gemacht
wurden. Aber auch von der Publikationsform seiner wissenschaftlichen
darstellenden Werke, wie ich sie charakterisiert habe, ist kein weiter Weg zum
kleineren Essay. In zwei Bänden der Erasmus-Bibliothek sind die Studien
zur modernen Literatur einem weiteren Kreis bekannt geworden, und
Howald durfte es auch erfahren, daß er damit für seine klassisch-philologischen

Schüler kein anderer oder Fremder zu werden brauchte.

692



Seine Schüler: wenn wir die Themata der zahlreichen Dissertationen
überblicken, so zeigt sich bei aller Mannigfaltigkeit doch auch, daß Howald
die Studenten, wie ich bereits einmal bemerkt habe, an seinen eigentlichen
Arbeitsgebieten teilnehmen lassen wollte. Piaton, die Tragödie, Kallimachos
und Homer, das sind Problemkreise, die sich auch in den Dissertationen
abzeichnen, wobei die platonischen Probleme zu den frühesten und früheren
Schülern gehören. Aber nie war dies so gemeint, daß den Doktoranden für
ihre Lösungen bestimmte Richtungen gewiesen worden wären oder daß
Thesen des Professors ihnen im Wege gestanden hätten, wenn sie je einen
eigenen Gang zu gehen versuchten. Daran, am selbständigen Wollen der
jungen Generation, lag ihrem Lehrer. Dies galt nicht nur für die Abschlußzeit

der Doktorarbeit, sondern für das ganze Studium. Ohne unmittelbares
Zutun des Lehrers sollten sich im Zeichen des gemeinsamen Faches die
Bindungen und Verpflichtungen der Hörer nach ihrem Können und ihren
Neigungen ergeben. So ist das Erlebnis, das Howald für diejenigen bedeutete,

die in den Auditorien der Alma mater Turicensis zu seinen Füßen
saßen, ein gleiches und ebenso ein verschiedenes gewesen. Auch wofür alle
diese ehemaligen Studenten ihm zu danken haben, muß dasselbe und
zugleich bei jedem ein anderes sein. Das kann ich am besten mit meiner
eigenen Erfahrung darlegen. Mich hat Ernst Howald dadurch gefördert,
daß er mich von sich wegschickte. Es war nach wenigen Anfangssemestern,
als ich eines Tages im Studierzimmer der hochgelegenen Wohnung an der
Titlisstraße ihm gegenüber saß, auf dem Sofa vor einer dichten Bücherwand
mit den Zeitschriften. In dem charakteristischen beschleunigten Ton und
der ebenso charakteristischen Übertreibung in der Sache sagte mir mein
Lehrer, ich hätte nun bei ihm genug gelernt, ich sollte mich einmal den
lateinischen Studien zuwenden, die bei ihm brachlägen, die deutschen
Universitäten müßten jetzt mein Ziel sein. Ob Howald ahnte, daß diese

Lösung aus den heimatlichen Bindungen für mich auch eine entscheidende
menschliche Weiterentwicklung bedeuten sollte? Jedenfalls wurde mir im
Ausland die lateinische Philologie zum Schicksal, doch erst als ich vom
Griechischen und zugleich — das eine mit dem anderen seltsam verbunden

— von Howald einen nicht leichten Abschied genommen hatte. Sein
Wohlwollen und seine stete Bereitschaft zur Hilfe, wenn sich die Bande
mit Zürich und seiner hohen Schule wieder knüpfen sollten, blieben mir
erhalten. Zu einer solchen Rückkehr ist es freilich lange nicht gekommen,
aber wenn sie doch Wirklichkeit werden konnte, dann liegt dies ursprünglich
begründet in jener hochherzigen Aufforderung, die mich weggehen hieß.

693


	Ernst Howald und die klassische Philologie in Zürich : Erinnerungen und Betrachtungen

