Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 7

Artikel: Ernst Howald und die klassische Philologie in Zirich : Erinnerungen
und Betrachtungen

Autor: Haffter, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162013

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ernst Howald und die klassische Philologie in Ziirich

Erinnerungen und Betrachtungen

HEINZ HAFFTER

Ernst Howald und seine Wissenschaft, die klassische Philologie: diirfen wir
uns so ausdriicken? Ist nicht Howald sein ganzes geistiges Leben lang
ebenso selbstverstindlich in seiner Wissenschaft dringestanden wie er sie
anderseits immer auch von auBlen her betrachten konnte? Jedenfalls hat er
jahrzehntelang iiber seine klassische Philologie gesprochen, sich mit ihr
auseinandergesetzt. Schon in einer der frithesten Publikationen und vielleicht
spiter nirgendwo eindriicklicher als hier, finden wir solche Urteile, in der
Schrift «Griechische Philologie», einem Teilstiick wissenschaftlicher For-
schungsberichte, die nach dem Ersten Weltkrieg den Stand der wissenschaft-
lichen Arbeitsgebiete vergegenwirtigen sollten. In diesem Bericht vom Jahre
1920 heiBit es zu Beginn: «Die klassische Philologie ist, so befremdend das
klingen mag, keine internationale Wissenschaft, die durch die nationale
Bodenstindigkeit ihrer Vertreter nur gleichsam in Dialekte geschieden wiire,
sondern ihr deutscher Zweig unterscheidet sich aufs deutlichste von allen
anderen.» Ja, ohne die besondere klassische Philologie des deutschsprachi-
gen Kulturraumes, der Howald als Kind seiner Zeit angehorte, ist er gar
nicht zu verstehen. In den gewaltigen und stolzen Bau, wie ihn diese Philo-
logie bis zur letzten Jahrhundertwende errichtet hatte, horte Howald die
bose Stimme des abtriinnigen klassischen Philologen Nietzsche eindringen,
und so wandte er sich um so lieber den philologischen Gestalten zu, welche
um hundert Jahre friiher gelebt hatten, zu jener Zeit, da die klassische
Altertumswissenschaft im AnschluB an den Neuhumanismus und beein-
fluBt von der Romantik sich neu oder iiberhaupt erstmals richtig und prin-
zipiell zu bestimmen suchte. Heyne, Friedrich August Wolf, Boeckh, Gott-
fried Hermann, Karl Otfried Miiller, Welcker befanden sich, mdchte ich
sagen, leibhaftig in Howalds Bibliothek, weil dort nicht nur die Werke von
ihnen, sondern auch die iiber sie, das Biographische bis hinein in ent-
legenste zeitgendssische Zeugnisse, vereinigt waren. Diese Bande und Bro-
schiiren hat ihr Besitzer als letzte seiner Schenkungen dem Klassisch-
philologischen Seminar der Universitit Ziirich iibergeben, da sie seinem
Herzen, wie er sagte, am néchsten gestanden héitten.

683



Da und dort, etwa in Einleitungen, ist von den genannten groBen Philo-
logen bei Howald denn auch die Rede, so gegen die Uberschitzung Wolfs
(der eine vollig unkiinstlerische Personlichkeit gewesen sei, unheilvoll fiir
die Entwicklung der deutschen klassischen Philologie) und gegen die MiB3-
achtung Heynes, oder es wird Welcker als der einzige wahrhafte Literatur-
historiker auf dem Gebiet des Altertums bezeichnet. Dall von Howald friih
schon eine Geschichte der klassischen Philologie geplant war, wiirde ich
unerwihnt lassen, wenn ich dies lediglich aus miindlicher Tradition wiiBte
und nicht auch aus einigen gedruckten Bemerkungen von Freunden Howalds.
DaB3 es dazu nicht gekommen ist, mag bedauerlich fiir uns sein; ob fiir
Howald selbst, soll unbeantwortet bleiben, indem wir daran denken, wie er
in allem geistigen Schaffen einen geheimnisvollen Rhythmus gesehen hat,
an den wir nicht rithren sollten. Seien wir dankbar fiir das, was wir bekom-
men haben: auBler den Arbeiten iiber Winckelmann (Einleitung zu einer
Ausgabe von Goethes Winckelmann) und iiber Humboldt, die mittelbar
zur klassischen Philologie gehéren, und auller mehreren Essays, zu denen
ich etwa den Geburtstagsartikel der Neuen Ziircher Zeitung fiir Wilamowitz
rechne, sind es die Schrift iiber Friedrich Nietzsche und die Klassische
Philologie, 1920, und das Buch mit der dokumentarischen Darstellung des
Kampfes um Creuzers Symbolik, 1926.

Die Nietzscheschrift ist wie der im selben Jahr geschriebene, von mir
erwiahnte Forschungsbericht, fiir ihren Verfasser zugleich wertende Standort-
bestimmung seiner Wissenschaft. Man spiirt des Verfassers inneres Mit-
gehen, wenn er den philologischen Lehrer Nietzsches schildert, Friedrich
Ritschl, dem in die Vorlesungen der fritheren Lebenszeit wundervolle
Ideen — zum Teil romantische Erbstiicke — zustromten und der personlich
von ungeheurem EinfluB auf seine Schiiler war und der dann aber als dlterer
Dozent und als Verfasser seiner hauptsichlichen Werke, nicht wie von
seiner Menschlichkeit her zu erwarten, zum Darsteller und Kiinder, son-
dern zum groBen Lehrmeister und Kritiker wurde.

Fiir Friedrich Creuzers symbolische Deutung der antiken Mythen galt
es zu zeigen, wie weit Autor und Thematik der Heidelberger Romantik
verhaftet waren, und die Abhingigkeit des Autors von Gorres’ Gedanken-
gut und anderseits von Ideen der Aufklarung endgiiltig nachzuweisen, bil-
dete einen wesentlichen Zweck der Einleitung. DaBl Creuzer jedoch mit
seiner phantastischen Denkweise und seiner nur vermeintlich philologisch-
historischen Quellenbeniitzung jeden wissenschaftlichen EinfluB fiir alle Zeit
verlieren mufBite, betont Howald energisch, und er gibt Creuzers Wider-
sachern, darunter dem biederen Homeriibersetzer VoB3, volles Recht. Aber
was ihn locken muBte, war jener Streit an sich, den die damaligen Philologen
in polemischem Hin und Her vor der Offentlichkeit ausfochten. Und mit
dem Streit mufite Howald in pointierter Formulierung die bedauerliche

684



philologiegeschichtliche Feststellung verkniipfen, daB mit ihm und dem
notwendigen Sieg der kritischen Philologie iiberhaupt alles irrationale
Leben aus der Altertumswissenschaft des 19. Jahrhunderts verschwunden
und auch die Verbindung der Philologie mit der Allgemeinheit abgerissen sel.

Zur selben Zeit aber, da Howald iiber den Mythologen Creuzer schrieb,
hatte er es zu tun bekommen mit einem seltsamen Nachfahren Creuzers,
dem Basler Johann Jakob Bachofen, der verschollen, zu Beginn unseres
Jahrhunderts vor allem im Miinchner Stefan-George-Kreis wieder entdeckt
und propagiert wurde: Bachofen, der in umfinglichen Werken eine mythi-
sche Urzeit im Zeichen von Mutterrecht und Todessymbolik gezeichnet
hatte. Gegen Bachofen und seine Jiinger der 20er Jahre griff Howald zur
Feder, und der zugriffige Disput insbesondere mit Alfred Baeumler ist in
Vortrdgen und Zeitschriftenartikeln gerade auch oder hauptsidchlich in
Ziirich ausgetragen worden, fiir die Ziircher Studenten von damals ein
erregendes Schauspiel, hatten sie gar in der Zeitschrift des Lesezirkels
Hottingen einen Aufsatz von Baeumler mit dem unmittelbaren Titel « Ernst
Howald und die Philologie» zu lesen gehabt. Ein Vierteljahrhundert spiter,
als Bachofen zu einer allgemein bekannten, rein historisch zu wertenden
Figur geworden war, konnte Howald ihm dann ungehindert den Dienst
erweisen, einen Band der groBen kritischen Ausgabe, die in Basel erscheint,
herauszugeben.

In einer philologiegeschichtlich gestimmten Geburtstagswiirdigung fiir
einen Fachgenossen sprach Howald davon, daB in der Geschichte einer
Wissenschaft, speziell der Altertumswissenschaft, die groBere Wirkung ofter
denjenigen Gelehrten zuerkannt werde, die einen neuen geistigen Raum
miterschlieBen halfen, die, erfiillt von einem erst kommenden Geiste, ihr
Eigenstes, Personliches in ihrer Wissenschaft hingeben, gegeniiber dem
reineren Gelehrtentypus, der das Uberkommene veredelt und verbessert,
ohne es mit der Schlacke seiner Subjektivitit zu versehen, das dann nachher
nicht den Stempel des einen Forschers trigt, vielmehr stirker als er selber
wird. Howalds eigene Worte verwendend diirfen wir ithn gewill dem erst-
genannten Typus zuweisen. Was nun aber bei Howald nicht heiBlen soll,
daB er nicht auch mit unpersonlichen, etwa editorischen Leistungen seine
Wissenschaft gefordert hitte. Und wenn er selbst etwa behaupten mochte,
solches nicht zu konnen, so miissen wir ihm widersprechen, wie denn iiber-
haupt sein Wissen in den beiden antiken Sprachen und Literaturen und
seine Kenntnis der Methoden und Arbeitsmittel der klassischen Philologie
erstaunlich war.

Zusammen mit seinem althistorischen Fakultidtskollegen Ernst Meyer
gab er die Texte und Inschriften zur romischen Schweiz heraus. Wéhrend
sich dieses Werk in den Héinden von vielen befindet, ist weniger bekannt
die Edition des spitantiken, iiberlieferungsmiBig komplizierten botanisch-

685



medizinischen Traktates eines Pseudoapuleius, eines Bandes im Corpus
medicorum Latinorum. Hier war Partner bei der Herausgabe der Medizin-
historiker Sigerist, der fiir einige Anfangssemester an der Ziircher Uni-
versitit gelehrt hatte. Konnen schon die Beniitzer dieser Edition nicht zahl-
reich sein, so sind noch seltener diejenigen, die ihre Vorziige zu beurteilen
vermogen. Wenn ich mich zu diesen wenigen zdhle, dann ist dies nicht ein
personliches Verdienst, sondern beruht auf meiner fritheren Verpflichtung,
mich als Redaktor am Thesaurus Linguae Latinae auch mit den vulgir-
sprachlichen Formen der griechisch-lateinischen Pflanzennamen zu befassen.
Wie oft und dankbar habe ich die zum Zitat gehorigen Initialen H.-S.,
Howald-Sigerist, in mein Thesaurus-Manuskript eingesetzt. So lebt denn
Howald mit seinem Namen auch in einem unserer groBen Lexika weiter,
die ihm doch fremd sein muBten, diese halbtoten Thesauri, wie er sie einmal
genannt hat. — Gerade bei den Editionen hat Howald die Kollegialitit
bevorzugt, denn wir diirfen hier auch den zusammen mit Emil Staiger
bearbeiteten doppelsprachigen Kallimachos erwidhnen.

Allein stand Howald bei der frithesten seiner Textausgaben, 1923, bei
den Briefen Platons, aber damals war ihm die Editionsaufgabe ein ganz
besonderes und sehr personliches Anliegen. Es galt endlich die drei als echt
erkannten Briefe des groBen Philosophen, so wie es die Dialoge seit langem
erfahren hatten, textlich und inhaltlich zu interpretieren und fiir unsere
Platonauffassungen fruchtbar zu machen. In der Ausgabe sind nun die
Briefe 6, 7 und 8 als die drei echten vorangestellt und auch der Ubersetzung -
gewiirdigt, wihrend die anderen Stiicke der Briefsammlung nur ediert und
kommentiert sind. Die mahnende Ungeduld Howalds der Forschung gegen-
tiber kommt hierin zum Ausdruck, und auch die umfingliche Einleitung
ist recht bezeichnend fiir ihren Verfasser: die Entscheidung fiir die Echtheit
liege letzten Endes jenseits des Beweisbaren, liege im Stilgefiihl, und es wird
gesprochen vom notwendigen Verstindnis fir die Irrealititen des kiinst-
lerischen Schaffens und des vom Kiinstler Geschaffenen. Als Howald acht-
undzwanzig Jahre spiter die Briefe fiir die «Bibliothek der Alten Welt»
herausgab, beschriankte er sich iiberhaupt auf die echten und gab von den
anderen nur einen einzigen als Stilprobe; in der zugehérigen Einfithrung
duBert er sich zuversichtlich dahin, daB dieser Stellungnahme iiber echt
und unecht die Zukunft geh6ren werde.

In die Jahre um 1920, die Anfangszeit des Forschers und Universitits-
professors, fallen eine Reihe von Aufsitzen, die wir wie die Textausgaben
als Dienst am Bau der Wissenschaft und ihrer Materialien bezeichnen
konnen. Eine Analyse der Wolken des Aristophanes, die aristotelische
Poetik auf ihre Quellen hin gepriift, Diogenes Laertius und andere philo-
sophiegeschichtliche Handbiicher iiberlieferungskritisch betrachtet, die
Scholien zur Ilias, das sind diese hauptsichlichen Themata, die in einzelnen

686



Dissertationen von Schiilern weiterverfolgt, von Howald selbst eher auf-
gegeben wurden. Auch die Publikationsform, der im Detail argumentierende
und sich mit der Forschung auseinandersetzende Aufsatz, ist in der Folge-
zeit zurickgetreten. Da liegt die Frage nach den Rezensionen nahe, nach
dieser Art von Mittun in der wissenschaftlichen Gemeinschaft. Nicht wenige
hat Howald geschrieben, aber fast ausschlieBlich in Zeitschriften, die simt-
liche Geisteswissenschaften umfassen, in der « Deutschen Literaturzeitung»
und im «Erasmus», dessen Herausgeberkreis er angehorte. Hier, vor einem
weiteren gelehrten Lesepublikum, konnte er nach seiner Weise rezensieren,
mit der Herausarbeitung des Prinzipiellen und Allgemeinen und mit dem
Blick auf das Neue, ob sich solches im rezensierten Werk zeige. Von da ist
nur ein kleiner Schritt zu den Besprechungen auBerhalb der wissenschaft-
lichen Zeitschriften, vor allem zu denen in der Neuen Ziircher Zeitung:
manche von diesen sind in der Erinnerung geblieben, so etwa die scharf-
geschliffene Anzeige des Cisarbuches von Gundolf.

Howald konnte die Publikationen anderer — und ich denke jetzt nicht
mehr bloB an die Urteile in den Rezensionen — deutlich ablehnen wie
anderseits auch begeistert gutheiBlen. Zu den gutgeheiBenen gehoren bei-
spielsweise die Sophoklesuntersuchungen von Tycho von Wilamowitz, die
Iliasstudien von Schadewaldt, das Vergilbuch von Poschl. Die beiden erst-
genannten Werke waren Howald wichtig als Ausgangspunkt oder Unter-
stiitzung fiir eigene Thesen. Zu Pdschls Vergilbuch fiihlte er sich, frei von
allen Verpflichtungen, deshalb hingezogen, weil es, wie er sagte, aus einer
Verbundenheit mit der Weltliteratur und der Kunst im ganzen resultiere
und der Verfasser seinen antiken Gegenstand nacherlebt habe, was freilich
nicht bewiesen, sondern nur fiihlbar gemacht werden kénne; wortlich heil3t
es dann in Howalds Beurteilung: «Es ist hochste Zeit, daBl auch die Wissen-
schaft von der antiken Literatur ihren Platz in der allgemeinen Literatur-
wissenschaft einnimmt. »

Ja, daB es Zeit sei, daB} die Stunde da sei, vorwirtszuschreiten in seiner
Wissenschaft, einen neuen Ausblick zu 6ffnen, das ist es, was ich als Howalds
Ungeduld — ich beriihrte es schon — bezeichnen mochte. Zweifel, Streit-
fragen, bestimmte Betrachtungsweisen hinter sich zu lassen, mahnte Howald
direkt und indirekt, also bei den platonischen Briefen nun einmal endgiiltig
die Scheidung zwischen echt und unecht zu treffen oder iiber die Ilias-
forschung so zu denken, wie er es in den ersten Séitzen seines eigenen Ilias-
buches tut: «Die Iliasforschung der letzten hundertundfiinfzig Jahre basierte
auf einem Irrtum. Es mag ein fruchtbarer Irrtum gewesen sein ...; die
zentrale Frage aber, die nach dem Dichter und nach seinem Werk, blieb . .
der Beantwortung entzogen.»

Damit kommen wir zum Tenor seiner mehr persdnlichen Biicher. Auf
sie diirfen wir vielleicht ein Dictum anwenden, das Howald in irgend einem

687



Zusammenhang ausgesprochen hat: «Die genialste Idee pflegt in statu
nascendi unbotmiBig zu sein.» In diesem Sinne unbotmiBig mégen Howalds
Biicher auf manche Fachgenossen gewirkt haben, unbotméBig in der abso-
luten und resoluten Art, wie sie nicht im Stil eines diskutierenden Dialoges,
vielmehr in dem eines einmaligen bekennenden Monologes ihre neuen Ideen
vorbringen sollten. Die Schrift iiber « Die Anfinge der europiischen Philo-
sophie» setzt ein mit dem Satz: « Wenn in diesem Buche von Philosophie
die Rede ist, so handelt es sich selbstverstindlich nicht um die Wissenschaft,
die jetzt diesen Namen tragt.» Die Selbstverstindlichkeit wird im folgenden
natiirlich erldutert, aber in der Vorwegnahme bewirkt das Wort eine ge-
spannte UngewiBheit, mit der nicht jeder sogleich zurechtkommt. Howald
wubte auch darum, dall manche seiner Formulierungen als iibertrieben
empfunden werden konnten; aber das Wort « Ubertreibung» hatte bei ihm,
wenn er es selbst verwendete, eine besondere, auch positiv getonte Bedeu-
tung, aus der GewiBheit heraus, daBl neu und eigenstindig Erdachtes sich
schwerlich anders kundtun konne. Leider haben einige unter den wissen-
schaftlichen Lesern die mit der unbotmiBigen oder eben legitimen Uber-
treibung verbundene Originalitidt nicht erkennen wollen und hat der eine
oder andere schon wegen der duBeren Form der Biicher, zu der auch das
Fehlen von Anmerkungen gehort, den Zugang nicht gefunden. Aber es ist,
glaube ich, gerade diese duBere Form in unserer klassisch-philologischen
Wissenschaft heute keine Ausnahme mehr, und sie wird kiinftig noch mehr
Anerkennung gewinnen.

Welches sind nun die hauptsichlichen Auffassungen und Uberzeugungen,
die Howalds zahlreichen perstnlichen Biichern, wie ich sie nannte, zugrunde
liegen? Dal3 die psychischen und seelischen Veranlagungen des Menschen
konstant sind, durch die Jahrhunderte vom Altertum bis zu uns sich nicht
dndern konnten, weshalb es keinen antiken Menschen im Gegensatz zu
einem modernen gibt. Von der Zeit abhingig ist die BewuBtwerdung der
psychischen Zustinde und damit auch die Art und Weise des Ausdrucks,
den sich der Mensch zu schaffen sucht. Um eine geistige Biographie, die
ihre eigene Gesetzlichkeit des Ablaufes hat, zu begreifen, brauchen wir die
duBeren Lebensumstédnde und die historische Umwelt sei es nicht oder nur
dann, wenn von dort her Einwirkungen auf die innere Sphiire jenes Men-
schen stattfinden und Verschiebungen und Richtungsinderungen im zunichst
einheitlichen Wesen und Lebensgang verursachen. Aus den Trieben und
seelischen Unstimmigkeiten, dem Verlangen nach Harmonie und Gliick,
resultiert die Suche nach Symbolen und Fiktionen, mit denen dann die
denkerischen und kiinstlerischen Leistungen zusammengehoren. Dies alles
bei einem bedeutenden Menschen der Vergangenheit verstindlich zu
machen, heilt fiir den spdteren Betrachter, es selber nachzuempfinden,
nachzuvollziehen.

688



Wie dem schopferischen Menschen, so sollen wir auch der schopferischen
Tatigkeit und den Schépfungen selbst ihre eigenen und fiir uns rational nie
ganz erfaBbaren Gesetzlichkeiten und Ordnungen zuerkennen, und auch
hier miissen wir als Deuter und Erklérer unsere menschliche Empfindsam-
keit ohne Scheu vor subjektiven Momenten mitschwingen lassen. Das
literarische Kunstwerk, im Falle der griechischen Tragodie auch eine ganze
literarische Gattung, muB fiir sich allein erforscht werden, womit der
Kiinstler unser Interesse nur als derjenige haben darf, der das Kunstwerk
geschaffen hat. Die literarische und sonstige kulturelle Umgebung, in die
unsere Literaturgeschichten Autoren und Werke allzu gern einordnen, ist
nur bedingt und nicht in jedem Falle von gleichmiBiger Bedeutung. Form,
Stil und Struktur, wozu aber auch der Stilbruch gehort, sind Termini, die
bei Howald eine umfassende und intensive Bedeutung bekommen.

Howald hat sich selbst iiber diese seine Auffassungen ausgesprochen, so
in der Einleitung der «Ethik des Altertums», wo er die Tiefenpsychologie
erwdhnt, «um sich», wie er sagt, «tapfer zu diesem verpdonten Worte zu
bekennen», oder in dem thematisch geschlossenen Aufsatz «Spekulationen
iiber den Geist», der in der « Neuen Schweizer Rundschau» erschienen ist
und der in den unverwechselbar howaldischen SchluBl miindet: « Aber der
heilige Logos ist unzerstorbar; im Momente der tiefsten Depression, gerade
an sie vielleicht ankniipfend, fingt er sein gaukelndes Spiel wieder an, und
urplétzlich st6B8t man in sich auf jene unerhérte Kostbarkeit, die einem
begliickt wie nichts anderes, den Gedanken, den eigenen Gedanken; um
seinetwillen lohnt es sich zu leben.» Dann fiir das Kiinstlerische und Litera-
rische denke ich an die Studie in den Neuen Jahrbiichern fiir Wissenschaft
und Jugendbildung unter dem Titel « Probleme der Literaturwissenschaft».
Hier haben wir den Schliissel fiir Howalds Umgang mit dem Kunstwerk:
den Begriff des «Kiinstler-Gelehrten» oder «Kiinstler-Wissenschaftlers»
finden wir postuliert; vom Erlebnis des Forschers, welches ihn das Kunst-
werk erfassen 14Bt, wird gesprochen und vom Subjektivismus, der sich mit
dem Erlebnis notwendig verbindet; eine Pluralitit von Wahrheiten miisse
anerkannt werden fiir die Pluralitit der Forscher, da die Wahrheit nicht
ausschlieBlich im Objekt,sondern auch im forschenden Subjekt zu liegen habe.

Doch nun die personlichen Werke selbst! Einige der fritheren sind aus
Vorlesungen fiir Horer aller Fakultdten hervorgegangen, Vorlesungen —
ich darf hier wieder eigene Erinnerung wachrufen —, bei denen auch einmal
einer der Dozenten und immer einige Freunde aus der Stadt dabeisaBen,
eine Verwirklichung des Wunsches, die Wissenschaft iiber die Grenzpfihle
des Faches hinaus greifbar zu machen. Gleichfalls in unserer Ziircher Uni-
versitdt ist der Aulavortrag gesprochen worden, den ich zuerst nennen
mochte: « Mythos und Tragddie» aus dem Jahre 1927. Sooft ich diese kleine
Schrift in der Hand habe, bewundere ich sowohl die Vortragskultur des

689



einstigen Lesezirkels Hottingen wie auch diesen einen Vortrag selbst. Er
zeigt eine inhaltliche Fiille und Dichte, in die der Vortragende die eigene
Gedankenwelt umfassender als sonst je hineingenommen hat. Es fehlt nicht
der eine oder andere philologiegeschichtliche Seitenblick, der menschliche
Geist in seiner Eigengesetzlichkeit wird charakterisiert, der literarische
Kiinstler und das Kunstwerk, in dem man so unrichtig Konfessionen suche,
gewiirdigt. Eingeordnet in diese Uberlegungen erscheint dann der Mythos,
das eigentliche Thema des Vortrages, der Mythos, der mit der Religion
nichts zu tun habe. Bei diesem Punkt ein Sitzlein, das uns echten Howald
spiiren 1df3t. Die Philologie der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts habe
den Mythos in die Religionsgeschichte aufgenommen, ihn mit der allge-
meinen Kultur in Zusammenhang gebracht. Und nun im Wortlaut: «Das
war an und fiir sich etwas Lebendiges, aber Gefihrliches ...» Howald mul3
eine lebendige Regung in der Forschung ablehnen, aber zugleich méchte
er dieses Lebendige anerkennen als etwas Liebenswertes, dem man in der
Wissenschaft allzu wenig begegne. Der Mythos ist vielmehr, sagt Howald
weiter, Dichtung, und diese Voraussetzung 6ffnet ihm seine Erkenntnis der
Tragddie, was eingehend und iiber das Mythosproblem hinaus dargelegt
wird, und schafft ihm den Zugang zu den homerischen Werken, was im
Vortrag mehr nur angedeutet werden konnte.

Gehen wir den Linien nach, die in jenem Vortrag gezogen sind, so wer-
den wir zunichst zuriickgefiihrt zu dem Biichlein iiber die Vorsokratiker
(Die Anfiange der europiischen Philosophie, 1925), das uns die altgriechi-
schen Naturphilosophen so vorfiihrt, daf} sie die dem Menschen fehlende
innere Harmonie symbolisch im Kosmos finden und zugleich den Wahr-
heitsfanatismus begriinden, der zur spezifisch europiischen Wissenschaft
fiihrte. Zeitlich vorwirts aber sind wir gewiesen zur « Griechischen Trago-
die» von 1930, wo diese poetische Gattung mit einer formalen Betrachtungs-
weise, auf thre Wirkung hin, interpretiert wird, eine Wirkung, die in der
vom Dichter fiir den Zuschauer gestalteten Spannung besteht. Eine solche
Auffassung kann den weltanschaulichen AuBerungen eines griechischen
Tragikers keine wesentliche Bedeutung, der Figur auf der Biithne keinen
einheitlichen Charakter, der einzelnen Szene keine Unterordnung unter
einen konsequenten Handlungsablauf zugestehen. Nach dem Erscheinen
seines Buches hatte Howald Gelegenheit, in Rezensionen von Werken
anderer, die gleichfalls {iber die Tragddie im ganzen schrieben, seine These
zu verteidigen. Er hat dies unmiBBverstdndlich getan, auch von einem «prin-
zipiellen und uniiberbriickbaren Gegensatz der Anschauung» gesprochen,
und einmal, 1938, beigefiigt, daBl unsere Zeit vollig unfahig sei, Bedeutung
und Konsequenz formaler Bindungen zu verstehen.

Mit einer dritten Linie, von jenem Vortrag her, kommen wir zu den
Untersuchungen — Howald selbst verwendet diese fiir ihn nicht so selbst-

690



verstindliche Bezeichnung —, die sich in der Schrift « Der Mythos als
Dichtung» vereinigen. Wir erfahren, wie einzelne Sagenfiguren oder Sagen-
geschehnisse neben der dltesten uns erhaltenen Literatur her und vor allem
zu jener Zeit, die fiir uns vorliterarisch ist, erfunden worden sind und wie
sie dann Umgestaltungen erfuhren, indem an ihnen weitergedichtet wurde.
Als Anwendung dieser Untersuchungen auf eine einzelne Dichtung folgte
im Jahre 1946, durch Fortschritte der Forschung mitausgeldst, Howalds
Stellungnahme in der Homerfrage; die Ilias als das erste GroBepos in einer
bewulten kiinstlerischen Komposition dynamischen Prinzips, das will das
Buch «Der Dichter der Ilias» darstellen.

Weitere Linien von Verwandtschaften und Folgerichtigkeiten werden
von selbst deutlich, wenn wir die Beschreibung des Oeuvres noch ein wenig
fortsetzen. «Platons Leben», eines der Frithwerke, gibt uns das Beispiel
einer geistigen Biographie im Sinne Howalds. In dem um zwanzig Jahre
spdteren Buch iiber den Dichter Kallimachos hat sein Verfasser nicht
umhin kénnen — das liegt an diesem bestimmten Autor und seiner Zeit —
einen ersten Teil unter der Uberschrift « Leben und Umwelt» der Deutung
des dichterischen Werkes voranzustellen; aber es ist reizvoll zu erkennen,
wie doch auch hier aus der gesellschaftlichen und menschlichen Umwelt
sich der eine geistige Lebensduktus des groflen Kiinstlers Kallimachos
abzeichnet.

In der Einleitung zur Habilitationsschrift von 1914, die der dramatischen
Technik des Euripides gegolten hatte, lesen wir zu unserer Uberraschung
den Satz: «Gerade bei so subtilen Dingen wie den Absichten eines frei-
schaffenden Kiinstlers, kommt uns des Kiinstlers Unterstiitzung oder die
Mitteilung der vom Kiinstler orientierten Zeitgenossen auBerordentlich
gelegen, und mit Neid blicken wir auf die modernen Philologen mit ihrem
reichlich flieBenden Material.» Und vor und nach dem Zitat werden Dra-
matiker wie Ibsen, Hebbel, Strindberg, Grillparzer, Goethe genannt. Beides,
der Hinweis auf Zeugnisse iiber die Absichten eines Kiinstlers und die
Heranziehung moderner Autoren, mutet uns an wie eine Vorausahnung
eines viel spateren Werkes, und dies um so mehr, als Howald sonst sich
zwar gern von den neusprachlichen Philologien angeregt wissen wollte,
aber nicht unmittelbar moderne Exempla an antike Gegebenheiten heran-
trug. Vorausgeahnt scheint uns «Das Wesen der lateinischen Dichtung»,
dieses Buch, das sich den Fachgenossen recht ungewohnlich prisentierte,
mit einer ersten Hélfte iber die absolute franzdsische Poesie des 19. Jahr-
hunderts, gestiitzt auf eine Fillle von Zeugnissen der Dichter selbst oder
von Zeitgenossen, und mit einer zweiten Hélfte iiber die lateinische Dich-
tung der augusteischen Klassik sozusagen ohne alle Zeugnisse, womit die
lateinischen Gedichte selbst sprechen und sich durch die Vergleichung mit
den modernen Parallelen als absolute Gebilde erweisen miissen.

691



Zu zweien Malen hat Howald Darstellungen, die iiber antike Personlich-
keiten und ihre Werke hinausgreifen, geboten, in der « Ethik des Altertums»
und in der «Kultur der Antike». Nicht einzig in diesen beiden Publikatio-
nen, aber hier besonders programmatisch, wird auf den ersten Seiten der
eigene Standpunkt des Verfassers abgegrenzt, also was fiir ihn die Ethik,
was die Kulturgeschichte bedeute. Keine duBlere oder soziale Ethik, viel-
mehr eine innere oder Triebethik soll gegeben werden, was sich darauf
griinde — fiir den Leser vorerst verbliiffend —, daB die Griechen ausschliel3-
lich eine innere Ethik gehabt hitten, womit sich auch die Darstellung
beschrinke und mit den Stoikern ihr Ende finden miisse; denn in der Stoa
und erst dann seien von philosophischen Denkern sozialethische Gebote
erhoben worden. Die Kulturgeschichte ihrerseits soll die willentlichen Aus-
drucksformen der Kollektivpersonlichkeiten, das heiflit der Volker, be-
schreiben; sie riickt damit von der allgemeinen Geschichte weg und kommt
in die Ndhe der Kunst- oder Literaturgeschichte. Ja, Howald kennzeichnet
die Kultur sogar als kiinstlerische Schépfung eines Kollektivums und ver-
gleicht sie mit dem Kunstwerk, das von einem Individuum geschaffen wird.

So enden denn unsere Uberlegungen zum philologischen Schaffen
Howalds mit dem fiir ihn so wichtigen Ausdruck « Kunstwerk». Das lite-
rarische Kunstwerk gibt uns aber auch noch den Ausblick auf Howalds
letzte schriftstellerische Téatigkeit, die der neuzeitlichen franzosischen und
deutschen Literatur gewidmet war und sich bewullt der Form des Essays
bediente. Nun war in seiner Bibliothek — sie verdient, so wie sie von ihrem
Besitzer in einem Menschenleben und als Ausdruck eines Menschenlebens
gestaltet war, ein Wort unserer Achtung und Bewunderung — schon des
ganz jungen Gelehrten, schon des Studenten sage ich richtiger, die moderne
Literatur mit der antiken in einem gleichberechtigten Nebeneinander ver-
einigt, und ebenso hat sich Howald Jahrzehnte hindurch von den deutschen
und franzdsischen Autoren zu dem, was er iiber die antiken aussprach, ihr
geheimes Plazet geben lassen. Diesem Quell der Inspiration hat er sich
dann schlieBlich gern und dankbar noch ganz zugewendet. Auch mit dem
Essay ging er nicht zu einer ihm ungewohnten Form iiber, hatte er doch seit
jeher gelegentlich zu ihr gegriffen; um nur als ein Beispiel den Herodot-
artikel der Neuen Ziircher Zeitung von 1941 zu nennen, mit dem die Howald-
leser auf das bald zu erwartende, dann durch die Kriegsldufte im Erscheinen
verzogerte Buch iiber die antike Geschichtsschreibung aufmerksam gemacht
wurden. Aber auch von der Publikationsform seiner wissenschaftlichen dar-
stellenden Werke, wie ich sie charakterisiert habe, ist kein weiter Weg zum
kleineren Essay. In zwei Binden der Erasmus-Bibliothek sind die Studien
zur modernen Literatur einem weiteren Kreis bekannt geworden, und
Howald durfte es auch erfahren, daB er damit fiir seine klassisch-philologi-
schen Schiiler kein anderer oder Fremder zu werden brauchte.

692



Seine Schiiler: wenn wir die Themata der zahlreichen Dissertationen
iiberblicken, so zeigt sich bei aller Mannigfaltigkeit doch auch, da3 Howald
die Studenten, wie ich bereits einmal bemerkt habe, an seinen eigentlichen
Arbeitsgebieten teilnehmen lassen wollte. Platon, die Tragddie, Kallimachos
und Homer, das sind Problemkreise, die sich auch in den Dissertationen
abzeichnen, wobei die platonischen Probleme zu den frithesten und friitheren
Schiilern gehdren. Aber nie war dies so gemeint, daBB den Doktoranden fiir
ihre Lésungen bestimmte Richtungen gewiesen worden wiren oder dal3
Thesen des Professors ihnen im Wege gestanden hétten, wenn sie je einen
eigenen Gang zu gehen versuchten. Daran, am selbstindigen Wollen der
jungen Generation, lag ihrem Lehrer. Dies galt nicht nur fiir die Abschluf3-
zeit der Doktorarbeit, sondern fiir das ganze Studium. Ohne unmittelbares
Zutun des Lehrers sollten sich im Zeichen des gemeinsamen Faches die
Bindungen und Verpflichtungen der Hérer nach ihrem Konnen und ihren
Neigungen ergeben. So ist das Erlebnis, das Howald fiir diejenigen bedeu-
tete, die in den Auditorien der Alma mater Turicensis zu seinen Fiillen
salen, ein gleiches und ebenso ein verschiedenes gewesen. Auch wofiir alle
diese chemaligen Studenten ihm zu danken haben, mulBl dasselbe und
zugleich bei jedem ein anderes sein. Das kann ich am besten mit meiner
eigenen Erfahrung darlegen. Mich hat Ernst Howald dadurch gefordert,
daB er mich von sich wegschickte. Es war nach wenigen Anfangssemestern,
als ich eines Tages im Studierzimmer der hochgelegenen Wohnung an der
TitlisstraBBe ihm gegeniiber saB3, auf dem Sofa vor einer dichten Biicherwand
mit den Zeitschriften. In dem charakteristischen beschleunigten Ton und
der ebenso charakteristischen Ubertreibung in der Sache sagte mir mein
Lehrer, ich hétte nun bei ihm genug gelernt, ich sollte mich einmal den
lateinischen Studien zuwenden, die bei ihm brachligen, die deutschen
Universititen miiBten jetzt mein Ziel sein. Ob Howald ahnte, daB diese
Losung aus den heimatlichen Bindungen fiir mich auch eine entscheidende
menschliche Weiterentwicklung bedeuten sollte? Jedenfalls wurde mir im
Ausland die lateinische Philologie zum Schicksal, doch erst als ich vom
Griechischen und zugleich — das eine mit dem anderen seltsam verbun-
den — von Howald einen nicht leichten Abschied genommen hatte. Sein
Wohlwollen und seine stete Bereitschaft zur Hilfe, wenn sich die Bande
mit Ziirich und seiner hohen Schule wieder kniipfen sollten, blieben mir
erhalten. Zu einer solchen Riickkehr ist es freilich lange nicht gekommen,
aber wenn sie doch Wirklichkeit werden konnte, dann liegt dies urspriinglich
begriindet in jener hochherzigen Aufforderung, die mich weggehen hiel.

693



	Ernst Howald und die klassische Philologie in Zürich : Erinnerungen und Betrachtungen

