Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 7

Artikel: Kirchliche Positionen im politischen Kraftespiel
Autor: Greiffenhagen, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Positionen im politischen Kriftespiel

MARTIN GREIFFENHAGEN

Keine Gesellschaft von Menschen kann auf die Dauer bestehen, ohne dal
ihre Mitglieder durch gemeinsame Ideen, Anschauungen und Uberzeugun-
gen miteinander verbunden wiren. Diese geistige Homogenitét ist Voraus-
setzung fiir primitive Gesellschaften wie fiir moderne Staatsgesellschaften.
Die liberaldemokratische Gesellschaft versteht sich pluralistisch, und zwar
im Gegensatz zu allen Formen ideologisch geschlossener Sozietdten. Den-
noch beruht unsere sich sikular verstehende Gesellschaft auf der gemein-
samen Anerkennung bestimmter ethischer Maximen. Die Grundrichtung
des gesellschaftspolitischen Weges wird von allen in gleicher Weise ange-
strebt. Das Bonner Grundgesetz umschreibt diese Wertwelt mit dem Begriff
der Wiirde des Menschen, der weiter nicht erklirt, sondern als selbstver-
standlich vorausgesetzt wird. Nicht von ungefihr ist es einfacher, anzugeben,
was gegen diese Wiirde verstoBt, als genau zu sagen, was dieser Begriff
inhaltlich alles einschlieBt. Dieser auf den ersten Blick paradoxe Sachverhalt
enthiillt eine prinzipielle Einsicht: offenbar fiihlt man sich den Werten am
stirksten verpflichtet, iiber die man am wenigsten redet, die wahrhaft
selbstverstdndlich sind.

Indem eine Gesellschaft sich in einer gemeinsamen Wertwelt findet,
macht sie sich ein Bild davon, was sie sein will und iiberschreitet ihre fak-
tische Existenz auf eine Theorie ihrer selbst hin. Die Weise dieses Schrittes
von der faktischen Wirklichkeit zur zukiinftigen Moglichkeit einer Gesell-
schaft ist nicht ohne EinfluB auf ihre gegenwirtige Verfassung. — Fragt
man unter diesem Gesichtspunkt einer transzendentalen Gesellschafts-
theorie nach dem Verhiltnis moderner Gesellschaften zur christlichen
Kirche oder umgekehrt nach der Beziehung der Christengemeinde zu den
politischen Gesellschaftsmodellen und Realititen der Gegenwart, so schei-
nen die jeweiligen Homogenititen auf den ersten Blick sehr verschieden zu
sein. Die Christengemeinde bezieht sich in ihrem Glauben auf eine Heils-
tatsache und auf ein in dieser Heilstatsache griindendes Eschaton. Sie ver-
steht sich ausdriicklich als eine Gemeinschaft, die, wie es heilit, zwar in der
Welt, aber nicht von ihr und aus ihr lebt. Thr Heilswissen transzendiert als
Glaube die Maximen und Prinzipien moderner Gesellschaften, denen sie

651



heute vornehmlich in zwei Gestalten begegnet: als liberaler und als sozia-
listischer Gesellschaft. Diese beiden Gesellschaftsformen haben ihrerseits
Theorien entwickelt, denen die christliche Theologie sich stellen und denen
gegeniiber sie ihre eigene Position formulieren muB.

Marxismus

Am klarsten scheint die Front gegeniiber der marxistischen Theorie, da
dieser Sozialismus eine atheistische Position einschlieBt, das heiflt den Ver-
zicht auf eine im eigentlichen Sinne des Wortes transzendente Begriindung
menschlicher Gesellschaft. Der Marxismus hat aus der geistigen Sidkulari-
sation und der gesellschaftlichen Emanzipation eine radikale Konsequenz
gezogen: das Christentum soll aufhdren, Kulturprinzip der Gesellschaft zu
sein. Reine Diesseitigkeit wird gepriesen als der einzig angemessene Schliis-
sel zur Humanitdt. Diese Humanitit soll sich in der Zukunft vollenden,
ohne daB Transzendenz die Sozialitit des Menschen weiterhin zu begriinden
hatte. Diese Absage an jede Form der Theologie ist im Marxismus, allen
christlichen Motivationen, aller sdkularisierten Eschatologie zum Trotz,
uniiberhérbar und, wie ich meine, fiir die christliche Theologie ein Gegen-
stand ernsthaften Nachdenkens.

Nun hat Marx, als er von der Religion als dem Opium des Volkes
sprach, eine schlechte Theologie vor Augen gehabt, eine Theologie kon-
servativer Praigung, derzufolge der Mensch seine gesellschaftlichen Verhilt-
nisse schlechtweg hinzunehmen habe, aber auf einen Ausgleich fiir hier
erlittene Drangsal im zukiinftigen himmlischen Reich hoffen diirfe. Eine
solche quietistische Auslegung der christlichen Lehre trifft ihren Kern nicht,
wennschon sie iiber Jahrhunderte hin die christliche Theologie, vor allem
aber die Kirchenpolitik bestimmt hat. Das Ziel marxistischer Gesellschafts-
politik ist eine auf alle Zeit und in jeder Hinsicht befriedete Gesellschaft.
Der Gedanke der Verantwortung des Menschen fiir diese Welt bildet den
ethischen Kern des marxistischen Lehrgebdudes. Die technische Welt
erscheint zum ersten Mal voll in des Menschen Verfiigung und Verant-
wortung gegeben. Nicht allein die Verteilung des Reichtums, sondern
ebenso die Weise der Erndhrung, der Behausung, der sozialen Mobilitét
erscheint als legitimer Gegenstand menschlicher Planung. Die Machbarkeit
gesellschaftlicher Strukturen und Prozesse wird von der marxistischen
Theorie voll bejaht und als Konsequenz der Lehre vom Menschen als dem
Herrn und einzig wahren Subjekt der Welt verstanden. Milllingende Planun-
gen in den Staatswirtschaften des Ostblocks, gescheiterte Versuche vornehm-
lich auf Jandwirtschaftlichem Gebiet konnen keine prinzipiellen Einwiande
gegen diese Gesellschaftsphilosophie abgeben.

652



Gegeniiber dem utopischen Ziel einer prinzipiell befriedeten mensch-
lichen Gesellschaft muBl der Christ skeptische Bedenken anmelden. Diese
Skepsis bezieht sich nicht auf die praktische Durchfiihrbarkeit des gigan-
tischen Programms, sondern betrifft das Menschenbild des Marxismus.
Indem der Christ die Friedensbotschaft der Bibel annimmt, erwartet er
nicht eine totale Befriedung irdischer Verhéltnisse auf Erden. Er weiB, daf3
die Menschennatur sich weder durch pidagogische MaBnahmen noch
durch Strukturwandlungen des 6konomischen Prozesses dndern 1483t. Der
Mensch bleibt, christlich gesprochen, ein Siinder, das heillt einer, der im
Zweifel den eigenen Vorteil hoher stellt als das Wohl des Nichsten oder
der Gesamtheit. Neid und Miigunst werden durch noch so edle Programme
nicht aufhoren, sondern die Welt bleibt im kleinen und groBen angewiesen
auf eine Erlosung, die sie selbst nicht leisten kann.

Wird der Christ dem Marxisten diese seine Skepsis, vor allem aber den
Grund seiner Skepsis sagen oder besser verkiinden, so wird er zugleich mit
ihm zusammen sich fiir das, was aus dem Menschen wird, verantwortlich
wissen. Keine Religion der Erde hat den Menschen so in den Mittelpunkt
der Welt gestellt wie die christliche. Nach dem Schopfungsbericht ist der
Mensch zum Statthalter und Stellvertreter Gottes auf Erden berufen, damit
er diese Welt in Verwaltung nehmen und dariiber wachen soll, daB sie eine
menschliche Welt werde. Nicht zufillig hat sich, wie man weill, moderne
Naturwissenschaft und Technik allein im Raume dieser theologischen Auf-
fassung vom Menschen entwickeln kénnen. Die christliche Theologie hat
langst ihren Frieden mit der modernen Naturwissenschaft gemacht; aber
die Vorstellung gesellschaftlicher Planung fillt uns immer noch schwer.
Dabei besteht prinzipiell kein Unterschied zwischen technischer und sozialer
Planung, gerade im Lichte des Schopfungsberichtes nicht. Allzu oft beruft
man sich heutzutage noch mit bestem christlichen Gewissen auf die Ver-
teidigung sogenannter gewachsener Ordnungen. Die christliche Theologie
ist durch die sprachliche und bildliche Abhidngigkeit der Bibel von agrari-
schen Verhiltnissen stets einem falschen Konservativismus ausgesetzt, und
es bedarf schon groBer hermeneutischer Anstrengungen, um den dynami-
schen Charakter der christlichen Lehre stets lebendig zu halten.

Fordert also auch die christliche Botschaft und Lehre zu einem hohen
MalB an Autonomie auf, so bleibt der marxistischen Gesellschaftstheorie
gegeniiber ein kleiner aber wesentlicher Unterschied bestehen: diese Auto-
nomie ist fiir den Christen eine gelichene, fiir den Marxisten eine originére.
Der marxistische Sozialtheoretiker muB} in Wahrheit verzweifeln, wenn seine
Versuchsanordnungen nicht das Heil, sondern Unheil zeitigen. Er mul
verzweifeln, wenn er den Glauben an eine total humanisierte Gesellschaft
verliert. Der Christ bleibt auch bei vollem Einsatz fiir eine menschliche
Gesellschaft stets ein Skeptiker, der die Grenzen menschlichen Konnens

653



und Wissens nicht auBer acht 14Bt, ohne deshalb nicht kénnen und wissen
zu wollen, was je der Mensch konnen und wissen kann. Die Machbarkeit
gesellschaftlicher Strukturen wird vom Christen nicht bestritten werden,
und doch bleibt ihm alles menschliche Planen letztlich aufgehoben in einem
Gesamtplan, den er nicht kennt, dessen Menschlichkeit er nur im Vertrauen
auf die Menschlichkeit Gottes glauben kann.

Man handelt also richtig, wenn man, hinsichtlich des Verhéltnisses von
Marxismus und Christentum, von einem Dialog spricht. Dieser Dialog ist
in vollem Gange und wird inzwischen auch von marxistischer Seite fiir
fruchtbar gehalten. Christliche Theologie und Kirche haben nicht zuletzt
durch diesen Dialog gesehen, dal3 das Beharren auf bestimmten gesellschaft-
lichen Versuchsanordnungen, nur weil sie fiir Jahrhunderte hindurch fiir
natiirlich galten, nicht christlich, sondern im schlichten gesellschaftlichen
Sinne konservativ ist. Ob der gesellschaftliche Umbau in diesem oder jenem
Lande notwendig, unter welchen Bedingungen sinnvoll, menschlich oder
unmenschlich ist, ist eine Frage, iiber die der Christ mit dem Marxisten
sinnvoll reden kann. Als Staatsbiirger wird er deshalb in sozialistischen
Gesellschaften im Wege dieses Dialoges mitarbeiten kénnen.

Liberalismus

Verwickelter ist die Beziehung christlicher Theologie und Kirche zur liberal-
demokratischen Theorie und Tradition. Abgesehen von einer Phase der
Franzosischen Revolution haben die westlichen Gesellschaften die Verbin-
dung mit den christlichen Kirchen stets gehalten. Auch theoretisch hat man
einen Bruch mit der christlichen Uberlieferung zu vermeiden versucht.
Dennoch kann man nicht iibersehen, daB die Prinzipien des modernen
Kapitalismus, also das Konkurrenzprinzip und das Axiom der Gewinn-
maximierung in einer gewissen Spannung zur herkommlichen Auffassung
christlicher Nichstenliebe stehen. So schreibt Adam Smith in seinem
beriihmten Werk iiber die Natur und die Ursachen des Volkswohlstandes:

«... Der Mensch aber ist fast immer auf die Hilfe seiner Mitmenschen angewiesen,
und er wiirde diese vergebens von ihrem Wohlwollen allein erwarten. Er wird eher zu
seinem Zwecke gelangen, wenn er ihre Selbstsucht zu seinen Gunsten anregen und ihnen
zeigen kann, dafl es in ihrem eigenen Interesse liegt, das fiir ihn zu thun, was er von ihnen
verlangt. ... Nicht vom Wohlwollen des Fleischers, Brauers oder Bickers erwarten wir
unser Mittagessen, sondern von ihrer Riicksicht auf ihren eigenen Vortheil; wir wenden
uns nicht an ihre Menschenliebe, sondern an ihre Selbstsucht, und sprechen ihnen nie von
unseren Bediirfnissen, sondern stets nur von ihrem Vortheile ...»

Dieser Utilitarismus war zuvor in der Philosophie entwickelt worden
und stellt in gewisser Weise den Gegenpol zur sozialistischen Gemeinschafts-
theorie dar. Wenn schon der Liberalismus weder in der Okonomie noch in

654



der Politik sich hat rein durchsetzen lassen, darf doch zumindest die Theorie
und Praxis der Gesellschaft in der Bundesrepublik nach der iiberkommenen
Einteilung eher fiir liberal als fiir sozialistisch gelten. Auch das Grundgesetz
selber ist in seinen entscheidenden Ziigen eine liberale Verfassung. Alle aus
Artikel 3 flieBenden Gleichheitsforderungen, alle sozialen Hilfeleistungen
stehen im Dienste jener Freiheit der personlichen Entfaltung, wie sie
Artikel 2 vorrangig garantiert.

Fragt man nach der Bezichung, welche die christliche Theologie zu
dieser liberalen Gesellschaftskonzeption habe, begegnet einem meist die
optimistische Vermutung, als ob beide Positionen glatt miteinander auf-
gingen. Diese Meinung sollte nicht ungepriift iibernommen werden. Zwar
miissen das Personprinzip, die Freiheit und Wiirde des Menschen jedem
Christen in dem Male wertvoll sein, als das Christentum selbst die Quelle
fiir die Hochschitzung solcher Werte ist. Auch verbindet die liberale Gesell-
schaftskonzeption mit dem Christentum eine gewisse skeptische Beurteilung
moralischer Moglichkeiten. Diese Verbindung ergibt eine Front gegeniiber
dem revolutiondren Sozialismus. Andererseits darf man nicht iibersehen,
daB diese Skepsis, hinsichtlich ihrer Begriindung, sich kaum vor dem
marxistischen Utopismus unterscheidet: die liberale Gesellschaftstheorie
setzt den Menschen in seiner Ich-Besessenheit ebenso absolut, wie der
revolutiondre Sozialismus ihn als zukiinftig altruistisches Gemeinschafts-
wesen verabsolutiert. Was schlieBlich den Atheismus betrifft, steht die
Sozialwissenschaft in den westlichen Demokratien heute auf dem Boden
eines zumindest methodischen Atheismus, wie die Naturwissenschaften seit
langem. Das kann nicht anders sein, wenn man auf die aufklérerische Tra-
dition und Axiomatik dieser Wissenschaften blickt. In der modernen Psycho-
logie wird ebenso wie in der modernen Soziologie oder in dem neuen Fach
der Politikwissenschaft der Mensch zugleich als autonomes Subjekt und
als Gegenstand prinzipiell unbegrenzter Forschung gesehen und behandelt.
Die Zukunft gesellschaftlicher Moglichkeiten gilt als offen und wissen-
schaftlicher Gestaltungskraft und politischem Gestaltungswillen unterwor-
fen. Nur daB der Optimismus, auf solche Weise dereinst zu einem irdischen
Paradies zu kommen, gebrochen ist durch das Zugestindnis an die mensch-
lichen Schwichen und naturgegebenen Unvollkommenheiten. Der Gedanke
weltanschaulicher Toleranz ist das Ergebnis solcher Skepsis. Die sdkulare
Emanzipation der liberaldemokratischen Gesellschaft erfolgte Schritt fiir
Schritt, nicht im Wege epochaler Einschnitte. Die USA, England, Frank-
reich, die skandinavischen Linder und die Bundesrepublik stehen deshalb
in der Tradition einer Christlichkeit, die es niher zu bestimmen gilt. Wir
wihlen dafiir einen Ausgangspunkt, der die politische Soziologie seit 1dn-
gerer Zeit beschiftigt und sie vor Schwierigkeiten stellt, die fiir unser
Thema aufschluBreich sind.

655



Kirchen als Interessenverbdnde

Die Politikwissenschaft rechnet die Kirchen unter die Verbinde und stellt
sic so neben die Gewerkschaften, die Industrie- und Berufsverbinde als
eine gesellschaftliche Gruppe, die ihren EinfluB auf den politischen Weg
der Nation in vielfaltiger Weise ausiibt. Die Frage ist nun, ob mit dieser
Klassifizierung das Wesen kirchlicher Aktivitdt und kirchlichen Einflusses
wirklich gefaBt ist. Was ist ndmlich eigentlich das Interesse der Kirche, wenn
man sie unter die Interessenverbidnde zidhlt? Es gibt ¢ine ganze Reihe von
Verbdnden, deren Interesse altruistischer Natur ist, zum Beispiel das
Deutsche Rote Kreuz. Aber das Interesse solcher sozialer Hilfsorganisatio-
nen ist partikular und 148t sich relativ leicht definieren, etwa in einer Satzung
festlegen. Kirchen jedoch vertreten ein Interesse, das alle Bereiche in dem
Maf@e betrifft, wie die christliche Botschaft allen Menschen gilt. Das kirch-
liche Interesse betrifft die Welt, iibersteigt sie aber zugleich und will sie im
Glauben iiberwinden. Indem der christliche Glaube die Welt als im wahren
Sinne des Wortes vorlaufig begreift, redet er von Dingen, die der sdkularen
Gesellschaft notwendig unverstindlich sein miissen.

Die Schwierigkeit einer soziologischen Einordnung der Kirchen erhéht
sich noch, wenn man einen Gesichtspunkt anlegt, der fiir Parteien wie fiir
Verbidnde fruchtbar ist. Dort fragt man nach dem Reprisentationsgrad
eines politischen Verbandes und meint damit die Breite der in solcher
Organisation vertretenen Interessen und politischen Absichten. Auf die
Kirchen angewandt ergibt dieser Gesichtspunkt die Mitgliederzahl von
ungefahr 95 %, aller Staatsbiirger. Der Organisationsgrad ist also ungewodhn-
lich hoch. Demgegeniiber ist der Aktivititsgrad von vielleicht 59, auch im
Vergleich zu anderen Organisationen, ungewdhnlich niedrig.

Eigentlich schwierig wird die Frage der Reprisentation erst, wenn man,
fiir die politische Soziologie vollig unverstandlich, davon spricht, da3 die
Kirche weniger ihre Mitglieder vertritt, als den Auftrag, dem sie dient.
Alles Reden der Kirche ist ein Verkiinden des Redens Gottes mit dem
Menschen. Alle Sozialarbeit der Kirche ist ein Verkiinden des Liebes-
gebotes ihres Herrn. Die Kirche ist nicht eine Gruppe kraft eigenen Willens,
kraft der Summe und Totalitit der vereinigten Willen von Individuen,
sondern sie ist Gemeinschaft nach dem Willen ihres Herrn. Wenn immer
also Kirche in soziologischer Rede als Willensverband begriffen wird, geht
es nicht oder doch nur in einem abgeleiteten Sinne um ihren eigenen Willen.
Den Willen Gottes zu finden und auszufiihren, ist Aufgabe der Gemeinde,
die Hoffnung und VerheiBung der Kirche.

Die Kirche aber existiert nur als menschliche Gesellschaft. Das Handeln
Gottes wird nur sichtbar im Handeln der durch sein Wort gestifteten
Gemeinde. Gottes Herrschaft iiber die Welt wird nur sichtbar im Dienst

656



seiner Glaubigen an der Welt. Es wire nun falsch, wollte man von einem
Doppelcharakter der Kirche sprechen, als wére sie einerseits christliche
Liebesgemeinschaft, andererseits sikulare politische Gesellschaft. Sie ist
beides in ununterscheidbarer, unaufléslicher Einheit, und die beiden Seiten
ihrer Existenz sind zwei Seiten ein und derselben Sache. Liebesgemeinschaft
ist sie nur als menschliche Gesellschaft, und als organisierter Verband steht
sie unter dem Missionsbefehl ihres Herrn.

In dem MaBe, wie das Selbstverstindnis der Kirche als organisierter
Verband sich von dem anderer Interessenorganisationen unterscheidet, wird
das Reden und Handeln der Kirchen in der Welt immer zugleich verstind-
lich und unverstiandlich sein. Zu der Zeit, da die christlichen Kirchen der
Welt vollig verstindlich geworden wiren, wire das Salz ihrer Botschaft
dumm geworden. Die Kirche wird deshalb den Vorwurf des Absonder-
lichen und in gewisser Weise Weltfernen nicht scheuen diirfen und um ihres
Auftrags willen zuweilen unangepalit, das heiflit in unrealistischer Weise
etwa reaktiondr riickstdndig oder utopisch fortschrittlich erscheinen miissen.
Sie wird auf diese Weise in politische SchuBrichtungen geraten, mit denen
sie sich doch nicht véllig identifizieren kann. Die Kirche weil3 politische
Programme und Formen politischer Gestaltung stets als vorldufige. Damit
aber ist nicht gesagt, daB die Kirche nicht sehr ernsthaft an der Ausarbei-
tung politischer Versuchsanordnungen mitarbeitet und nicht ihre Stimme
erhebt, wo sie meint, zu diesem oder jenem politischen Weg raten oder von
ithm abraten zu sollen.

Ein Beispiel: Die Denkschrift der EKD

Fiir die paradoxe Situation der Kirche, Gesellschaft zu sein und doch nicht
total in der Gesellschaft aufzugehen, hat die jiingste, viel diskutierte Denk-
schrift der EKD zur Lage der Vertriebenen und der Frage der deutschen
Ostgrenze ein lebendiges Beispiel geliefert. Es ist auBergewohnlich schwer,
den Représentationsgrad dieser Denkschrift auszumachen. Die Rechtsnatur
landeskirchlicher Organisation und zumal ihres Dachverbandes, der EKD,
14t den Gedanken einer totalen Repriasentations- oder gar Auftragsgewalt
nicht zu. Die Denkschrift wurde iiberdies von einer relativ kleinen Gruppe
leitender Kirchenminner und Theologen ausgearbeitet und als Denkschrift
der EKD veroffentlicht, ohne daf3 die Gliedkirchen oder deren Glieder die
Verfasser ausdriicklich legitimiert hitten. Die Schrift ist also im politisch-
soziologischen Sinne nicht reprédsentativ fiir die evangelischen Kirchen-
christen. Sie ist das um so weniger, als sie auch nicht von den landeskirch-
lichen Synoden beschlossen worden ist. Das Ergebnis einer Urabstimmung
tiber die in der Denkschrift behandelten Fragen konnte deshalb durchaus

657



anders ausfallen als in dem Sinne, wie diese Fragen in der Schrift gesehen
und zu beantworten versucht werden. Hier zeigt sich deutlich die Unver-
gleichbarkeit kirchlicher Institute mit politischen. Wenn die Denkschrift
trotzdem einen reprasentativen Charakter hat, auch gegeniiber der Regie-
rung und der deutschen politischen Offentlichkeit, liegt dies einmal an der
politischen Bedeutung der Kirchen, einer Macht, die sie nach dem Kriege
als fiir kurze Zeit einzig intaktgebliebene Organisationen sich errungen
haben. Ein Indiz fiir den groBen EinfluB der Kirchen auf die Politik und in
der Politik ist die groBe Zahl bedeutender Politiker, die urspriinglich ein
kirchliches Amt innehatten. Sicher also ist es das politische Gewicht der
EKD als solcher und auch das Gewicht der Personlichkeiten, die man als
die Verfasser dieser Schrift kennt, welches der Denkschrift eine so nachhal-
tige Wirkung verschafft hat. Aber der entscheidende Anteil am repriasenta-
tiven Charakter dieses Votums liegt wohl darin, daB, wie alle Welt weil3
und sehen kann und wie nicht zuletzt die Denkschrift selber dokumentiert,
hier unter Gesichtspunkten argumentiert wird, welche die politischen
Aspekte im wahrsten Sinne des Wortes iibersteigen, transzendieren. Wenn
immer das Amt des Propheten darin liegt, Politikern den Sinn ihres Tuns
unter dem Aspekt gottlichen Willens und goéttlicher VerheiBung auszulegen,
handelt es sich bei der Denkschrift um eine prophetische Schrift. Nicht
zufillig sind es gerade die geschichtstheologischen und moraltheologischen
Gesichtspunkte, die den Zorn einiger Politiker innerhalb und auBerhalb
der Kirche hervorrufen. Aber die Denkschrift besteht nicht allein aus
moralischen Appellen und geschichtstheologischen Hinweisen, sondern sie
versucht, die Situation der Vertriebenen ebenso wie die auBenpolitische
Situation sachlich zu analysieren und eine Lagebeschreibung zu geben, die
der Politik im Wege einer Entscheidungsvorbereitung hilfreich sein will.
Da die Kirche keine politische Exekutivgewalt und, abgesehen von den
Fillen, in denen sie als delegierter Verband neben anderen Verbidnden Bera-
tungs- oder Entscheidungsfunktion hat, nicht einmal ein Vorschlagsrecht
besitzt, mufB eine solche Schrift wie andere Verlautbarungen der Kirche im
Horizont evangelischer Verkiindigung begriffen werden. Nur so 148t sich
auch der im politischen Sinne mangelnde Reprisentationsgrad kirchlicher
Worte und Denkschriften gegeniiber den Gemeindegliedern vertreten.
Evangelische Verkiindigung erfolgt ebenso und gleich urspriinglich innerhalb
der Kirche und gegeniiber der Welt, wenn iiberhaupt der Gegensatz von
Kirche und Welt eine sinnvolle Unterscheidung ist. Die Geschichte zeigt,
daB zwar die Kirche immer hineingebunden bleibt in den Strom historischen
Geschehens, andererseits aber immer auch einen Kontrapunkt abgegeben
hat zu dem, was zur Zeit vielleicht gerade viel galt. Sicher ist die Kirche der
Welt nicht enthoben, sondern selber den groBen politischen und geistigen
Stromen unterworfen, die einem Zeitalter ihr Gesicht geben. Dennoch hat

658



es zu allen Zeiten Christen gegeben, die sich gegen herrschende Auffassungen
gewandt haben, wenn immer diese Auffassungen in krassem Gegensatz zur
christlichen Lehre standen. Zur Zeit des kolonialen Sklavenhandels zum
Beispiel hat es nie an christlichen Stimmen gefehlt, die sehr deutlich gesagt
haben, diese Praxis sei im Lichte der Bibel schlichtes Unrecht. Ebenso hat
es im Zeitalter des nationalistischen Imperialismus, den alle Kirchen Euro-
pas im ganzen unterstiitzt haben, stets auch theologische wie kirchliche
Positionen gegeben, die diesen politischen Weg verwarfen. Der deutsche
Protestantismus ist wie der deutsche Katholizismus nicht unschuldig an
dem Weg, den unsere Nation bis 1945 gegangen ist. Man sprach von einer
«deutschen Stunde der Kirche» und schien vergessen zu haben, daBl das
Evangelium allen Menschen gilt und die Kirche die weltumspannende &ku-
menische Reprisentation Christi auf Erden ist. Gleichzeitig gab es Theo-
logen, welche deutlich sahen, dal3 es ein deutsches Christentum ebensowenig
geben kann wie ein franzodsisches oder englisches. Wohl aber gibt es fiir
jedes Land und jede Nation bestimmte Ausformungen christlichen Lebens,
anders gesagt: jede historische Situation zwingt aufs neue, nach dem Sinn
und dem Auftrag der Bibel zu fragen.

Die gegenwidrtige Situation

Nach dem Zusammenbruch im Jahre 1945 hat man sich in Deutschland
auf geistige Positionen besonnen, die einen Riickfall in ein unmenschliches
Regime und eine unmenschliche Politik unméglich machen sollten. Diese
Uberlegungen haben auf verschiedenen Ebenen stattgefunden. In der Philo-
sophie und Jurisprudenz wurde die Frage des Naturrechtes aufs neue
bedacht, auf dem Felde der Theologie und des Staatskirchenrechtes ver-
suchte man, die Erkenntnisse des Kirchenkampfes systematisch zu ver-
arbeiten, auf dem Gebiet der Erziehung riickte der Gesichtspunkt der
Kooperation und Mitverantwortung stirker in den Mittelpunkt. Bei all
diesen Versuchen hat die Kirche mitgearbeitet, und bis heute ist sie in allen
Arbeitskreisen vertreten, denen es um eine Neubesinnung im geistigen und
um eine Neugestaltung im gesellschaftlichen Leben zu tun ist. Dem groflen
Einsatz kirchlicher Krafte nach dem Kriege entsprach der wachsende Ein-
fluB der Kirchen auf Staat und Gesellschaft, der bis heute andauert. Inzwi-
schen hat sich die innen- und auBenpolitische Situation der Bundesrepublik
im Vergleich zu den Jahren nach 1945 gedndert. Nicht mehr 6konomische
Schwiche und auBenpolitische Ohnmacht bestimmen das politische Klima,
sondern wirtschaftlicher Wohlstand und zumindest militdrische Stirke. Die
Kirche ist in diese neue Position hineingewachsen. Daraus ergeben sich
ebenso groBBe Chancen wie Gefahren.

659



Die Chancen liegen in der groBen Beachtung, welche die kirchlichen
Aktivititen in der Offentlichkeit finden. Nimmt man zum Beispiel die
Arbeit der evangelischen Akademien, einer vollig neuen Form kirchlichen
Lebens, so zeigt sich, daBl manche kontroversen politischen Themen fast
nur noch unter dem christlichen Aufruf zur Sachlichkeit behandelt werden
konnen. Unser politisches Leben ist oder war zumindest bis vor kurzem in
gefahrlicher Stagnation begriffen; wer eine unpopulire Meinung in aullen-
oder innenpolitischer Absicht vortrigt, bedarf bei uns des Schutzes einer
Institution. Die Kirche gibt einen solchen Schutz, nicht weil sie politisch
unmittelbar Macht hitte, sondern weil man ihr zutraut, Fragen als solche,
ohne enge Bindungen an diese oder jene Gesellschaftsgruppe zu erdrtern.
Das ist ein ungeheurer Fortschritt im Vergleich zu fritheren Positionen der
Kirche, auch noch in der Weimarer Republik.

Die Gefahr der Ideologie

Auf der anderen Seite hat sich, zusammen mit dem Erstarken der gesell-
schaftlichen Macht und der staatlichen Bedeutung der Bundesrepublik und
nicht ohne Zusammenhang mit der Teilung Deutschlands, von seiten der
Politik her eine Tendenz gezeigt, die Kirchen oder das Christentum fiir
eine Idee zu beanspruchen, die unter dem Namen des christlichen Abend-
landes, christlicher Werte, der christlichen Kultur weniger christlichen als
politischen Charakter hat: ndmlich ein ideologisches Band abzugeben, mit
dem sowohl die Bundesrepublik als iiberhaupt der Westen (womit man in
nicht ganz zuldssiger Verkiirzung die im westlichen Militdrbiindnis zusam-
mengeschlossenen Staaten meint) zusammengehalten werden soll. Diese
Idee ist nicht ungefihrlich und betrifft unsere zu Anfang angestellten Uber-
legungen zur Frage der Homogenitidt von Gesellschaft und Kirche.

Unsere geschichtliche Herkunft weill sich dem Christentum als Kultur-
prinzip, trotz aller staatskirchenrechtlichen und gesellschaftspolitischen
Trennungen (zum Beispiel tiber die Bildungsidee), verbunden. Diese Ver-
bindung 14Bt sich mit den Mitteln der Religionssoziologie deutlich aufwei-
sen, iibrigens auch in den Ostblockstaaten, wo die religidse Struktur unbe-
fragt bei soziologischen Untersuchungen durchschldgt. In dem Ma@Be nun,
wie solche Bindung vom Staat und von der Politik im Interesse gesellschaft-
licher Integration und politisch-ideologischen Zusammenbhaltes fiir niitzlich
gehalten wird, steht die Kirche in einer Gefahr, die sie seit der Erhebung
des Christentums zur Staatsreligion kennt: ein Medium abzugeben fiir
einen ideologischen Abwehrkampf, der weniger den Schutz christlicher
Verkiindigung als den Schutz politischer Interessen im Auge hat. Bis vor
nicht allzulanger Zeit wurde der auBen- und militirpolitische Gegensatz

660



zwischen Ost und West ideologisch vornehmlich durch den Gegensatz des
christlichen Abendlandes zum sogenannten atheistischen Osten gestiitzt.
Man schien vergessen zu haben, daf3 es in sdmtlichen 6stlichen Landern
Christen und christliche Kirchen gibt, daBl Polen zum Beispiel ein vielleicht
christlicheres Land ist als die Bundesrepublik. Im Zeitalter totaler Kriege
ist die Versuchung zur Verteufelung des Gegners im Vergleich zu friiher
ungleich groBer. Zudem bietet sich gerade das atheistische Element im
marxistischen Sozialismus fiir eine solche christliche Antiideologie beson-
ders an. In beiden Weltkriegen wurden simtliche Heere unter Berufung
auf die gerechte Sache zum Kampf gesegnet. Inzwischen scheint die Situation
noch eindeutiger zu sein. Dem ist jedoch nicht so.

Aufgaben

Wenn man allein auf die Ideologien blickt, sind die Gesellschaften des
Ostens und des Westens hinsichtlich ihres Sidkularisationsgrades einander
viel dhnlicher als man denken mochte. Der viel wichtigere Gesichtspunkt
ist das MaB an Freiheit, das die christliche Verkiindigung in diesem oder
jenem Lande hat. Aber dieses verschiedene MaB an politischer Freiheit, das
ein Regime gewdhrt, ist noch nicht unbedingt ein Zeichen fiir die Christ-
lichkeit oder Unchristlichkeit eines Landes. Umgekehrt ist die Christlichkeit
eines politischen Regimes kein Indiz fiir politische Freiheit. Dafiir gibt die
Geschichte, aber auch eine Reihe dem Westblock angehdrender Liander
beredtes Zeugnis. Die Kirchen in der Bundesrepublik miissen sich hiiten,
die geschichtlich gewordene Gestalt westlicher Gesellschaften fiir die allein
mogliche Reprisentation christlichen Lebens zu halten. Wir miissen offen
sein fiir andere Versuchsanordnungen politischer Gestaltung. Das gilt ins-
besondere fiir den groBen Bereich und die durchaus verschiedenen Formen
der neuentstehenden Entwicklungsdemokratien. Das hohe MaB an poli-
tischer Freiheit, das uns der parlamentarische Rechtsstaat garantiert, mufl
uns in besonderer Weise verpflichten, den Blick iiber die Grenzen unseres
Staatsgebildes hinaus offenzuhalten fiir andere Vorschlédge, gesellschaftliches
Leben zu bilden. Auf diese Weise wird das Verhiltnis des Christen zur
Politik und das Verhéltnis der Kirche zur Gesellschaft der Dialog, zu dem
die Bibel aufruft. Es gibt solche Dialoge in der Bundesrepublik, zum Bei-
spiel in der Schulpolitik. Wenn sich die Mehrheit der evangelischen Christen
gegen die Konfessionsschule und fiir die christliche Gemeinschaftsschule
ausspricht, so zeigt dieser Umstand, daB die evangelische Christenheit
bereit ist, zwischen dem Christentum als Kulturprinzip und dem Kern
christlicher Botschaft zu unterscheiden. Andere Dialoge werden auf dem
Felde des Strafrechts, der sozialen Sicherung, der Kulturpolitik und jlingst

661



auch der AuBenpolitik gefiihrt. Der evangelische Christ wird sich in solchen
Dialogen um groBtmogliche Sachlichkeit bemiihen, das heilit: um ein
Absehen gerade von dem, was man die kirchlichen Belange nennt. Manche
Gremien bediirften von der Sache her keiner kirchlichen Reprédsentation;
man hat zuweilen Sorge, die Kirche konne sich in der Verteidigung ihrer
Privilegien und der Wahrnehmung ihrer Interessen iibernehmen und vorbei-
zielen an ihrem eigentlichen Auftrag. Die Freiheit, die 6konomische Macht
und der politische Einflul der Volkskirche ist nur solange etwas wert, als
sie diese Chancen einsetzt im Dienst ihres Auftrags. Dieser Auftrag und
weithin auch seine Verkiindigung waren nie nur populdr, sondern der Welt
und ihren Michten immer auch drgerlich zu héren. Wo die Kirche aufhort,
in diesem Sinne anstoBig zu sein, hat sie sich selbst aufgegeben und ist zum
politischen Prinzip geworden. Was fiir die Kirchen als Institution gilt, gilt
fir den Christen als einzelnen. In dem MaBe wie die Demokratie ihr Leben
aus den Impulsen seiner miindigen Biirger erhilt, ist sie auf die kritische
Verantwortung der Christen angewiesen. Diese Verantwortung zeigt sich in
beidem: in riicksichtsloser, das heiBit ohne falsche Riicksichten geduBerter
Meinung zur Sache und in der Bereitschaft zur Ubernahme und Verant-
wortung immer da, wo solche Mitarbeit sinnvoll und notwendig ist.

662



	Kirchliche Positionen im politischen Kräftespiel

