
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 7

Artikel: Kirchliche Positionen im politischen Kräftespiel

Autor: Greiffenhagen, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Positionen im politischen Kräftespiel

MARTIN GREIFFENHAGEN

Keine Gesellschaft von Menschen kann auf die Dauer bestehen, ohne daß
ihre MitgUeder durch gemeinsame Ideen, Anschauungen und Überzeugungen

miteinander verbunden wären. Diese geistige Homogenität ist Voraussetzung

für primitive Gesellschaften wie für moderne Staatsgesellschaften.
Die liberaldemokratische Gesellschaft versteht sich pluralistisch, und zwar
im Gegensatz zu allen Formen ideologisch geschlossener Sozietäten.
Dennoch beruht unsere sich säkular verstehende Gesellschaft auf der gemeinsamen

Anerkennung bestimmter ethischer Maximen. Die Grundrichtung
des gesellschaftspolitischen Weges wird von allen in gleicher Weise
angestrebt. Das Bonner Grundgesetz umschreibt diese Wertwelt mit dem Begriff
der Würde des Menschen, der weiter nicht erklärt, sondern als selbstverständlich

vorausgesetzt wird. Nicht von ungefähr ist es einfacher, anzugeben,
was gegen diese Würde verstößt, als genau zu sagen, was dieser Begriff
inhaltlich alles einschließt. Dieser auf den ersten Blick paradoxe Sachverhalt
enthüllt eine prinzipielle Einsicht: offenbar fühlt man sich den Werten am
stärksten verpflichtet, über die man am wenigsten redet, die wahrhaft
selbstverständlich sind.

Indem eine Gesellschaft sich in einer gemeinsamen Wertwelt findet,
macht sie sich ein Bild davon, was sie sein will und überschreitet ihre
faktische Existenz auf eine Theorie ihrer selbst hin. Die Weise dieses Schrittes

von der faktischen Wirklichkeit zur zukünftigen Möghchkeit einer Gesellschaft

ist nicht ohne Einfluß auf ihre gegenwärtige Verfassung. — Fragt
man unter diesem Gesichtspunkt einer transzendentalen Gesellschaftstheorie

nach dem Verhältnis moderner Gesellschaften zur christlichen
Kirche oder umgekehrt nach der Beziehung der Christengemeinde zu den

politischen Gesellschaftsmodellen und Realitäten der Gegenwart, so scheinen

die jeweihgen Homogenitäten auf den ersten Blick sehr verschieden zu
sein. Die Christengemeinde bezieht sich in ihrem Glauben auf eine
Heilstatsache und auf ein in dieser Heilstatsache gründendes Eschaton. Sie
versteht sich ausdrückheh als eine Gemeinschaft, die, wie es heißt, zwar in der
Welt, aber nicht von ihr und aus ihr lebt. Ihr Heilswissen transzendiert als

Glaube die Maximen und Prinzipien moderner Gesellschaften, denen sie

651



heute vornehmlich in zwei Gestalten begegnet: als liberaler und als
sozialistischer Gesellschaft. Diese beiden Gesellschaftsformen haben ihrerseits
Theorien entwickelt, denen die christhche Theologie sich stellen und denen

gegenüber sie ihre eigene Position formulieren muß.

Marxismus

Am klarsten scheint die Front gegenüber der marxistischen Theorie, da
dieser Sozialismus eine atheistische Position einschließt, das heißt den
Verzicht auf eine im eigentlichen Sinne des Wortes transzendente Begründung
menschlicher Gesellschaft. Der Marxismus hat aus der geistigen Säkularisation

und der gesellschafthchen Emanzipation eine radikale Konsequenz
gezogen : das Christentum soll aufhören, Kulturprinzip der Gesellschaft zu
sein. Reine Diesseitigkeit wird gepriesen als der einzig angemessene Schlüssel

zur Humanität. Diese Humanität soll sich in der Zukunft vollenden,
ohne daß Transzendenz die Sozialität des Menschen weiterhin zu begründen
hätte. Diese Absage an jede Form der Theologie ist im Marxismus, allen
christlichen Motivationen, aller säkularisierten Eschatologie zum Trotz,
unüberhörbar und, wie ich meine, für die christliche Theologie ein Gegenstand

ernsthaften Nachdenkens.
Nun hat Marx, als er von der Religion als dem Opium des Volkes

sprach, eine schlechte Theologie vor Augen gehabt, eine Theologie
konservativer Prägung, derzufolge der Mensch seine gesellschaftlichen Verhältnisse

schlechtweg hinzunehmen habe, aber auf einen Ausgleich für hier
erlittene Drangsal im zukünftigen himmlischen Reich hoffen dürfe. Eine
solche quietistische Auslegung der christlichen Lehre trifft ihren Kern nicht,
wennschon sie über Jahrhunderte hin die christliche Theologie, vor allem
aber die Kirchenpolitik bestimmt hat. Das Ziel marxistischer Gesellschaftspolitik

ist eine auf alle Zeit und in jeder Hinsicht befriedete Gesellschaft.
Der Gedanke der Verantwortung des Menschen für diese Welt bildet den
ethischen Kern des marxistischen Lehrgebäudes. Die technische Welt
erscheint zum ersten Mal voll in des Menschen Verfügung und
Verantwortung gegeben. Nicht allein die Verteilung des Reichtums, sondern
ebenso die Weise der Ernährung, der Behausung, der sozialen Mobilität
erscheint als legitimer Gegenstand menschlicher Planung. Die Machbarkeit
gesellschaftlicher Strukturen und Prozesse wird von der marxistischen
Theorie voll bejaht und als Konsequenz der Lehre vom Menschen als dem
Herrn und einzig wahren Subjekt der Welt verstanden. Mißlingende Planungen

in den Staatswirtschaften des Ostblocks, gescheiterte Versuche vornehmbch

auf landwirtschaftlichem Gebiet können keine prinzipiellen Einwände
gegen diese Gesellschaftsphilosophie abgeben.

652



Gegenüber dem utopischen Ziel einer prinzipiell befriedeten menschlichen

Gesellschaft muß der Christ skeptische Bedenken anmelden. Diese

Skepsis bezieht sich nicht auf die praktische Durchführbarkeit des
gigantischen Programms, sondern betrifft das Menschenbild des Marxismus.
Indem der Christ die Friedensbotschaft der Bibel annimmt, erwartet er
nicht eine totale Befriedung irdischer Verhältnisse auf Erden. Er weiß, daß
die Menschennatur sich weder durch pädagogische Maßnahmen noch
durch Strukturwandlungen des ökonomischen Prozesses ändern läßt. Der
Mensch bleibt, christlich gesprochen, ein Sünder, das heißt einer, der im
Zweifel den eigenen Vorteil höher stellt als das Wohl des Nächsten oder
der Gesamtheit. Neid und Mißgunst werden durch noch so edle Programme
nicht aufhören, sondern die Welt bleibt im kleinen und großen angewiesen
auf eine Erlösung, die sie selbst nicht leisten kann.

Wird der Christ dem Marxisten diese seine Skepsis, vor allem aber den
Grund seiner Skepsis sagen oder besser verkünden, so wird er zugleich mit
ihm zusammen sich für das, was aus dem Menschen wird, verantworthch
wissen. Keine Religion der Erde hat den Menschen so in den Mittelpunkt
der Welt gestellt wie die christliche. Nach dem Schöpfungsbericht ist der
Mensch zum Statthalter und Stellvertreter Gottes auf Erden berufen, damit
er diese Welt in Verwaltung nehmen und darüber wachen soll, daß sie eine
menschliche Welt werde. Nicht zufällig hat sich, wie man weiß, moderne
Naturwissenschaft und Technik allein im Räume dieser theologischen
Auffassung vom Menschen entwickeln können. Die christliche Theologie hat
längst ihren Frieden mit der modernen Naturwissenschaft gemacht; aber
die Vorstellung gesellschaftlicher Planung fällt uns immer noch schwer.
Dabei besteht prinzipiell kein Unterschied zwischen technischer und sozialer

Planung, gerade im Lichte des Schöpfungsberichtes nicht. Allzu oft beruft
man sich heutzutage noch mit bestem christlichen Gewissen auf die
Verteidigung sogenannter gewachsener Ordnungen. Die christhche Theologie
ist durch die sprachliche und bildliche Abhängigkeit der Bibel von agrarischen

Verhältnissen stets einem falschen Konservativismus ausgesetzt, und
es bedarf schon großer hermeneutischer Anstrengungen, um den dynamischen

Charakter der christlichen Lehre stets lebendig zu halten.
Fordert also auch die christhche Botschaft und Lehre zu einem hohen

Maß an Autonomie auf, so bleibt der marxistischen Gesellschaftstheorie
gegenüber ein kleiner aber wesentlicher Unterschied bestehen : diese
Autonomie ist für den Christen eine geliehene, für den Marxisten eine originäre.
Der marxistische Sozialtheoretiker muß in Wahrheit verzweifeln, wenn seine

Versuchsanordnungen nicht das Heil, sondern Unheil zeitigen. Er muß
verzweifeln, wenn er den Glauben an eine total humanisierte Gesellschaft
verliert. Der Christ bleibt auch bei vollem Einsatz für eine menschliche
Gesellschaft stets ein Skeptiker, der die Grenzen menschlichen Könnens

653



und Wissens nicht außer acht läßt, ohne deshalb nicht können und wissen

zu wollen, was je der Mensch können und wissen kann. Die Machbarkeit
gesellschaftlicher Strukturen wird vom Christen nicht bestritten werden,
und doch bleibt ihm alles menschliche Planen letztlich aufgehoben in einem
Gesamtplan, den er nicht kennt, dessen Menschlichkeit er nur im Vertrauen
auf die Menschlichkeit Gottes glauben kann.

Man handelt also richtig, wenn man, hinsichtlich des Verhältnisses von
Marxismus und Christentum, von einem Dialog spricht. Dieser Dialog ist
in vollem Gange und wird inzwischen auch von marxistischer Seite für
fruchtbar gehalten. Christliche Theologie und Kirche haben nicht zuletzt
durch diesen Dialog gesehen, daß das Beharren auf bestimmten gesellschaftlichen

Versuchsanordnungen, nur weil sie für Jahrhunderte hindurch für
natürlich galten, nicht christlich, sondern im schlichten gesellschaftlichen
Sinne konservativ ist. Ob der gesellschaftliche Umbau in diesem oder jenem
Lande notwendig, unter welchen Bedingungen sinnvoll, menschlich oder
unmenschlich ist, ist eine Frage, über die der Christ mit dem Marxisten
sinnvoll reden kann. Als Staatsbürger wird er deshalb in sozialistischen
Gesellschaften im Wege dieses Dialoges mitarbeiten können.

Liberalismus

Verwickelter ist die Beziehung christlicher Theologie und Kirche zur
liberaldemokratischen Theorie und Tradition. Abgesehen von einer Phase der
Französischen Revolution haben die westlichen Gesellschaften die Verbindung

mit den christlichen Kirchen stets gehalten. Auch theoretisch hat man
einen Bruch mit der christbchen Überheferung zu vermeiden versucht.
Dennoch kann man nicht übersehen, daß die Prinzipien des modernen
Kapitalismus, also das Konkurrenzprinzip und das Axiom der
Gewinnmaximierung in einer gewissen Spannung zur herkömmlichen Auffassung
christlicher Nächstenliebe stehen. So schreibt Adam Smith in seinem
berühmten Werk über die Natur und die Ursachen des Volkswohlstandes:

«... Der Mensch aber ist fast immer auf die Hilfe seiner Mitmenschen angewiesen,
und er würde diese vergebens von ihrem Wohlwollen allein erwarten. Er wird eher zu
seinem Zwecke gelangen, wenn er ihre Selbstsucht zu seinen Gunsten anregen und ihnen
zeigen kann, daß es in ihrem eigenen Interesse liegt, das für ihn zu thun, was er von ihnen
verlangt. Nicht vom Wohlwollen des Fleischers, Brauers oder Bäckers erwarten wir
unser Mittagessen, sondern von ihrer Rücksicht auf ihren eigenen Vortheil; wir wenden
uns nicht an ihre Menschenliebe, sondern an ihre Selbstsucht, und sprechen ihnen nie von
unseren Bedürfnissen, sondern stets nur von ihrem Vortheile ...»

Dieser Utilitarismus war zuvor in der Philosophie entwickelt worden
und stellt in gewisser Weise den Gegenpol zur sozialistischen Gemeinschaftstheorie

dar. Wenn schon der Liberalismus weder in der Ökonomie noch in

654



der Politik sich hat rein durchsetzen lassen, darf doch zumindest die Theorie
und Praxis der Gesellschaft in der Bundesrepublik nach der überkommenen
Einteilung eher für liberal als für sozialistisch gelten. Auch das Grundgesetz
selber ist in seinen entscheidenden Zügen eine liberale Verfassung. Alle aus
Artikel 3 fließenden Gleichheitsforderungen, alle sozialen Hilfeleistungen
stehen im Dienste jener Freiheit der persönlichen Entfaltung, wie sie

Artikel 2 vorrangig garantiert.
Fragt man nach der Beziehung, welche die christliche Theologie zu

dieser liberalen Gesellschaftskonzeption habe, begegnet einem meist die
optimistische Vermutung, als ob beide Positionen glatt miteinander
aufgingen. Diese Meinung sollte nicht ungeprüft übernommen werden. Zwar
müssen das Personprinzip, die Freiheit und Würde des Menschen jedem
Christen in dem Maße wertvoll sein, als das Christentum selbst die Quelle
für die Hochschätzung solcher Werte ist. Auch verbindet die liberale
Gesellschaftskonzeption mit dem Christentum eine gewisse skeptische Beurteilung
moralischer Möglichkeiten. Diese Verbindung ergibt eine Front gegenüber
dem revolutionären Sozialismus. Andererseits darf man nicht übersehen,
daß diese Skepsis, hinsichtlich ihrer Begründung, sich kaum vor dem
marxistischen Utopismus unterscheidet: die liberale Gesellschaftstheorie
setzt den Menschen in seiner Ich-Besessenheit ebenso absolut, wie der
revolutionäre Sozialismus ihn als zukünftig altruistisches Gemeinschaftswesen

verabsolutiert. Was schließlich den Atheismus betrifft, steht die
Sozialwissenschaft in den westlichen Demokratien heute auf dem Boden
eines zumindest methodischen Atheismus, wie die Naturwissenschaften seit

langem. Das kann nicht anders sein, wenn man auf die aufklärerische
Tradition und Axiomatik dieser Wissenschaften blickt. In der modernen Psychologie

wird ebenso wie in der modernen Soziologie oder in dem neuen Fach
der Politikwissenschaft der Mensch zugleich als autonomes Subjekt und
als Gegenstand prinzipiell unbegrenzter Forschung gesehen und behandelt.
Die Zukunft gesellschaftlicher Möglichkeiten gilt als offen und
wissenschaftlicher Gestaltungskraft und politischem Gestaltungswillen unterworfen.

Nur daß der Optimismus, auf solche Weise dereinst zu einem irdischen
Paradies zu kommen, gebrochen ist durch das Zugeständnis an die menschlichen

Schwächen und naturgegebenen Unvollkommenheiten. Der Gedanke
weltanschaulicher Toleranz ist das Ergebnis solcher Skepsis. Die säkulare
Emanzipation der liberaldemokratischen Gesellschaft erfolgte Schritt für
Schritt, nicht im Wege epochaler Einschnitte. Die USA, England, Frankreich,

die skandinavischen Länder und die Bundesrepublik stehen deshalb
in der Tradition einer Christlichkeit, die es näher zu bestimmen gilt. Wir
wählen dafür einen Ausgangspunkt, der die politische Soziologie seit

längerer Zeit beschäftigt und sie vor Schwierigkeiten stellt, die für unser
Thema aufschlußreich sind.

655



Kirchen als Interessenverbände

Die Politikwissenschaft rechnet die Kirchen unter die Verbände und stellt
sie so neben die Gewerkschaften, die Industrie- und Berufsverbände als
eine gesellschaftliche Gruppe, die ihren Einfluß auf den politischen Weg
der Nation in vielfältiger Weise ausübt. Die Frage ist nun, ob mit dieser

Klassifizierung das Wesen kirchlicher Aktivität und kirchlichen Einflusses
wirklich gefaßt ist. Was ist nämhch eigentlich das Interesse der Kirche, wenn
man sie unter die Interessenverbände zählt? Es gibt eine ganze Reihe von
Verbänden, deren Interesse altruistischer Natur ist, zum Beispiel das
Deutsche Rote Kreuz. Aber das Interesse solcher sozialer Hilfsorganisationen

ist partikular und läßt sich relativ leicht definieren, etwa in einer Satzung
festlegen. Kirchen jedoch vertreten ein Interesse, das alle Bereiche in dem
Maße betrifft, wie die christliche Botschaft allen Menschen gilt. Das kirchliche

Interesse betrifft die Welt, übersteigt sie aber zugleich und will sie im
Glauben überwinden. Indem der christliche Glaube die Welt als im wahren
Sinne des Wortes vorläufig begreift, redet er von Dingen, die der säkularen
Gesellschaft notwendig unverständlich sein müssen.

Die Schwierigkeit einer soziologischen Einordnung der Kirchen erhöht
sich noch, wenn man einen Gesichtspunkt anlegt, der für Parteien wie für
Verbände fruchtbar ist. Dort fragt man nach dem Repräsentationsgrad
eines politischen Verbandes und meint damit die Breite der in solcher
Organisation vertretenen Interessen und politischen Absichten. Auf die
Kirchen angewandt ergibt dieser Gesichtspunkt die Mitgliederzahl von
ungefähr 95 % aller Staatsbürger. Der Organisationsgrad ist also ungewöhnlich

hoch. Demgegenüber ist der Aktivitätsgrad von vielleicht 5 %, auch im
Vergleich zu anderen Organisationen, ungewöhnlich niedrig.

Eigentlich schwierig wird die Frage der Repräsentation erst, wenn man,
für die politische Soziologie völlig unverständheh, davon spricht, daß die
Kirche weniger ihre Mitglieder vertritt, als den Auftrag, dem sie dient.
Alles Reden der Kirche ist ein Verkünden des Redens Gottes mit dem
Menschen. Alle Sozialarbeit der Kirche ist ein Verkünden des
Liebesgebotes ihres Herrn. Die Kirche ist nicht eine Gruppe kraft eigenen Willens,
kraft der Summe und Totalität der vereinigten Willen von Individuen,
sondern sie ist Gemeinschaft nach dem Willen ihres Herrn. Wenn immer
also Kirche in soziologischer Rede als Willensverband begriffen wird, geht
es nicht oder doch nur in einem abgeleiteten Sinne um ihren eigenen Willen.
Den Willen Gottes zu finden und auszuführen, ist Aufgabe der Gemeinde,
die Hoffnung und Verheißung der Kirche.

Die Kirche aber existiert nur als menschliche Gesellschaft. Das Handeln
Gottes wird nur sichtbar im Handeln der durch sein Wort gestifteten
Gemeinde. Gottes Herrschaft über die Welt wird nur sichtbar im Dienst

656



seiner Gläubigen an der Welt. Es wäre nun falsch, wollte man von einem
Doppelcharakter der Kirche sprechen, als wäre sie einerseits christliche
Liebesgemeinschaft, andererseits säkulare politische Gesellschaft. Sie ist
beides in ununterscheidbarer, unauflöslicher Einheit, und die beiden Seiten

ihrer Existenz sind zwei Seiten ein und derselben Sache. Liebesgemeinschaft
ist sie nur als menschliche Gesellschaft, und als organisierter Verband steht
sie unter dem Missionsbefehl ihres Herrn.

In dem Maße, wie das Selbstverständnis der Kirche als organisierter
Verband sich von dem anderer Interessenorganisationen unterscheidet, wird
das Reden und Handeln der Kirchen in der Welt immer zugleich verständlich

und unverständlich sein. Zu der Zeit, da die christlichen Kirchen der
Welt völlig verständlich geworden wären, wäre das Salz ihrer Botschaft
dumm geworden. Die Kirche wird deshalb den Vorwurf des Absonderlichen

und in gewisser Weise Weltfernen nicht scheuen dürfen und um ihres
Auftrags willen zuweilen unangepaßt, das heißt in unrealistischer Weise
etwa reaktionär rückständig oder utopisch fortschrittlich erscheinen müssen.
Sie wird auf diese Weise in politische Schußrichtungen geraten, mit denen
sie sich doch nicht völlig identifizieren kann. Die Kirche weiß politische
Programme und Formen politischer Gestaltung stets als vorläufige. Damit
aber ist nicht gesagt, daß die Kirche nicht sehr ernsthaft an der Ausarbeitung

politischer Versuchsanordnungen mitarbeitet und nicht ihre Stimme
erhebt, wo sie meint, zu diesem oder jenem politischen Weg raten oder von
ihm abraten zu sollen.

Ein Beispiel: Die Denkschrift der EKD

Für die paradoxe Situation der Kirche, Gesellschaft zu sein und doch nicht
total in der Gesellschaft aufzugehen, hat die jüngste, viel diskutierte
Denkschrift der EKD zur Lage der Vertriebenen und der Frage der deutschen

Ostgrenze ein lebendiges Beispiel geliefert. Es ist außergewöhnlich schwer,
den Repräsentationsgrad dieser Denkschrift auszumachen. Die Rechtsnatur
landeskirchlicher Organisation und zumal ihres Dachverbandes, der EKD,
läßt den Gedanken einer totalen Repräsentations- oder gar Auftragsgewalt
nicht zu. Die Denkschrift wurde überdies von einer relativ kleinen Gruppe
leitender Kirchenmänner und Theologen ausgearbeitet und als Denkschrift
der EKD veröffentlicht, ohne daß die Gliedkirchen oder deren Glieder die
Verfasser ausdrücklich legitimiert hätten. Die Schrift ist also im
politischsoziologischen Sinne nicht repräsentativ für die evangelischen Kirchenchristen.

Sie ist das um so weniger, als sie auch nicht von den landeskirchlichen

Synoden beschlossen worden ist. Das Ergebnis einer Urabstimmung
über die in der Denkschrift behandelten Fragen könnte deshalb durchaus

657



anders ausfallen als in dem Sinne, wie diese Fragen in der Schrift gesehen
und zu beantworten versucht werden. Hier zeigt sich deutlich die
Unvergleichbarkeit kirchUcher Institute mit politischen. Wenn die Denkschrift
trotzdem einen repräsentativen Charakter hat, auch gegenüber der Regierung

und der deutschen politischen Öffentlichkeit, liegt dies einmal an der
politischen Bedeutung der Kirchen, einer Macht, die sie nach dem Kriege
als für kurze Zeit einzig intaktgebliebene Organisationen sich errungen
haben. Ein Indiz für den großen Einfluß der Kirchen auf die Politik und in
der Politik ist die große Zahl bedeutender Pobtiker, die ursprünglich ein
kirchliches Amt innehatten. Sicher also ist es das politische Gewicht der
EKD als solcher und auch das Gewicht der Persönlichkeiten, die man als
die Verfasser dieser Schrift kennt, welches der Denkschrift eine so nachhaltige

Wirkung verschafft hat. Aber der entscheidende Anteil am repräsentativen

Charakter dieses Votums liegt wohl darin, daß, wie alle Welt weiß
und sehen kann und wie nicht zuletzt die Denkschrift selber dokumentiert,
hier unter Gesichtspunkten argumentiert wird, welche die poUtischen
Aspekte im wahrsten Sinne des Wortes übersteigen, transzendieren. Wenn
immer das Amt des Propheten darin liegt, Politikern den Sinn ihres Tuns
unter dem Aspekt göttlichen Willens und göttlicher Verheißung auszulegen,
handelt es sich bei der Denkschrift um eine prophetische Schrift. Nicht
zufällig sind es gerade die geschichtstheologischen und moraltheologischen
Gesichtspunkte, die den Zorn einiger Politiker innerhalb und außerhalb
der Kirche hervorrufen. Aber die Denkschrift besteht nicht allein aus
moralischen Appellen und geschichtstheologischen Hinweisen, sondern sie

versucht, die Situation der Vertriebenen ebenso wie die außenpolitische
Situation sachlich zu analysieren und eine Lagebeschreibung zu geben, die
der Politik im Wege einer Entscheidungsvorbereitung hilfreich sein will.

Da die Kirche keine politische Exekutivgewalt und, abgesehen von den
FäUen, in denen sie als delegierter Verband neben anderen Verbänden Bera-
tungs- oder Entscheidungsfunktion hat, nicht einmal ein Vorschlagsrecht
besitzt, muß eine solche Schrift wie andere Verlautbarungen der Kirche im
Horizont evangehscher Verkündigung begriffen werden. Nur so läßt sich
auch der im politischen Sinne mangelnde Repräsentationsgrad kirchUcher
Worte und Denkschriften gegenüber den Gemeindegliedern vertreten.
Evangelische Verkündigung erfolgt ebenso und gleich ursprünglich innerhalb
der Kirche und gegenüber der Welt, wenn überhaupt der Gegensatz von
Kirche und Welt eine sinnvoUe Unterscheidung ist. Die Geschichte zeigt,
daß zwar die Kirche immer hineingebunden bleibt in den Strom historischen
Geschehens, andererseits aber immer auch einen Kontrapunkt abgegeben
hat zu dem, was zur Zeit vielleicht gerade viel galt. Sicher ist die Kirche der
Welt nicht enthoben, sondern selber den großen politischen und geistigen
Strömen unterworfen, die einem Zeitalter ihr Gesicht geben. Dennoch hat

658



es zu allen Zeiten Christen gegeben, die sich gegen herrschende Auffassungen
gewandt haben, wenn immer diese Auffassungen in krassem Gegensatz zur
christlichen Lehre standen. Zur Zeit des kolonialen Sklavenhandels zum
Beispiel hat es nie an christlichen Stimmen gefehlt, die sehr deutlich gesagt
haben, diese Praxis sei im Lichte der Bibel schlichtes Unrecht. Ebenso hat
es im Zeitalter des nationalistischen Imperialismus, den alle Kirchen Europas

im ganzen unterstützt haben, stets auch theologische wie kirchliche
Positionen gegeben, die diesen politischen Weg verwarfen. Der deutsche
Protestantismus ist wie der deutsche Katholizismus nicht unschuldig an
dem Weg, den unsere Nation bis 1945 gegangen ist. Man sprach von einer
«deutschen Stunde der Kirche» und schien vergessen zu haben, daß das

Evangelium allen Menschen gilt und die Kirche die weltumspannende
ökumenische Repräsentation Christi auf Erden ist. Gleichzeitig gab es

Theologen, welche deutlich sahen, daß es ein deutsches Christentum ebensowenig
geben kann wie ein französisches oder engbsches. Wohl aber gibt es für
jedes Land und jede Nation bestimmte Ausformungen christbchen Lebens,
anders gesagt: jede historische Situation zwingt aufs neue, nach dem Sinn
und dem Auftrag der Bibel zu fragen.

Die gegenwärtige Situation

Nach dem Zusammenbruch im Jahre 1945 hat man sich in Deutschland
auf geistige Positionen besonnen, die einen Rückfall in ein unmenschliches
Regime und eine unmenschliche Politik unmöglich machen sollten. Diese
Überlegungen haben auf verschiedenen Ebenen stattgefunden. In der
Philosophie und Jurisprudenz wurde die Frage des Naturrechtes aufs neue
bedacht, auf dem Felde der Theologie und des Staatskirchenrechtes
versuchte man, die Erkenntnisse des Kirchenkampfes systematisch zu
verarbeiten, auf dem Gebiet der Erziehung rückte der Gesichtspunkt der
Kooperation und Mitverantwortung stärker in den Mittelpunkt. Bei all
diesen Versuchen hat die Kirche mitgearbeitet, und bis heute ist sie in allen
Arbeitskreisen vertreten, denen es um eine Neubesinnung im geistigen und
um eine Neugestaltung im gesellschaftlichen Leben zu tun ist. Dem großen
Einsatz kirchbcher Kräfte nach dem Kriege entsprach der wachsende Einfluß

der Kirchen auf Staat und Gesellschaft, der bis heute andauert. Inzwischen

hat sich die innen- und außenpolitische Situation der Bundesrepubhk
im Vergleich zu den Jahren nach 1945 geändert. Nicht mehr ökonomische
Schwäche und außenpohtische Ohnmacht bestimmen das politische Kbma,
sondern wirtschaftlicher Wohlstand und zumindest militärische Stärke. Die
Kirche ist in diese neue Position hineingewachsen. Daraus ergeben sich
ebenso große Chancen wie Gefahren.

659



Die Chancen liegen in der großen Beachtung, welche die kirchlichen
Aktivitäten in der Öffentlichkeit finden. Nimmt man zum Beispiel die
Arbeit der evangelischen Akademien, einer völlig neuen Form kirchlichen
Lebens, so zeigt sich, daß manche kontroversen politischen Themen fast
nur noch unter dem christlichen Aufruf zur Sachlichkeit behandelt werden
können. Unser politisches Leben ist oder war zumindest bis vor kurzem in
gefährlicher Stagnation begriffen; wer eine unpopuläre Meinung in außen-
oder innenpolitischer Absicht vorträgt, bedarf bei uns des Schutzes einer
Institution. Die Kirche gibt einen solchen Schutz, nicht weil sie politisch
unmittelbar Macht hätte, sondern weil man ihr zutraut, Fragen als solche,
ohne enge Bindungen an diese oder jene Gesellschaftsgruppe zu erörtern.
Das ist ein ungeheurer Fortschritt im Vergleich zu früheren Positionen der
Kirche, auch noch in der Weimarer Republik.

Die Gefahr der Ideologie

Auf der anderen Seite hat sich, zusammen mit dem Erstarken der
gesellschaftlichen Macht und der staatlichen Bedeutung der Bundesrepublik und
nicht ohne Zusammenhang mit der Teilung Deutschlands, von seiten der
Politik her eine Tendenz gezeigt, die Kirchen oder das Christentum für
eine Idee zu beanspruchen, die unter dem Namen des christlichen Abendlandes,

christlicher Werte, der christlichen Kultur weniger christlichen als

politischen Charakter hat: nämlich ein ideologisches Band abzugeben, mit
dem sowohl die Bundesrepublik als überhaupt der Westen (womit man in
nicht ganz zulässiger Verkürzung die im westlichen Militärbündnis
zusammengeschlossenen Staaten meint) zusammengehalten werden soll. Diese
Idee ist nicht ungefährlich und betrifft unsere zu Anfang angestellten
Überlegungen zur Frage der Homogenität von Gesellschaft und Kirche.

Unsere geschichtliche Herkunft weiß sich dem Christentum als
Kulturprinzip, trotz aller staatskirchenrechtlichen und gesellschaftspolitischen
Trennungen (zum Beispiel über die Bildungsidee), verbunden. Diese
Verbindung läßt sich mit den Mitteln der Religionssoziologie deutlich aufweisen,

übrigens auch in den Ostblockstaaten, wo die religiöse Struktur unbe-
fragt bei soziologischen Untersuchungen durchschlägt. In dem Maße nun,
wie solche Bindung vom Staat und von der Politik im Interesse gesellschaftlicher

Integration und politisch-ideologischen Zusammenhaltes für nützlich
gehalten wird, steht die Kirche in einer Gefahr, die sie seit der Erhebung
des Christentums zur Staatsreligion kennt: ein Medium abzugeben für
einen ideologischen Abwehrkampf, der weniger den Schutz christlicher
Verkündigung als den Schutz politischer Interessen im Auge hat. Bis vor
nicht allzulanger Zeit wurde der außen- und militärpolitische Gegensatz

660



zwischen Ost und West ideologisch vornehmlich durch den Gegensatz des

christlichen Abendlandes zum sogenannten atheistischen Osten gestützt.
Man schien vergessen zu haben, daß es in sämtlichen östlichen Ländern
Christen und christliche Kirchen gibt, daß Polen zum Beispiel ein vielleicht
christlicheres Land ist als die Bundesrepublik. Im Zeitalter totaler Kriege
ist die Versuchung zur Verteufelung des Gegners im Vergleich zu früher
ungleich größer. Zudem bietet sich gerade das atheistische Element im
marxistischen Sozialismus für eine solche christliche Antiideologie besonders

an. In beiden Weltkriegen wurden sämtliche Heere unter Berufung
auf die gerechte Sache zum Kampf gesegnet. Inzwischen scheint die Situation
noch eindeutiger zu sein. Dem ist jedoch nicht so.

Aufgaben

Wenn man allein auf die Ideologien blickt, sind die Gesellschaften des

Ostens und des Westens hinsichtlich ihres Säkularisationsgrades einander
viel ähnlicher als man denken möchte. Der viel wichtigere Gesichtspunkt
ist das Maß an Freiheit, das die christliche Verkündigung in diesem oder
jenem Lande hat. Aber dieses verschiedene Maß an politischer Freiheit, das
ein Regime gewährt, ist noch nicht unbedingt ein Zeichen für die
Christlichkeit oder Unchristbchkeit eines Landes. Umgekehrt ist die Christlichkeit
eines politischen Regimes kein Indiz für politische Freiheit. Dafür gibt die
Geschichte, aber auch eine Reihe dem Westblock angehörender Länder
beredtes Zeugnis. Die Kirchen in der Bundesrepublik müssen sich hüten,
die geschichtlich gewordene Gestalt westlicher Gesellschaften für die allein
mögliche Repräsentation christlichen Lebens zu halten. Wir müssen offen
sein für andere Versuchsanordnungen politischer Gestaltung. Das gilt
insbesondere für den großen Bereich und die durchaus verschiedenen Formen
der neuentstehenden Entwicklungsdemokratien. Das hohe Maß an
politischer Freiheit, das uns der parlamentarische Rechtsstaat garantiert, muß
uns in besonderer Weise verpflichten, den Blick über die Grenzen unseres
Staatsgebildes hinaus offenzuhalten für andere Vorschläge, gesellschaftliches
Leben zu bilden. Auf diese Weise wird das Verhältnis des Christen zur
Politik und das Verhältnis der Kirche zur Gesellschaft der Dialog, zu dem
die Bibel aufruft. Es gibt solche Dialoge in der Bundesrepublik, zum
Beispiel in der Schulpolitik. Wenn sich die Mehrheit der evangelischen Christen

gegen die Konfessionsschule und für die christliche Gemeinschaftsschule
ausspricht, so zeigt dieser Umstand, daß die evangelische Christenheit
bereit ist, zwischen dem Christentum als Kulturprinzip und dem Kern
christlicher Botschaft zu unterscheiden. Andere Dialoge werden auf dem
Felde des Strafrechts, der sozialen Sicherung, der Kulturpolitik und jüngst

661



auch der Außenpolitik geführt. Der evangelische Christ wird sich in solchen

Dialogen um größtmögliche SachUchkeit bemühen, das heißt: um ein
Absehen gerade von dem, was man die kirchbchen Belange nennt. Manche
Gremien bedürften von der Sache her keiner kirchlichen Repräsentation;
man hat zuweilen Sorge, die Kirche könne sich in der Verteidigung ihrer
Privilegien und der Wahrnehmung ihrer Interessen übernehmen und vorbeizielen

an ihrem eigentlichen Auftrag. Die Freiheit, die ökonomische Macht
und der politische Einfluß der Volkskirche ist nur solange etwas wert, als
sie diese Chancen einsetzt im Dienst ihres Auftrags. Dieser Auftrag und
weithin auch seine Verkündigung waren nie nur populär, sondern der Welt
und ihren Mächten immer auch ärgerlich zu hören. Wo die Kirche aufhört,
in diesem Sinne anstößig zu sein, hat sie sich selbst aufgegeben und ist zum
politischen Prinzip geworden. Was für die Kirchen als Institution gilt, gilt
für den Christen als einzelnen. In dem Maße wie die Demokratie ihr Leben
aus den Impulsen seiner mündigen Bürger erhält, ist sie auf die kritische
Verantwortung der Christen angewiesen. Diese Verantwortung zeigt sich in
beidem: in rücksichtsloser, das heißt ohne falsche Rücksichten geäußerter
Meinung zur Sache und in der Bereitschaft zur Übernahme und
Verantwortung immer da, wo solche Mitarbeit sinnvoll und notwendig ist.

662


	Kirchliche Positionen im politischen Kräftespiel

