
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

NEUE GOETHE-LITERATUR

Corpus der Goethezeichnungen

Man kann die Zeichnungen Goethes unter
zwei Gesichtspunkten betrachten. Einmal
als von der Person ihres Schöpfers
losgelöste, absolute Kunstwerke. Aus solcher
Sicht muß ihr Wert im allgemeinen recht
fraglich erscheinen. «So verstehen wir auch
zu dichten», meinte der Maler Peter
Cornelius, als er Blätter des Olympiers sah.
Aber man kann diese Zeichnungen auch
auffassen als Dokumente von Goethes
«Art zu seyn». Dann hat jedes noch so
belanglose Blatt seine Bedeutung als
biographischer Beleg, und in seiner Gesamtheit

bleibt dieses zeichnerische Werk
ehrwürdig als Zeugnis dafür, mit welcher
Leidenschaft und Zähigkeit der Dichter
die «falsche Richtung» zur bildenden
Kunst verfolgte. Nur unter diesem zweiten
Gesichtspunkt ist auch der Aufwand von
Mitteln und Kräften gerechtfertigt, die für
das «Corpus der Goethezeichnungen»
eingesetzt werden.

Im letzten Bericht habe ich die ersten
drei Bände dieser großartigen Bestandesaufnahme

der zeichnerischen Hinterlassenschaft

Goethes zu würdigen versucht, die
von den «Nationalen Forschungs- und
Gedenkstätten der klassischen deutschen
Literatur in Weimar» herausgegeben wird.
Der Bearbeiter der Ausgabe, Gerhard
Femmel, hat seither zwei weitere Bände
vorgelegt1. Deren Kern bildet wieder ein
mit beispielhafter Akribie erarbeiteter
Katalog. Er bietet außerordentlich viel
Neues, nicht nur, weil viele der Zeichnungen

bisher unveröffentlicht waren, sondern
weil er zu ihrer Datierung und Bestimmung
in weitem Umfang Quellen und Literatur,
auch ungedruckte, beizieht und gegebenenfalls

wörtlich anführt. Chronologische
Übersicht, Bibliographie, Katalog der
Wasserzeichen und anderes ergänzen den

Oeuvrekatalog. Vor allem ist ihm wieder
ein Tafelteil beigegeben, in dem alle
Zeichnungen abgebildet sind. Die Reproduktionen

sind gut; gegenüber den früheren
Bänden ist das Papier besser geworden,
der Druck klarer.

In dieser soliden Art behandelt Band
III mit den Nummern 1—271 die
«Italienische Reise 1786 bis 1788, Antiken-
und Anatomiestudien, Architektur und
Perspektive». Goethe hat von seinem zweiten

Aufenthalt in Rom dem Herzog unter
anderem auch über den «Cursum» im
Zeichnen berichtet, den er «an der Hand
eines Schweizers namens Meyer» mache.
«Jetzt werden Architektur und Perspektiv,
Komposition und Farbengebung der Landschaft

getrieben», heißt es da, und später,
nachdem er sich der menschlichen Gestalt
zugewendet hat: «Mit dem ersten Januar
stieg ich vom Angesicht aufs Schlüsselbein,

verbreitete mich auf die Brust und so
weiter, alles von innen heraus, den
Knochen-Bau, die Muskeln wohl studiert und
überlegt Ich habe gestern die Hand
als den letzten Teil, der mir übrig blieb,
absolviert.» Um solche Studien oder
Fingerübungen handelt es sich mit wenigen
Ausnahmen in dem Band: Perspektivisches,

architektonisches Detail, Nasen,
Münder, Ohren, Fußknochen. An und für
sich ist das meiste recht belanglos. Aber
wer hat sich vorher so konkret vorstellen
können, wie sich's der Geheimrat Goethe,
Verfasser der Iphigenie und des Tasso,
fast wie der Eleve einer Kunstakademie in
seinen Jahren noch hat sauer werden
lassen, um sein «kleines Zeichentalentchen»
gehörig auszubilden

Anders steht es um den Band IVA.
Seine Nummern 1—348 zeigen
«Nachitalienische Landschaften». Die spätesten
reichen bis in die Marienbader Zeit, etwa
1820/23, und sind nach der Natur gezeich-

614



net wie beispielsweise auch die Skizzen von
der «Campagne». Zum größeren Teil aber
handelt es sich um Erinnerungs- oder
Sehnsuchtszeichnungen aus dem Kopf,
Nachklänge der Reisen in Italien, Böhmen,
der Schweiz und anderswo. In den dunklen
Jahren nach Schillers Tod hat sich Goethe
damit gern die Zeit vertrieben, auch in
Gesellschaft, und er hat solche Blätter oft
verschenkt. Ein Geschenk, und ein
fürstliches, war ja auch das «Reise-Zerstreu-
ungs- und Trostbüchlein», das nach mehr
als hundertjähriger Verschollenheit in der
Zeit zwischen den Weltkriegen wieder
aufgetaucht ist, eine «völlig unbekannte Dichtung

Goethes in Landschaften», wie Hans
Wahl es nannte. Ihm und zwei ähnlichen
Sammlungen entstammen zahlreiche Stücke
des Bandes. Es wirkt sich für die
Reproduktion dieser reizvollen Gebilde glücklich
aus, daß die Originale nur wenig verkleinert

werden mußten.
Auch diese Landschaftsphantasien sind

keine große Kunst, gewiß. Aber menschlich

überaus ansprechende Züge des in
diesen Jahren oft so Unzugänglichen, den
zum Beispiel Wilhelm von Humboldt als
«verknöchert und verhärtet» und
«entsetzlich intolerant» empfindet, werden
darin augenfällig. Jedenfalls kann das
zeichnerische Werk als eine eigenwertige
Quelle neben allem andern Erhebliches zur
Erkenntnis Goethes beitragen. Um so
erfreulicher, daß es durch das «Corpus»
auf eine Weise dargeboten wird, die durch
die Großzügigkeit der Planung ebenso
stark beeindruckt wie durch die Sorgfalt
im einzelnen.

Biographisches

«Der Leser von Briefen und Tagebüchern
genießt ein Vorrecht: er darfzurücktauchen
in den Strom der Zeit, darf <im flüßgen
Element / Hin- und widerschweifen >.

Diese Dokumente des Augenblicks führen
so viel Wirklichkeit mit, so viel unbewußten

Gestus der Person, wie nur die
Handschrift. Sie sind im eigentlichen Sinn
biographisch, zugleich allerdings auch be¬

wußte Selbstdarstellung; mitteninne
zwischen Kunst und Natur.»

Diese Sätze stehen in der Rechenschaft,
mit der Hans-J. Weitz die Neuausgabe
eines einzigartigen Briefwechsels begleitet:
«Marianne und Johann Jakob Willemer,
Briefwechsel mit Goethe, Dokumente —
Lebens-Chronik — Erläuterungen2.»

Einzigartig ist dieses Briefgespräch
schon dadurch, daß in ihm Wesentliches
von dem Lebensboden sichtbar wird, in
dem ein eigentümlichstes Hauptwerk Goethes,

der West-östliche Divan, wurzelt und
wächst. Die Briefe führen, «im Geist und
Stil des Divans», den Dialog zwischen
Hatem und Suleika fort. Damit ist nicht
nur ihr Ton bezeichnet, vor allem ist

gesagt, welcher Rang der Partnerin
zukommt, der einzigen Frau, die Goethe
ebenbürtig geantwortet hat. Nicht zu
vergessen ist schließlich die stete Gegenwart
des Dritten bei dem Gespräch, WiUemers,
und die Person dieses Dritten selbst. Als
die eigentliche Schlüsselfigur bezeichnet ihn
Weitz. Von der Beurteilung seiner schwer
zu durchschauenden Natur hängt in hohem
Grad das Verständnis der menschlichen
Beziehungen ab, die diesen Briefen wie der
Divandichtung zugrunde liegen.

Die neue Ausgabe des Briefwechsels
wurde noch zu Lebzeiten Anton Kippenbergs

ins Auge gefaßt. Beruf und
Zeitverhältnisse haben die Arbeit des Herausgebers

verzögert, vielleicht nicht zu ihrem
Nachteil, da in den mehr als fünfzehn
Jahren wohl vieles hinzugewachsen ist.
JedenfaUs unterscheidet sich die Ausgabe,
es ist die siebte, seit die Briefe freigegeben
sind, in jedem Betracht von ihren
Vorgängerinnen. Durch sie wird die
Erforschung der Lebensgrundlagen des Buches
Suleika auf einen völlig neuen Boden
gestellt.

Ihr Kern, der Briefteil, beansprucht
nur 275 von den 968 Seiten. Seiner
Erläuterung und Ergänzung dient der zweite
Teil. Vorzügliche «Anmerkungen» suchen
hier nicht nur jede Einzelschwierigkeit zu
klären, sondern namentlich untermalen sie

durch Tagebuch- und Briefberichte der
Beteiligten sowie Aufzeichnungen Dritter

615



das Bild. Zusätzliche «Beigaben» dienen
zum größeren Teil dem Zweck, Willemers
Gestalt schärfer zu profilieren und ihm das

gebührende Gewicht zu geben — aus dem
angedeuteten Grund ein Hauptziel des

Herausgebers überhaupt. Die minutiöse
«Lebens-Chronik», die von der Geburt
Willemers bis zum Tod Mariannes ein
volles Jahrhundert umspannt, schließt den
zweiten Teil. Der fast ebenso umfangreiche
dritte bringt «Nachweise und Materialien»
zu allem übrigen, auch den Abbildungen.
Er breitet ein Mosaik von Einzeldaten aus,
das zunächst den Literarhistoriker angeht,
doch finden sich darin auch zusammenhängende

Berichte, die das Lesen lohnen.
Ein unermeßliches Material ist hier wie in
dem erläuternden Teil mit einer doch nie das
Größere aus dem Blickverlierenden «Mikro-
logie» zusammengetragen, kritisch gesichtet
und gesichert: das tragfähige Fundament
aller künftigen Suleika-Forschung. Offenbar

hat der Herausgeber keine Angabe und
keinen Hinweis ungeprüft übernommen.
Er hat auch keinen Brief und kein Dokument

abgedruckt, ohne sie mit der Quelle
verglichen zu haben. Sein Text kann mehr
als hundert Fehler bereinigen, welche die
früheren Ausgaben mitschleppten. Noch
bedeutsamer ist, daß seinem Spürsinn und
Forschergeist die Entdeckung zahlreicher
neuer Tatsachen und Materialien gelungen
ist. Unter anderem kann er 22 Briefe
Willemers, die dessen Bild entscheidend
runden, zum ersten Mal publizieren. Bei
dem unverhofften Fund eines verlorenen
Schreibens von Marianne an Goethe, des

ersten der ganzen Reihe, spielte auch das

Forscherglück seine Rolle. Ein sorgfältiges
Register erschließt die Fülle des Stoffs.

Alles in allem: eine Ausgabe, die im
buchstäblichen Sinn grund-legend ist und
nur mit höchsten Superlativen zu
kennzeichnen wäre. Daß sich das fast tausendseitige

Werk als eleganter Dünndruckband
präsentiert, der in einer Rocktasche Platz
hat, gehört zu den Verdiensten des
Verlages.

Um etwas völlig anderes, um andere
Ziele und andere Aufgaben, handelt es

sich, wenn Emil Staiger den «Briefwechsel

zwischen Schiller und Goethe» von neuem
vorlegt3. Die Ausgabe soll diesen
Briefwechsel weiteren Kreisen zugänglich
machen. Die souveräne Einleitung des Herausgebers

und die Fußnoten, die aus einem
selbstverständlichen Wissen heraus dem
Leser taktvoll und klug die nötigen Hilfen
geben, werden der schwierigen Aufgabe
gerecht. Goethe hat selber solche Noten
erwogen, als er die Veröffentlichung dieser

Korrespondenz vorbereitete. Denn
Erläuterungen sind zu deren Verständnis
unerläßlich, steht sie doch, wie der Dichter
damals, 1824, schrieb, als «Zeugnis einer
Epoche da, die vorüber ist, nicht wieder
kommt und dennoch bis auf den heutigen
Tag fortwirkt und nicht über Deutschland
allein mächtig lebendigen Einfluß
offenbart».

An der neuen Ausgabe dieses wichtigen
Denkmals der deutschen Geistesgeschichte
ist nur zweierlei zu beanstanden: erstens
die inkonsequente Handhabung von
Orthographie und Interpunktion, die ohne klar
erkennbaren Kurs teils modernisiert, teils
den alten Stand bewahrt, und zweitens die
nicht ganz unbeträchtliche Zahl sinnstörender

Druckfehler. Warum ist nicht ein
philologischer Helfer verantwortlich mit
der Sorge für diese Kleinigkeiten betraut
worden? Es sind Unebenheiten, die auch
Goethe selber geärgert hätten.

Der Erschließung einer Quelle, die
Einblicke in eine wenig bekannte Zeit in
Goethes Leben, die Heimreise aus Italien,
gewährt, ist der 58. Band der «Schriften
der Goethe-Gesellschaft» gewidmet: «Ein
Notizheft Goethes von 17884». Sämtliche
32 Seiten des von dem Heimkehrer
vermutlich selber angefertigten Heftchens sind
in Originalgröße faksimiliert. In einem
umfangreichen, äußerst gründlichen
Kommentar versteht die Herausgeberin, Lieselotte

Blumenthal, Sinn und Bedeutung der
flüchtigen Notizen einsichtig zu machen
und ihren Lebens- und Bildungsgehalt
auszuschöpfen. Ein splendider Bilderteil
und eine zeitgenössische Karte bereichern
die erwünschte, auch als Geschenk geeignete

Publikation.
Eine besonders wertvolle, ebenso schöne

616



wie sachlich gewichtige Ergänzung hat der
neue sechsbändige Insel-Volksgoethe
erfahren: «Goethes Leben und Werk in
Daten und Bildern», herausgegeben von
Bernhard Gajek und Franz Getting unter
Mitwirkung von Jörn Göres0. Das Buch,
im Äußern der Ausgabe angeglichen,
enthält 517 Abbildungen. Sie sind so
vorzüglich gedruckt, daß man sich trotz dem
kleinen Format an ihnen freuen kann.
Bedauerlich und unverständlich ist nur, daß
bei der Wiedergabe von Kunstwerken die
schlechterdings unentbehrlichen Maßangaben

fehlen. Die Auswahl überzeugt, die
Erläuterungen bergen fast den Stoff zu
einer kleinen Kulturgeschichte der Goethezeit.

Vorangestellt ist dem Bilderteil die
bekannte, in vielen Einzelheiten weiter
verbesserte «Chronik von Goethes Leben»,
Bibliographie und Register folgen ihm.

Abhandlungen und Essays

«Wir liebten uns, ohne uns zu verstehen»,
sagt Goethe einmal zusammenfassend
über seine Beziehung zu F. H. Jacobi. Das
Verhältnis zu dem sechs Jahre älteren,
hochbegabten, fast weiblich sensibeln, in
seinem Wesen, seiner Denkart, seinen
Überzeugungen und seinem Glauben
fundamental von ihm unterschiedenen Freund
beginnt enthusiastisch, im Gefühlsüberschwang

des Sturms und Drangs und der
Empfindsamkeit. Es bewegt sich weiter
im Wechsel von Krise und Wiederfinden,
Annäherung und Entfremdung. Noch beim
letzten Besuch Jacobis in Weimar 1805

regt sich unmittelbar die alte Zuneigung,
obwohl keine Täuschung über die geistige
Kluft mehr möglich ist. In einem Passus
zu Dichtung und Wahrheit heißt es, unter
Anspielung auf die einstige Hauptdivergenz

wegen Spinozas: «Jacobi hatte den
Geist im Sinne, ich die Natur; uns trennte,
was uns hätte vereinigen sollen. Der erste
Grund unserer Verhältnisse blieb
unerschüttert; Neigung, Liebe, Vertrauen waren
beständig dieselben, aber der lebendige
Anteil verlor sich nach und nach, zuletzt
völlig. Über unsere späteren Arbeiten

haben wir nie ein freundliches Wort
gewechselt.»

Diese Entwicklung in ihren vielfältigen
psychologischen und weltanschaulichen
Zügen steUt Heinz Nicolai in einer gründlichen,

lebendig geschriebenen und genau
belegten Untersuchung dar: «Goethe und
Jacobi, Studien zur Geschichte ihrer
Freundschaft6.» Über das im Untertitel
formulierte Ziel hinaus bietet die schöne
Arbeit manche Ergänzung zur Biographie
Goethes, besonders hilft sie zu einem
vertieften Verständnis des zwiespältigen und
komplizierten Wesens von Jacobi. Die
Beziehung hat neben dem menschUchen
einen interessanten geistesgeschichtlichen
Aspekt, teilweise vieUeicht durch den
Altersunterschied bedingt. «Aufklärung»,
«Empfindsamkeit», «Sturm und Drang»:
wir brauchen die Ausdrücke, als ob es sich
um feste und eindeutig bestimmbare Größen

handelte. Hier ist ihre vielartige
Verflochtenheit und Variabilität einmal im
Persönlichen und Konkreten zu greifen.
Auch in dieser Hinsicht bleibt also der
Verfasser dem Gegenstand nichts schuldig.

Wenn in dieser streng wissenschaftlichen

Abhandlung sozusagen jeder Satz
beweisbar ist, so ist das in Carmen Kahn-
Wallersteins neuem Buch «Pegasus im
Joch, Berufung und Beruf» gewiß nicht so
und kann nicht so sein7. Die Stärke dieser
fünf Essays über die Auseinandersetzung
von Klopstock, Goethe, Schiller, Kleist
und Hölderlin mit den praktischen
Ansprüchen der Wirklichkeit ist künstlerischer

Art und liegt in der Gabe der
Einfühlung und Vergegenwärtigung, in der
Kraft, zerstreute Einzelfakten als Teile
eines lebendigen Ganzen zu sehen. Es ist
mit diesem Buch wie mit dem Menschenleben:

«Und wo ihr's packt, da ist's
interessant!» Manchmal wundert man sich
über eine allzu lässige Handhabung der
Sprache oder eine allzu freie Kombination,
aber man liest weiter. Denn aU das ist
menschlich, warmherzig, gescheit,
kenntnisreich und originell.

Essays und Abhandlungen der
verschiedensten Art vereinigt die Festschrift,
welche die Goethe-Gesellschaft ihrem

617



hochverdienten Präsidenten Andreas B.
Wachsmuth zueignet8. Es ist ein Buch der
Polaritäten, der im Zeichen Goethes
vereinigten Gegensätze. Der Herausgeber,
Helmut Holtzhauer — wie seine Arbeiten
dokumentieren, ein überzeugter Kommunist

— erinnert in seiner Widmung an die
politische Leistung des Gefeierten, der in
einem entzweiten Deutschland die Einheit
der Gesellschaft zu erhalten verstand.
Goethefreunde aus Ost und West verbinden

sich, um ihn durch ihre Beiträge zu
ehren. Auf eine andere Zweieinheit deutet
der Titel der Sammlung, «Natur und
Idee», auf die Polarität, in der das ganze
Denken und Schaffen Goethes lebt und die
auch das Wirken des Jubilars bestimmt.
Sie gibt sich auch darin kund, daß sich
Geistes- wie Naturwissenschaftler als
Gratulanten einfinden. Der Beitrag des in der
DDR eine wichtige Rolle spielenden
Wilhelm Girnus schließlich spricht von einer
weiteren Polarität, von der Spannung
zwischen Tradition und Modernität, in der
heute wie zu Goethes Zeit jeder Schaffende
steht. Die «dialektische Formel» von
Michel Butor, dem bekannten Vertreter
des «nouveau roman», die er anführt,
wollte man manchem Schriftsteller von
heute zu bedenken geben: «Il n'y a point
de véritable tradition sans modernité et
inversement.» Aber ich habe mit diesem
Hinweis schon die mir gesteckte Grenze
überschritten. Es ist hier leider nicht möglich,

die Beiträge der vielumfassenden, man
möchte sagen: der im Geist Goethes
«ökumenischen» Schrift auch nur
aufzuzählen. Es lohnt sich, sie zu lesen. Man
sollte sie lesen.

dann von den Hamburger Germanisten
Heinz Nicolai und Gerhard Burkhard! weiter

geführt worden ist9. An die Stelle von
Paul Raabe ist bei dem Wechsel als
redaktioneller Mitarbeiter Klaus Schröter getreten.

Das Unternehmen ist jetzt zum guten
Ende gebracht. Wie vorgesehen, verzeichnet

es in einem Band von über 800 Seiten
das Goethe-Schrifttum von den Anfängen
bis Ende 1954. Man ist den neuen Bearbeitern

zu großem Dank verpflichtet, daß sie
sich der Aufgabe unterzogen, ein derart
persönlich konzipiertes und gestaltetes
Werk zu vollenden. Pyritz hat, wie einmal
bemerkt worden ist, eine «Lesebibliographie»

geschaffen. In den ausgedehnten
Vorbemerkungen zu den einzelnen Kapiteln

und Abschnitten umreißt er ein Goethebild

eigener und eigenwilliger Prägung, in
einer Sprache, die nicht ohne Manier ist.
Seine Nachfolger beschränken sich in
ihren Begleittexten auf sachliche Hinweise
für den Gebrauch, wahrscheinlich zum
Vorteil des Buches, da persönliche
Auffassungen bekanntlich vergehen, während
eine Bibliographie dauern soll. In allem
übrigen, der Anlage des Ganzen wie der
Auswahl und Behandlung des Einzelnen,
haben sie sich mit Erfolg bemüht, die
Kontinuität zu wahren. So ist der «Pyritz»
ein überaus wertvolles Hilfsmittel der
Goetheforschung und jeder ernsthaften
Beschäftigung mit Goethe geworden. Eine
Fortsetzung bis 1965 ist in Aussicht
gestellt. Sie soll auch ein Gesamtregister
bringen.

Fritz Rittmeyer

Die Goethe-Bibliographie

Seit mehr als zehn Jahren ist an dieser
Stelle immer wieder einmal auf den Fortgang

der «Goethe-Bibliographie»
hingewiesen worden, die von Hans Pyritz mit
bewundernswertem Einsatz entworfen und
begonnen, nach seinem plötzlichen Tode

!VEB E. A. Seemann, Leipzig 1965
bzw. 1966. Vgl. Schweizer Monatshefte,
Dezember 1965, S. 878. 2Insel Verlag,
Frankfurt a. M. 1965. 3Ebd. 1966. 4Böhlau,
Weimar 1965. 5Insel, Frankfurt a.M. 1966.
6Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart

1965. Hamburger Habilitationsschrift.
7Francke, Bern u. München 1966. 8Böhlau,
Weimar 1966. 9Winter, Heidelberg 1965.

618



EINE SICH SELBST VERNICHTENDE WELT

Zu Thomas Bernhards Roman « Verstörung»1

Der SchriftsteUer Thomas Bernhard hat
sich in ganz kurzer Zeit Rang und Ansehen
erworben. Schon nach seinem ersten Buch
bestand kein Zweifel, daß hier eine bedeutende

Kraft, eine große Hoffnung am Werk
sei. Aber Thomas Bernhard gestaltet in
seinen Büchern eine Welt ohne Hoffnung,
und selbst die Protestgebärde, mit der die
Schilderung einer sich selbst vernichtenden
Welt zumeist verbunden ist, fehlt hier
voUständig. Hier gibt es keine vordergründige
Kritik an bestehenden Zuständen, keinen
Fetisch der Veränderung zu bewundern;
dieser eigensinnige Österreicher erzählt von
Lebensverhältnissen, die in ihrer drückenden

Traurigkeit alles überwuchern und in
ihrer tödlichen Konsequenz surrealistisch
erscheinen. Er beschreibt einen Alptraum,
der vieUeicht am ehesten noch als das
Gegenstück ländchenvergoldender Heimatpoesie

zu charakterisieren wäre. Er tut es
zudem in einer Sprache, die so kunstreich
wie wahrhaftig ist. Mit nimmermüder
Beharrlichkeit ist er auf das Authentische
aus. Eines seiner beliebtesten Stilmittel ist
die indirekte oder direkte Wiedergabe
charakteristischer Aussprüche seiner Figuren,

das Zitat gewissermaßen, das er mit
wissenschaftlicher Gelassenheit hinsetzt.
Mit dem üblichen Dialog in der Erzählung

hat das nichts zu tun. Wenn er in
indirekter Rede referiert, was einer gesagt
habe, oder wenn er entscheidende
Wendungen und Formulierungen zwischen
Anführungszeichen setzt, so geschieht es

um der Exaktheit willen. Aufschreiben,
was ist, aber nichts hinzutun: der Grundsatz,

dem viele junge Erzähler mit
unterschiedlichem Erfolg nachleben, wird auch
von Bernhard befolgt. Er erzielt damit den
Eindruck, das Leben und die Wirklichkeit
selbst seien in seinen Romanen und
Erzählungen, sich selbst darstellend, gegenwärtig:

ein Leben und eine Wirklichkeit im
Zustande des Verfalls. Kretinismus, Hoff¬

nungslosigkeit, Krankheit, Schwermut und
Selbstmord bestimmen diese Welt. Man
würde nicht glauben, daß es ein Landsmann

Stifters ist, der hier erzählt, obgleich
der Leser hin und wieder auf Sätze stößt,
die Stifter nicht allzu fern stehen, beispielsweise

diesen: «Er komme meistens schon
in der Frühe, auf dem Weg zum Saurau in
Hochgobernitz, nach Hauenstein, da sei

die Luft am reinsten, der Blick auf die
Roßbachalpe am schönsten.»

Ist das ein Fingerzeig? Sollen wir tief
Atem schöpfen und das Auge für eine
Weile auf dem beglänzten Gebirge ruhen
lassen, damit es den Blick auf Not und
Elend in den Krankenstuben im Tal und
in der Bibliothek oben auf dem Schloß des

wahnsinnigen Fürsten besser ertrage? Die
Natur soU von der allgemeinen Verstörung
ausgenommen sein, auch von derjenigen
durch das Wort. Der Landarzt, die Hauptfigur

des Romans, sagt einmal, daß die
Schriftsteller, welche «sogenannte schöne
Literatur» verfertigen, die Natur verfälschen

und beschmutzen. In dem Grade, in
welchem er sich Klarheit und Folgerichtigkeit

verschaffen könne, sei er für diese

Literatur immer weniger aufgeschlossen.
Sowohl im ersten Roman Bernhards,
Frost2, wie in der Erzählung Amras3 und
nun im Roman Verstörung sind die
Gebirge, die Wälder, die Wiesen, die Bäche
und die Schluchten gegenwärtig; selbst

genaue lokale Bezüge ließen sich
nachweisen. Österreichisches Alpenland bildet
den Hintergrund und den Rahmen dieser
Geschichten oder Berichte. Der Mensch
jedoch, der in dieser heroischen, sonnen-
beglänzten und schattendunklen Landschaft

wohnt, ist ein glückloses Wesen, ein
verlorener Sohn der Schöpfung. Von ihm
gilt, was der Landarzt einmal sagt : « daß
alles krank und traurig sei, er sagte
tatsächlich krank und traurig.» Nur wäre es

dennoch falsch, in dem Buch — wie übri-

619



gens auch in den beiden vorangehenden —
nichts weiter zu sehen als den geglückten
Versuch, diese Behauptung durch Beispiele
zu belegen. Die FäUe von Krankheit und
Traurigkeit, die wir in dem Roman
Verstörung bis zum Überdruß kennen lernen,
hoffnungslose FäUe des körperlichen und
seelischen ZerfaUs, weiten sich — namentlich

im zweiten Teil des Buches — zu einer
Vision des Untergangs, von der wir den
Blick so leichthin nicht wieder abwenden.

Ein Landarzt aus der Steiermark geht
auf Visite, sein Sohn, ein Student, begleitet
ihn, und aus seiner Perspektive ist der
Roman erzählt. Wir folgen den beiden auf
ihren Gängen von Patient zu Patient und
gewinnen Einblick in eine Landpraxis, in
der auch Fälle wie der Totschlag im Gna-
denberger Wirtshaus und das einsame
Sterben der Lehrerswitwe, Begegnungen
wie die mit dem scheuen IndustrieUen, der
sich in ein Jagdhaus im Walde eingeschlossen

hat, und die mit den Leuten von der
Fochlermühle, die den exotischen Vögeln
in der Volière die Hälse umdrehen, weil
sie ihr Geschrei nicht mehr hören wollen,
zur Tagesordnung gehören. Es sind Fälle,
wie sich zeigt, die über das Medizinische
hinausführen. Der Landarzt hat einen
Freund, den Juden Bloch, Besitzer eines
Realitätenbüros, den er nicht als Patienten
besucht, sondern um in Gesprächen mit
ihm «Autopsien an dem Körper der Natur
sowie an dem Körper der Welt und ihrer
Geschichte» vorzunehmen. Bloch besitzt
eine ausgesuchte Bibliothek, die der Landarzt

mitbenutzt: die Prolegomena von
Kant, die Dissertation von Marx, Nietzsches

Vorlesungen über die Zukunft unserer
Bildungsanstalten, Pascals Gedanken und
Diderots Mystifikationen zählen zu den
Werken, die er sich zum Studium ausleiht.
In ihren Gesprächen leisten sich Bloch und
der Landarzt «ein auf der äußersten
Geistesanstrengung fundiertes Durchschauen
der Welt» und geben sich keinerlei
Illusionen hin. Belletristik steht außer
Betracht.

Die Besuchstour des Arztes endet auf
dem Schloß Hochgobernitz beim alten

Fürsten, dem Saurau, und hier nun, in der
verschachtelten, durch indirekte Rede,
erklärende Einschiebsel und authentische
Zitate gegliederten endlosen Meditation
des Schloßherrn, gipfelt das Buch in
Variationen zum Thema des Untergangs: «Das
Leben», so referiert der Student aus dem
Monolog des Fürsten, «sei eine Schule,
in der der Tod gelehrt wird. Millionen und
Abermillionen Schüler und Lehrer bevölkern

sie. Die Welt sei die Schule des Todes.
< Zuerst ist die Welt die Elementarschule
des Todes, dann die Mittelschule des Todes,
dann,/«/- die wenigstem, sagte der Fürst,
<die Hochschule des Todes>. Abwechselnd
seien die Menschen Lehrer oder Schüler in
diesen Schulen.» Der Fürst nimmt in seiner

wie eine Naturkatastrophe daherfah-
renden Rede seinen eigenen Tod vorweg,
sieht bereits die Auflösung seines Besitzes,
die sein in London studierender Sohn mit
Vorbedacht vornehmen wird, im zerrütteten

Geiste voraus.
Thomas Bernhard erzählt diese düstere

und dem Untergang zutreibende
Geschichte auf eine konsequente Art, konsequent

in der Sprache und in der
Durchführung des Themas. Man hat ihm
vorgeworfen, er sei ein Reaktionär, und falls
man die umständüche, sorgfältige und
skrupulöse Syntax als ein äußeres Merkmal
nimmt, falls man den Umstand, daß mehr
als die Hälfte des Buches einem
wahnsinnigen adeligen Großgrundbesitzer
gewidmet ist, zum Beweis für diese Behauptung

anführen möchte, so ließe sich wenig
dagegen sagen. In der Tat unterscheidet
sich Bernhards Roman durch derlei
Befunde von der literarischen Produktion,
welche die Gegenwart beherrscht. Aber
damit ist wenig gesagt. Da ist ein Autor,
der offenbar nicht an irgendeinen
Fortschritt glaubt, der nicht flunkert, sondern
bis zur Pedanterie genau darstellt, wie sich
ihm die Welt zeigt. Die Zeit scheint
stillzustehen, übel verwalteter Großgrundbesitz

hält die wirtschaftüche und soziale
Entwicklung zurück. Aber die Düsterkeit
der Realität ist von der Art, daß der
Gedanke an politische und soziale Reformen
schon absurd scheint, ehe er auch nur

620



ernsthaft erwogen wird. Der Gemeindesekretär

Moser, der auf praktische und
vernünftige Verwaltung des Gutes drängt, von
dem das Auskommen vieler Menschen
abhängt, «disqualifiziert die Welt und ihren
Schöpfer». Die Oberflächlichkeit möglicher
Reformen, ihre Untauglichkeit, die Natur
des Menschen zu verändern, verstärken nur
die Neigung, alles beim alten zu belassen.
Denn hier geht es im Grunde nicht um
ein bekämpfbares und abwendbares Elend,
sondern um die existenzielle Not, die man
nicht auf die Weise heilen kann, wie —
nach den Worten des Landarztes — «die
meisten Ärzte» es tun, die «in den
primitivsten Behandlungsschemata» aufgehen
und lediglich Medikamente verschreiben,
wo es darum ginge, Ursachenforschung zu
betreiben und dort einzugreifen, wo die
Leiden ihren Grund haben. «Ungelernte
Arbeiter der Medizin» seien diese Kollegen
und «die größten Verheimlicher». Gilt das
etwa auch für die gängigen politischen und
sozialen Heilmethoden und ihre Verfechter?

Thomas Bernhard erscheint in diesem
Licht in der Tat als ein Fortschrittsgegner;
aber seine Gründe sind anders als die
Gründe der Konservativen und Reaktionäre.

Er gibt sich Rechenschaft über einen
Totentanz ohne Transzendenz. Einer der
Fälle, in die wir durch den Sohn des Landarztes

Einblick erhalten, ist der des
verstorbenen jungen Lehrers, der in der letzten

Zeit seines Lebens die Kunst des
Federzeichnens übte. Von ihm wird gesagt: «In
feinen Linien zeichnete er eine Welt, <die
eine sich selbst vernichtende Welt ist>, die
sie (die Eltern des Lehrers) verängstigte, je
mehr von dieser Welt er ihnen < zusammenzeichnete):

Zerfetzte Vögel, auseinandergerissene

Menschenzungen, achtfingrige
Hände, zerbrochene Köpfe, von unsichtbaren

Körpern abgerissene Extremitäten,
Füße, Hände, Geschlechtsteile, im Gehen
erstickte Menschen usw. Unter der Haut
des Lehrers sei mehr und mehr das
Knochengehäuse seines Schädels zum
Vorschein gekommen, den er oft zeichnete,
Hunderte, Tausende Male. Wenn der Lehrer

redete, konnte man das ganze Unglück
seiner inneren Konstruktion am deutlich¬

sten sehen. Mein Vater sagte, er habe
schon einmal daran gedacht, die
Zeichnungen des Lehrers mitzunehmen und sie

einem ihm bekannten Grazer Galeriebesitzer

zu zeigen. <Damit kann man eine

gute Ausstellung machen), sagte er. Ihm
sei niemand bekannt, der so wie der
verstorbene Lehrer zeichne. Der Surrealismus
des Lehrers sei ein vollkommen neuer, und
es handle sich in seiner Kunst überhaupt
nicht um ein Surreales, das der Lehrer
zeige, das auf den Blättern des Lehrers sei

nichts anderes als die Wirklichkeit. <Die
Welt ist eine surrealistische durch und
durch >, sagte er. <Die Natur surrealistisch,
alles surrealistisch), sagte mein Vater.
Aber er denke, daß die Kunst, die man
aussteht, eben dadurch, daß man sie
ausstellt, vernichtet wird, und er sei von dem

Gedanken, etwas mit den Zeichnungen
des Lehrers anzufangen, wieder
abgekommen.»

Die Blätter des Lehrers, Alpträume wie
die Zeichnungen Alfred Kubins, sind
Abbilder der Verstörung, die Thomas
Bernhard erzählt. Vor der Unerbittlichkeit
seiner surrealistischen Düsternis gibt es

keine Ausflucht.
Die Höhlenmenschen bannten, was sie

ängstigte und bedrängte, durch ihre
Zeichnungen an den Felsen. Vielleicht liegt hier
eine Erklärung. «Die Finsternis ist kalt,
wenn der Kopf ausgeschaltet ist», sagt der
Fürst. Wir mögen nach dem Heilenden
und nach dem Humanen fragen. In der
Unbeirrbarkeit und Gewissenhaftigkeit,
mit der hier erzählt wird, und in der Sorge

um den Menschen — die durchaus nicht
dort am größten zu sein braucht, wo einer
eine schöne Geschichte schreibt — scheinen

sie mir spürbar. Daß Thomas Bernhard
nicht aus der dunklen Tiefe seiner verquälten,

hoffnungslosen Welt zu größerer Freiheit

aufsteigen werde, ist fast zu befürchten,

obgleich man sich schwerlich noch ein
weiteres Buch in der Kette seiner
dichterisch gestalteten Nachtmahre vorstellen
kann. Der Roman Verstörung ist, jenseits
dieser Bedenken, ein starkes und notwendiges

Zeugnis eines literarischen Außenseiters,

der zu den bedeutendsten Begabun-

621



gen der jüngeren Generation gehört. Er
weiß eine Prosa zu schreiben, um die ihn
manch einer beneiden müßte.

Anton Krättli

1 Thomas Bernhard: Verstörung,
Roman. Insel-Verlag, Frankfurt a. M. 1967.
2 Insel-Verlag, Frankfurt a. M. 1964. Vgl.
«Schweizer Monatshefte», Oktober 1965.
3 Insel-Verlag, Frankfurt a. M. 1963. Vgl.
«Schweizer Monatshefte», Dezember 1963.

DAS GARTENBELVEDERE

Das Thema, das zunächst nur wie eine
reizvolle Nebenaufgabe innerhalb der
Gesamtarchitektur des Barock anmutet,
erweist sich als überraschend aufschlußreich,
nicht nur für die Zeit seiner Blüte um 1700,
sondern für die Geschichte der europäischen

Baukunst überhaupt. Es gehngt
dies durch die Schlüsselstellung, die der
junge, aus der Schule von Hans Sedlmayr
und Werner Groß hervorgegangene Münchner

Kunstkistoriker Norbert Knopp dem
Gartenbelvedere zuweist1. Belvedere heißt
Aussichtsort, und bereits die ViUen der
römischen Antike wurden von den
Zeitgenossen vor allem wegen ihrer Aussicht
geschätzt. Die Beziehung Mensch-Natur
findet in Villen und Gärten ihre Gestaltung

und erreicht im Belvedere einen ihrer
wesentlichen Brennpunkte. Das Belvedere
erlaubt es, die freie Landschaft in die
gestaltete Natur des Gartens ähnlich hinein
zu komponieren, wie es der Maler mit dem
Hintergrund in einem Gemälde tut, und
zugleich wird nicht nur für die Natur,
sondern auch für ihren Betrachter ein
architektonischer Rahmen geschaffen.
Dadurch ergeben sich auch enge und fruchtbare

Beziehungen zum Theater mit seinen
künstlerisch gestalteten Beziehungen
zwischen Zuschauer und Bühne.

Gerade die vor allem für den Barock
sehr wesentlichen Beziehungen zum Theater

zeigen, wie der Garten nicht nur eine
durchschreitbare Realität bedeutet,
sondern wie sein ästhetisches Erlebnis sich
auf bestimmte Aussichten und Ansichten

konzentriert und damit dem für die neuere
Kunstgeschichte so wichtigen Bereich des

«Bildhaften» angehört. — Die Entwicklung,

die der durch Villen, Casinos und
Belvederes gegebene Ausblick in der
Gartenkunst durchläuft, wird stichprobenartig

an Beispielen der römischen Antike,
der Renaissance, des Manierismus und des
Barock aufgezeigt. Das von einer Terrasse
aus erschlossene Panorama als Sicht in die
Weite und der durch ein Portal oder auch
nur durch ein Fenster gegebene Durchblick

in die Tiefe sind die beiden extremen
Möglichkeiten, zwischen denen sich die
Entwicklung bewegt. Unter der
mittelalterlichen Burg breitete sich das Land
panoramaartig aus, wobei der Landschaft
die Burg als kompakte Baumasse
gegenübersteht. Etwas davon übernehmen die
strengen Kuben der italienischen
Renaissance-Villen, während der Manierismus
eine Vielzahl von achsenmäßig aufeinander-
bezogenen Bauten über die Gartenfläche
verteilt und in den Aussichten neben
einzelnen Durchblicken auch die Rundsicht
antiker Theater aufnimmt.

Für die Barockzeit figurieren neben
Versailles Beispiele aus Deutschland und
Österreich. Hier konzentriert sich die
Arbeit von Norbert Knopp auf den spätestens

1688 von Fischer von Erlach geschaffenen

und in seiner «Historischen
Architektur» publizierten Entwurf des Belvedere
Liechtenstein, das mit bezeichnenden
Veränderungen von Domenico Martinelli
gegenüber dem noch heute stehenden

622



Gartenpalast Liechtenstein ausgeführt und
im späteren 19. Jahrhundert durch einen
Neurenaissancebau ersetzt wurde. In subtiler

Analyse wird nicht nur der ins
Phantastisch-Irreale hinüberspielende Charakter

von Fischers Architektur gewürdigt,
sondern auch ihre optisch bildhafte Funktion,

als Prospekt an der Grenze zwischen
dem gestalteten Bezirk des Gartens und
der freien Landschaft, für deren Anblick
das Ehrentor im Zentrum des Belvedere
sowohl den Rahmen wie auch den ebenfaUs

den Betrachter umfassenden Standort
bietet. Das Liechtenstein-Belvedere ist ein
Beispiel unter den vielen, einst Wien
umgebenden Anlagen, unter denen der zweite
Entwurf Fischers für Schönbrunn sowie
die ausgeführten Gärten und Sommer¬

paläste des Prinzen Eugen nur die
großartigsten sind, und von denen Hans
Sedlmayr sagt, daß sie «damals mehr als realen
Architekturen den Phantasiegebilden einer
Theaterarchitektur oder Luftspiegelungen
einer seltsam südlichen Traumwelt
glichen».

Der Text, der auch den interessierten
Laien fesselt, ist durch zahlreiche Grundrisse,

Zeichnungen und Abbildungstafeln
ergänzt; die sorgfältige Ausstattung
entspricht dem «Deutschen Kunstverlag».

Richard Zürcher

1 Norbert Knopp: Das Gartenbelve-
dere. Deutscher Kunstverlag, München/
Berhn 1966.

623



Es gibt eine Redensart, daß man nicht nur niederreißen, sondern auch wissen müsse

aufzubauen, welche Phrase von gemütlichen und oberflächlichen Leuten allerwegs angebracht

wird, wo ihnen eine sichtende Tätigkeit unbequem entgegentritt. Diese Redensart ist da am

Platze, wo obenhin abgesprochen oder aus törichter Neigung verneint wird; sonst aber ist

sie ohne Verstand. Denn man reißt nicht stets nieder, um wieder aufzubauen; im Gegenteil,

man reißt recht mit Fleiß nieder, um freien Raum für Licht und Luft zu gewinnen, welche

überall sich von selbst einfinden, wo ein sperrender Gegenstand weggenommen ist. Wenn

man den Dingen ins Gesicht schaut und sie mit Aufrichtigkeit behandelt, so ist nichts

negativ, sondern alles ist positiv, um diesen Pfefferkuchenausdruck zu gebrauchen.

aus Gottfried Keller: «Grüner Heinrich», IVj2

G2A


	Bücher

