
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 6

Artikel: Der Streit um die "Nouvelle Critique" : eine Zwischenbilanz

Autor: Grotzer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wortung für die wissenschaftliche Ausgewogenheit der Bestände jeder Teilbibliothek
tragen die Kommissionen. Die Titelauswahl für die in der Zentralbibliothek aufzustellenden

Bestände aUer Fachgebiete erfolgt durch die Universitätsbibliothek. Hierfür können
die Lehrstuhhnhaber Vorschläge machen, die grundsätzlich zu berücksichtigen sind.
3Dazu wird im einzelnen noch bemerkt: «Da in den Teilbibliotheken nur die aktuelle
Literatur vorhanden ist, wird durch Einsatz entsprechender technischer Mittel, z. B. einer
Datenverarbeitungsanlage, die Voraussetzung dafür geschaffen, daß jeder Bücherwunsch
in kürzester Zeit erfüUt werden kann. Da dieses Bibliothekssystem eine unnötige
mehrfache Beschaffung von Büchern vermeiden soll, wird durch BereitsteUung von
Gesamtkatalogen ermöglicht, daß möglichst rasch festgestellt werden kann, welche Bücher im
Universitätsbereich vorhanden sind. Eine weitere Erleichterung wird es sein, daß aUe

Teilbibliotheken Präsenzbibliotheken und allen Benutzern offen zugänghch sein werden.
Als Vorteil für die Lehrstuhhnhaber darf von dem neuen System eine Entlastung von
unnötiger Verwaltungsarbeit, wie Schreibarbeit, BuchbesteUung, die Abrechnung, die
Auftragserteilung für Buchbindearbeiten usw., erwartet werden. Außerdem wird es möghch

sein, in aUen Teilbibliotheken geschulte Bibliothekskräfte einzusetzen und damit das
wissenschaftliche Mitarbeiterpersonal von berufsfremden Aufgaben freizustellen. Schließlich

wird bei gleichem Mitteleinsatz eine wesentlich bessere Versorgung der Universität
mit einer reichhaltigeren Literatur möglich sein.»

Der Streit um die «NouveUe Critique»

Eine Zwischenbilanz

PETER GROTZER

Die einst leidenschaftlich geführte Diskussion um den Nouveau Roman1
ist im stets geistig wachen, doch gegenwärtig schöpferisch weniger fruchtbaren

Paris von einer zeitweise ebenso heftigen Auseinandersetzung abgelöst

worden, in deren Brennpunkt die in ihren Erscheinungsformen
vielfältige «NouveUe Critique» steht. Neu ist die umstrittene Kritik heute

zwar nicht mehr, denn ihre Anfänge reichen mindestens bis in die dreißiger
Jahre zurück, wenn nicht bis zu Prousts Contre Sainte-Beuve und seinen
Schriften über Ruskin, von denen sich zumindest die «Critique thématique»
ableiten läßt2.

Schon einige Zeit vor der im Jahr 1963 ausgebrochenen «Querelle»
sahen sich die auf den berühmten Gustave Lanson aufbauenden, literatur-

597



geschichtlich ausgerichteten Vertreter der französischen Universitätstradition

von einer Anzahl mobiler Gegner in Frage gestellt, ja in ihrer Monopolstellung

ernstlich bedroht : zuerst waren es Jacques Rivière, Charles Du Bos,
vor allem aber Albert Béguin, dann Jean-Paul Sartre, Georges Poulet,
Charles Mauron, Jean-Pierre Richard; jetzt sind es Roland Barthes, Jean-
Paul Weber, Lucien Goldmann, Serge Doubrovsky, um nur die umstrittensten

Autoren zu nennen. Durch eine Reihe von Umständen ist aus dem
Gelehrtenstreit eine öffentliche Angelegenheit geworden, die auf verschiedenen

Ebenen ausgetragen wird. Ich möchte die gegenwärtige Gefechtspause

benützen, um den heute noch überblickbaren Konflikt zu skizzieren ;

es werden nämlich Grundfragen aufgeworfen, mit denen sich die Auseinandersetzung

lohnt : das Verhältnis vom Leser zum literarischen Werk, die Frage
nach dem Aussagewert der sprachlichen und soziologischen Strukturen, die
Rolle des Bewußtseins und des Unbewußten, die Beziehung zwischen
Dichter und Werk.

Der Anlaß zum Streit

Der um die Sorbonne gescharten, zahlenmäßig überwältigenden Mehrheit
der Literaturhistoriker aller Schattierungen steht ein schwaches Dutzend
Essayisten gegenüber, deren Schriften das Gesicht bedeutender Zeitschriften
(z. B. «Preuves», «Critique», «La NouveUe Revue Française») mitprägen
und begeisterte Anhänger gefunden haben. Für die mehrheitlich philosophisch

orientierten Vertreter dieser Opposition bietet die Querelle eine
willkommene Gelegenheit, ihre Interpretationen theoretisch zu untermauern.
Die eigentlich revolutionären Werke eines Raymond, Béguin, Bachelard,
Poulet, Richard oder Starobinski erscheinen heute nurmehr am Rande der
Diskussion; ihre meist inter-subjektive, nicht ideologisch engagierte
Betrachtungsweise ist viel zu differenziert, als daß man damit polemisieren
könnte 3.

Waren die beiden kritischen Konzeptionen am Kongreß der «Association
Internationale des Etudes françaises» im Collège de France (Juli 1963) von
Claude Pichois (Basel) und Jean Starobinski (Genf) noch verhältnismäßig
konziliant gegeneinander abgegrenzt worden4, so brach bald danach ein
Sturm von seit geraumer Zeit aufgestauter Empörung aus.

Die Auseinandersetzung artete zum persönlichen Kampf aus, als Roland
Barthes sein Werk Sur Racine (Seuil, Paris 1963) und zwei kurze Aufsätze
mit dem Titel «Criticism as Language» («The Times Literary Supplement»,
27. Sept. 1963) und «Les deux critiques» («Modern Language Notes»,
Baltimore, Dezember 1963) veröffentlicht hatte. Im ersten Aufsatz
charakterisierte er u. a. den «Lansonisme» als Frucht der deterministischen

598



Ideologie des neunzehnten Jahrhunderts, nach der zwischen Geschöpf und
Schöpfer immer ein Bezug der Analogie vorausgesetzt wird. Nicht die
Identifikation dieser oder jener Gestalt mit ihrem Modell sollte jedoch nach
Barthes Ziel der Kritik sein, sondern «die Erarbeitung einer selbständigen
Sprache, deren innerer Zusammenhang, deren Logik, ja deren Systematik
die größtmögliche Menge an Ausdruck (langage) aufnimmt oder — wie es

das mathematische Wort noch besser ausdrückt — integriert»5.
Die bereits zitierte Nummer von «The Times Literary Supplement»

brachte außerdem den Aufsatz «Critical trends in France», in dem Raymond
Picard (Professor an der Sorbonne, Verfasser eines monumentalen Werks
über Racine und der Einführung zur Racine-Ausgabe in der Bibliothèque
de la Pléiade) zeigt, daß in Frankreich seit Sainte-Beuve die Beziehung
zwischen Dichter und Werk im Zentrum des Interesses steht; er selbst halte
zwar in den meisten Fällen eine vom Autor losgelöste Betrachtung des

literarischen Werks für wünschenswert. Jegliche Form psychoanalytischer
Annäherung nach Art von Sartres Baudelaire lehnt Picard ab, weil die
literarische Schöpfung dadurch weder in ihrer Tiefe noch in ihrer Form
erklärt werde. Der Kritiker soll nach ihm «die werkimmanente Struktur
und das Gewebe der Themen» erforschen, um das Spiel von Ruhe und
Spannung zu offenbaren, das (in einem gelungenen Werk) schön und
überzeugend ist; sein Ziel solle sein, den Bezug zwischen dem «inneren
Zusammenhang eines Werks und den psychologischen Wirkungen, die es auf den
Leser hatte, für den es bestimmt war», begreiflich darzustellen.

Im Aufsatz «Les deux critiques» fordert Roland Barthes die Sorbonne
bereits mit dem ersten Satz heraus :

Nous avons actuellement en France deux critiques parallèles: une critique que l'on
appellera pour simplifier universitaire et qui pratique pour l'essentiel une méthode
positiviste héritée de Lanson, et une critique d'interprétation, dont les représentants, fort
différents les uns des autres, puisqu'il s'agit de J.-P. Sartre, G. Bachelard, L. Goldmann,
G. Poulet, J. Starobinski, J. P. Weber, R. Girard, J.-P. Richard, ont ceci de commun,
que leur approche de l'œuvre littéraire peut être rattachée, plus ou moins, mais en tout
cas d'une façon consciente, à l'une des grandes idéologies du moment, existentialisme,
marxisme, psychanalyse, phénoménologie, ce pour quoi on pourrait aussi appeler cette
critique-là idéologique, par opposition à la première, qui, elle, refuse toute idéologie et ne
se réclame que d'une méthode objective.

Der immanenten, sich auf das Werk beschränkenden Erklärung steht
also eine aktuaUsierende Auseinandersetzung gegenüber.

Mit Sur Racine, das diese Theorie veranschaulicht, hatte sich Barthes an
einem Nationalheihgtum vergangen, sich leichtfertig über die jahrzehntelang
sorgsam erarbeiteten Aussagen der Racine-Spezialisten — zu denen
Raymond Picard gehört!—hinweggesetzt; in einem psychoanalytisch gefärbten
Jargon, gestützt auf strukturalistische Untersuchungen, hatte er aus den

599



verschiedenen Gestalten in Racines Theater einen «homme racinien»
herauskristaUisiert, der weniger klar, weniger eindeutig, weniger klassisch
ist, als man es in Frankreichs Universitäten anzunehmen gewillt ist. Barthes'
Werk, dessen drei Teile («L'Homme racinien», «Dire Racine», «Histoire
ou Uttérature») eine Fülle interessanter Ideen enthalten, verdient sicher

Beachtung, wenn es auch in vielen Einzelheiten nicht ganz zu überzeugen

vermag.
Der Streit dreht sich jedoch nicht in erster Linie um Racine, sondern

vielmehr um die kritische Methode an sich. Welches ist der Stein des

Anstoßes Beispielsweise folgende programmatische Erklärung aus Barthes'
Vorwort:

Ecrire, c'est ébranler le sens du monde, y disposer une interrogation indirecte, à laquelle
l'écrivain, par un dernier suspens, s'abstient de répondre. La réponse, c'est chacun de

nous qui la donne, y apportant son histoire, son langage, sa liberté; mais comme histoire,
langage et liberté changent infiniment, la réponse du monde à l'écrivain est infinie [...]
(S. 11).

Daß die Literatur ihre Epoche überdauert, erklärt sich Barthes aus ihrem
Wesen als «System von Funktionen», dessen eine Komponente (das Werk)
gleichbleibend, dessen andere (die Welt, die Zeit, die das Werk neu
vollzieht) veränderlich ist. Nach ihm kann die literarische Schöpfung nur in
ihrem Bezug zu etwas außerhalb von ihr Liegendem erfaßt werden:

L'idée de produit a donc fait place peu à peu à l'idée de signe: l'œuvre serait le signe
d'un au-delà d'elle-même; la critique consiste alors à déchiffrer la signification, à en
découvrir les termes et principalement le terme caché, le signifié (S. 157).

Eine Meinung, die Barthes heute nicht mehr in dieser Form vertreten
würde6.

Die Dichtung wird hier also als System von Zeichen aufgefaßt, deren
Strukturen aufzufinden und zu entziffern die Kritik sich vornimmt. Barthes
wollte ursprünglich das literarische Werk von einem bewußt in einem
heutigen philosophischen System verankerten Standpunkt aus — die meisten

jüngeren Vertreter der «NouveUe Critique» berufen sich auf Sartre — mit
seiner Sprache überspannen und begreifen. Ziel war primär eine
Phänomenologie der (sprachlichen und psychischen) Strukturen und eine anschließende

Konfrontation aus engagierter Sicht. Das literarische Werk gilt hier
nie als ein «en-soi», sondern stets, wie der Mensch, als ein «pour-soi».

Raymond Picard contra Roland Barthes

Kaum waren die beiden genannten Aufsätze Barthes' in Essais critiques
(Seuil, Paris 1964) erschienen, meldete sich Raymond Picard zum Wort:
«M. Barthes et la <Critique universitaire>» («Le Monde», 14. März 1964).

600



Barthes' Behauptung, das Ziel der sogenannten Universitätskritik bestehe
heute noch wesentlich im Aufdecken von Ähnlichkeiten zwischen dem
Leben eines Dichters und seinem Werk, hält Picard entgegen, die
Literaturhistoriker seien sich nur darin einig, daß vor jeglicher Interpretation die
«literarischen Gegebenheiten», das heißt vorwiegend der Text, wissenschaftlich

untersucht werden müßten: «On ne voit pas très bien ce que les études
de dramaturgie, d'histoire des idées, de stylistique, de sociologie littéraire,
de structure des genres ou de thématique, qui sont notre pain quotidien,
ont à faire avec la critique biographique de la fin du dix-neuvième siècle.»
Paradox mutet an, daß sich gerade Picard zum Kampf aufgerufen fühlt,
steht er doch in verschiedener Beziehung der NouveUe Critique näher als
manchem orthodoxen Literaturhistoriker7.

Er begnügt sich jedoch nicht mit diesem Artikel in «Le Monde»;
zahlreiche Sympathiebezeugungen ermutigen ihn zu einem zweiten Angriff. Um
Barthes anzuprangern und seine Interpretationen («des constructions
ruineuses dans un univers ambigu et contradictoire») zu zermalmen, veröffentlicht

er in der herausfordernden Sammlung «Libertés» bei Pauvert ein
Pamphlet: NouveUe critique ou nouvelle imposture (Paris 1965). Seine

Hauptanschuldigungen lauten: unbegründete Verallgemeinerungen,
Mißbrauch des Textes für absurde Hypothesen mit dem Anstrich von
Wissenschaftlichkeit, Vernachlässigung der literarischen Strukturen, Verwendung
werkfremder Methoden. Verschiedene seiner Einwände sind vollkommen
berechtigt, andere beruhen auf Mißverständnissen oder entbehren jeglicher
Grundlage8.

Picard mißbilligt jeden Versuch, das Werk anders als aus seinen (historisch

bedingten) «literarischen Strukturen» zu verstehen; die biogenetische
Erklärung eines Jean Pommier z. B. läßt er nur als Ausnahme zu. Der
Hauptschlag soll jedoch nicht nur Roland Barthes (und Jean-Paul Weber)
treffen, sondern den Grundfehler der neuen kritischen Bemühungen
aufzeigen :

Pour que l'œuvre puisse s'analyser en signes, il faut la désarticuler, la débarrasser
des structures littéraires qui dissimulent les vraies structures: alors, en dessous de l'organisation

littéraire et factice, ou à travers elle, apparaîtront des lignes de force et se
dessineront des clivages qui tiennent à sa signification profonde (S. 115).

Für ihn ist die Interpretation wesentUch auf die bewußte Aussage
(signification consciente) ausgerichtet; er setzt damit voraus, daß der authentische

literarische Ausdruck stets genau die Absicht des Dichters
widerspiegelt:

L'apparence est la réaUté même de la littérature comme de la peinture [...] La
profondeur d'une pensée est dans une intelligibilité qui se révèle à l'effort d'intellection, et non
pas qui se dérobe (S. 126 und 134).

601



Wäre des Dichters Wort immer ein-deutig, bedürfte es wohl nicht ständig
wieder einer neuen Interpretation, ja Racine könnte uns heute vielleicht
gar nicht mehr treffen. Die Kritik als rein historische oder soziologische
Wissenschaft verkennt die symbolhafte Polyvalenz des sprachlichen Kunstwerks,

das mehr ist als nur Mitteilung9.
Wer der «escroquerie intellectuelle» angeklagt wird, muß sich

rechtfertigen. Roland Barthes hat Raymond Picard mit Critique et Vérité (Seuil,
Paris 1966) geantwortet: er will den Leser für sich und seine Sache gewinnen,
indem er zu Beginn mit zynischer Gründlichkeit und strukturahstischer
Manier die Ausdrücke zusammenstellt, mit denen Picard die NouveUe
Critique bedacht hat: imposture, le hasardeux et le saugrenu, pédantesque-
ment, extrapolation aberrante, façon intempérante, propositions inexactes,
contestables ou saugrenues, caractère pathologique de ce langage, jobardise
und viele andere mehr; in so konzentrierter Form wirkt dessen Entrüstung
übersteigert. Hat Picard bedauerlicherweise nicht zur Gesamtkonzeption
der neuen kritischen Methode Stellung bezogen, so unterläßt es Barthes,
auf die konkreten Vorwürfe seines Gegners einzugehen.

Natürlich mußte er zunächst die Fragwürdigkeit von Picards
klassizistischer Konzeption aufzeigen, die dem Symbol wenig oder keinen
Raum läßt und der traditionellen Auffassung nahesteht, nach der ein Werk
nur aus der (durch die Gesellschaft seiner Epoche bestimmten) literarischen
Struktur und der Perspektive der Zeitgenossen verstanden werden kann.
Schon Bernard Pingaud hatte Picard in seinem Artikel «La nouvelle critique
et ses défenseurs» («Le Monde», 6. Nov. 1965) entgegengehalten: «Or
ce qu'un écrivain veut dire ne se confondjamais avec ce qu'il dit. [...] L'œuvre
contient donc toujours en elle-même son propre <au-delà), et l'on ne peut
la lire vraiment sans y repérer les thèmes latents qu'elle met en forme. »

Nach Barthes hat sich die Kritik zunächst mit der Aussage als System
von symbolhaften Zeichen zu befassen. Ziel einer übrigens erst zu schaffenden

strukturellen Literaturvrà.s'mscAa/ì' wäre demnach das Freilegen und
die Beschreibung der Symbolfelder. Damit würde zwar nicht der individuelle,
sondern der für einen bestimmten Autor oder eine ganze Epoche allgemein
repräsentative Charakter der Sprache erfaßt10.

Was Barthes ungewollterweise mit Picard verbindet, ist die Tatsache,
daß die Dichtung für beide ein Gegenstand wissenschaftlicher Forschung
ist. Das sprachliche Kunstwerk ist jedoch nie nur Objekt unseres Verstandes,

sondern ein unser ganzes Sein miteinbeziehendes Geschehen, dem nach
unserer Überzeugung weder die historische noch die Strukturalistische
Methode voll gerecht werden können. Nicht ganz zu Unrecht wiederum
wird Barthes angegriffen, wenn er sich etwa wie folgt zu rechtfertigen sucht :

La critique n'est pas une traduction, mais une périphrase. Elle ne peut prétendre
retrouver le <fond> de l'œuvre, car ce fond est le sujet même, c'est-à-dire une absence:

602



toute métaphore est un signe sans fond [?], et c'est ce lointain du signifié que le procès
symbolique, dans sa profusion, désigne: la critique ne peut que continuer les métaphores
de l'œuvre, non les réduire [...] (S. 72).

Wir fragen uns, ob eine sich in einer dermaßen abstrakten Sphäre
tummelnde Kritik nicht im wesentlichen ihr Hauptziel, das Auflebenlassen des

literarischen Werks im Bewußtsein des Lesers, leichtsinnig preisgibt, um sich
selbst in den Vordergrund zu rücken. Barthes möchte die NouveUe Critique
verteidigen, doch stützt er alles auf seine persönlichen, neuerdings immer
einseitigeren strukturalistischen Prinzipien, die zwar von einer wachsenden
Zahl jüngerer Kritiker — Gérard Genette an der Spitze — großenteils
übernommen werden.

Ein Versuch zur Synthese aus engagierter Sicht: Serge Doubrovsky

Die programmatische Skizze Critique et Vérité hält den Vergleich mit
Barthes früheren Werken11 nicht aus. Wohl besser fundiert, doch ebenfalls
nicht ganz ausgereift ist das großangelegte Werk Serge Doubrovskys
Pourquoi la nouvelle critique (Mercure de France, Paris 1966); der bis jetzt
erschienene Band trägt den Untertitel Critique et objectivité. In brillantem
Stil werden hier jene in Frage gestellt, die im literarischen Werk ein Objekt
zu sehen geneigt sind. Zwar verteidigt der Autor zunächst Barthes in vielen
Punkten gegen Picard, doch wird er ihn im zweiten Band wohl auch in
Frage stellen müssen, denn der Strukturalist geht am Cogito des Dichters
vorbei.

Mit klassenkämpferischem Elan verteilt Doubrovsky Hiebe auf alle
Seiten. Ein kleines Beispiel mag zeigen, wie er sich z. B. gegenüber der
konservativen Sprachpflege einstellt :

La façon dont une partie de la critique et du public bourgeois cajole, bichonne,
dorlote la fausse <clarté> d'une langue figée et malthusienne, comme si la langue française
était une vieille dame souffreteuse à laquelle le moindre néologisme pouvait être fatal,
est purement et simplement une attitude réactionnaire, sur le plan politique comme sur
le plan culturel (S. Xf.).

Oder etwa: «La critique traditionnelle, et c'est le rôle essentiel que la société lui
assigne, est, dans tous les domaines, une immense machine à traduire l'original dans le
banal» (S. XII).

Vielleicht ist es noch verfrüht, zu seinen Thesen SteUung zu nehmen, da

er ja erst den einen Aspekt des Problems beleuchtet hat; gewisse
Grundabsichten sind jedoch jetzt schon klar zu erkennen. Nach diesem vorwiegend

dialektischen Theoretiker liefern die auf das literarische Werk als

Objekt ausgerichteten Methoden weder einzeln noch in ihrer Gesamtheit
eine gültige Formel für die kritische Entzifferung oder das literarische Ver-

603



ständnis, denn das Werk ist nur ein Schein-Objekt: «C'est le chiffre d'une
existence subjective, qui doit être interprété comme tel, au-delà, ou en-deçà
des signes extérieurs, dans la perspective d'une véritable philosophie de la
subjectivité» (S. XVIII). Ob Doubrovsky eine solche Perspektive zu geben

vermag, möchten wir allerdings anzweifeln; sie wäre bei Gabriel Marcel
zum Beispiel eher zu finden als bei Sartre. Wie Paul de Man in «New
criticism et nouvelle critique» («Preuves», Oktober 1966) zeigt, stellt
Doubrovsky auf seine Erfahrung mit dem «New criticism» ab, dessen
Vertretern ja — wie den Strukturalisten — das Verständnis für das Prinzip
der Intentionalität vollkommen fehlt.

Einerseits warnt Doubrovsky vor der «Versachlichung der Sprache»12,
doch wird er anderseits eine vorbehaltlose Preisgabe des Ich in der selbstlosen

Identifikation mit dem Bewußtsein des Autors (im Stile Marcel
Raymonds oder Georges Poulets) auch nicht annehmen können, denn dadurch
würde die geforderte dialektische Erfassung der mit-menschlichen
Wirklichkeit — als solche betrachtet Doubrovsky das literarische Werk —
vollkommen ausgeschlossen. Ist das Wort des Dichters auf ein menschliches
Bewußtsein ausgerichtet, um ein Echo zu finden und dadurch zum Dasein
zu gelangen, so kann in der «objektiven» (strukturalistischen) Kritik höchstens

die Schlüssigkeit der Sprache als kohärentes System von Zeichen
nachgewiesen werden. Nach Doubrovsky ist die Literatur die « Summe der
möglichen Antworten auf die dringenden Fragen, die sich ein Mensch und
durch ihn eine Epoche, eine Zivilisation und vielleicht gar die ganze Menschheit

stellt» (S. 93). Im Gegensatz zur strukturalistischen These heißt schreiben

hier nicht sich in der Welt der sprachlichen Zeichen und deren Beziehungsfelder

einschließen, sondern zum Ausdruck bringen, was die Welt bedeutet:
das Schreiben ist transitiv (S. IOO)13.

Hier wird jede Reflexion über die Literatur letztlich philosophisch (S. 182).
Ähnlich wie Georges Poulet gelangt Doubrovsky zu einem Cogito, das er
wie folgt vom Cogito eines Descartes abgrenzt: «Non plus ce beau Cogito
pellucide du cartésianisme, sereine et souveraine possession de soi d'une
pensée-substance, mais clarté obscure qui restitue le monde, sans le constituer,

condamnée à élaborer la diversité des sens sur le fondement d'un
non-sens premier» (S. 185).

Die philosophischen Gedankengänge, deren Herkunft wir meist leicht
erraten können, münden in das Kapitel «Critique et phüosophie» ein, das
die Debatte auf das Wesentliche zurückführt. Doubrovsky stellt darin die
Kritik als «psychoanalytische Durchleuchtung des Daseins» dar und
unterscheidet folgende Aspekte: 1. Das Cogito des Dichters. 2. Das Leben des

Dichters und sein Werk. 3. Das Cogito des Kritikers. 4. Was ist die Kritik?
Im Zentrum steht der doppelte Charakter der Sprache, die

«Offenbarung» und zugleich «Verhüllung» ist: «La critique consistera à révéler

604



ce qui se cache et à raccorder ce qui se donne à ce qui se dérobe, dans un
effort pour dégager la totahté de l'expression» (S. 191); der Leser wird zum
«Geburtshelfer des Dichters» (S. 192). Wie Charles Du Bos und Georges
Poulet will Doubrovsky die oft widerspruchsvolle Vielfalt des Werks im
«Ausgangspunkt» oder seiner Ausrichtung (intention signifiante) er-fassen.
Dies wäre das «Verstehen», dem das «Verdeutlichen des Sinns» folgen
soll und schließlich die «Analyse», die wie folgt definiert wird: «Rattacher
les diverses significations (stylistiques, esthétiques, historiques, etc.) à ce

projet fondamental, qui seul en assure l'unité intelligible» (S. 200).
Wie bei den Vorläufern der NouveUe Critique wird der kritische Akt zu

einer Verinnerlichung, eine Art Betrachtung. Das Werk erscheint als sigle
eines totalen Ich, als (vollständige) Enthüllung eines bestimmten menschlichen

Daseins; die Literatur in ihrer Totalität gilt als Offenbarung des

menschlichen Daseins überhaupt, das im beschränkten Bewußtsein des

Lesers neu geschaffen (vgl. Prousts Contre Sainte-Beuve), doch nie in seiner
Ganzheit erfaßt werden kann.

Gesucht wird eine Evidenz, die jedoch nicht mit einer Wahrheit aus dem
Bereich der exakten Wissenschaften verwechselt werden darf. Ein Werk
begegnet dem Bewußtsein eines Lesers, der einer Gesellschaft einer bestimmten

Epoche verpflichtet ist. Mit allen Erkenntnissen der heutigen Wissenschaft

bewaffnet tritt der Kritiker vor die Dichtung und sucht sie zu
entziffern. Doch fordert Doubrovsky mehr: «Toute critique n'est déchiffrement
que pour sefaire affrontement. Quoi qu'on dise ou qu'on fasse, l'acte critique,
ainsi que tout acte qui met en jeu nos relations fondamentales avec autrui,
par-delà 1'elucidation des signes, est affirmation de valeurs» (S. 244).

Eine solche Kritik ist undenkbar ohne das existentielle Engagement.
Doubrovsky bezieht sich auf Baudelaires Ausspruch: «Pour être juste, c'est-
à-dire pour avoir sa raison d'être, la critique doit être partiale, passionnée,
politique, c'est-à-dire faite à un point de vue exclusif, mais au point de vue
qui ouvre le plus d'horizons» (S. 248). Die Verbindung von «Engagement»,
«Leidenschaft» und «Politik» wird hier aber höchst fragwürdig. Eine
leidenschaftliche Kritik auf der Basis der Identifikation (man denke an
Béguin-Bernanos, Poulet-Amiel oder auch Sartre-Genêt) zeitigt sicher

außergewöhnhche Resultate. Bei einer «politischen» Kritik ist die Gefahr
ideologischer Diskriminierung viel zu groß, außerdem wird sie einem
nichtengagierten Dichter bestimmt nicht gerecht. Die Verankerung in einem

ideologischen System führt zu einer Einseitigkeit, die im Bereich der geistigen
Schöpfung fatale Folgen hat, denn die persönliche Freiheit steht in Frage,
und ohne diese kommen Kunst und Denken nicht aus.

Doubrovsky versucht, die Gegensätze innerhalb der NouveUe Critique
zu einer «totalen» Kritik zu vereinen, die sich nach ihm aus drei Etappen
zusammensetzen müßte: «Il y a donc une dialectique propre de la critique,

605



qui va du sujet irréfléchi (lecture) au sujet réfléchi (synthèse du sens), en

passant par la connaissance de l'objet (variété des ordres significatifs), et
où l'impression est niée par le savoir, pour être à la fois retrouvée et dépassée
dans le jugement» (S. 248).

Sicher werden über kurz oder lang die «objektiven» Methoden eines

Picard, Barthes, Goldmann oder Mauron integriert werden müssen. Eine
umfassende Kritik transzendiert das Wissen, wie der historische Roman
die Geschichte. Darf sich die Kritik ohne weiteres im Bereich des
literarischen Werks ansiedeln und als «chiffre intégral de l'existence humaine»
verstanden werden? (S. 257). Wir wollen diese Frage vorläufig offenlassen.
Das von großer Intelligenz zeugende Werk Doubrovskys, dessen Denken
und Sprache stark von Sartre geprägt sind, ruft einige wesentliche
Voraussetzungen für das neue kritische Bewußtsein in Erinnerung.

Grundzüge der NouveUe Critique

Will man sich im Gewirr der Theorien nicht verlieren, so tut man gut
daran, auf die Darstellungen Jean-Pierre Richards (Quelques aspects
nouveaux de la critique littéraire en France, «Le Français dans le Monde»,
März 1963) und Jean Starobinskis (Les directions nouvelles de la recherche

critique, «Cahiers de l'Association Internationale des Etudes françaises»,
März 1964) zurückzugreifen, in denen die Grundzüge des neuen kritischen
Bewußtseins klar aufgezeigt werden.

Nach Richard ergeben sich folgende neue Aspekte:
1. Das literarische Werk hat ein selbständiges Dasein, eine innere

Landschaft, die nicht aus der Person des Dichters, den Quellen oder äußeren
Einflüssen zu erklären ist. Entweder nähert man sich dem Werk von außen
durch die Anwendung verschiedener «Raster», oder man identifiziert sich

mit dem darin wirkenden Bewußtsein und leuchtet es vom Zentrum her aus.
Stets ist das Erfassen phänomenologisch.

2. Mit Hilfe anderer Wissenschaften, zum Beispiel der Soziologie (Lucien
Goldmann), der Psychoanalyse (Charles Mauron), der strukturalistischen
Linguistik (Roland Barthes) oder derPsychoanalyse des Daseins (J.-P. Sartre),
forscht der Kritiker der Grundausrichtung eines literarischen Werks nach,
wobei diese als Symptom für einen ursprünglichen, unbewußten Entwurf
erscheint, eine freie Wahl, durch die sich ein Mensch bestimmt (man denke
hier an Sartres Baudelaire oder Starobinskis Jean-Jacques Rousseau. La
transparence et l'obstacle). Georges Poulet und Maurice Blanchot lehnen
die Hilfswissenschaften und die Erforschung des Unbewußten ab, weil für
sie die Schöpfung stets im Bereich des Bewußtseins stattfindet.

606



3. Die moderne Kritik ist eine allumfassende Suche nach den Strukturen
und der tiefen Harmonie eines Gesamtwerks. Nur in Bezug zum Ganzen
kann die Tragweite eines Satzes, eines Bildes verstanden werden. Befruchtend

wirkt sich hier neben den bereits genannten Wissenschaften die
Erforschung menschlicher Verhaltensweisen aus (Levi-Strauß).

Nach subjektiven, doch methodisch angewendeten Kriterien soll eine
solche Forschung originelle, durch ihre innere Geschlossenheit und ihre
Neuheit objektiv gültige Resultate ermöglichen :

Toute lecture étant choix d'un système personnel de signes, mieux vaut alors déclarer
au départ sa personnalité, l'assumer, et se livrer pleinement à elle, que s'abuser en mettant
sur le compte d'une pseudo-impersonnalité scientifique les résultats dus en réalité aux
préférences d'une subjectivité inavouée (S. 6).

4. Ein wesentlicher Aspekt der modernen Kritik ist auch die Forschung
nach der einem Werk zugrunde liegenden Ur-Erfahrung (Charles Du Bos,
Georges Poulet). Von dieser (auf verschiedene Arten erschlossenen) Urer-
fahrung her kann der Kritiker dem Entwurf und der inneren, nicht
chronologischen, sondern logischen oder dialektischen Entwicklung folgen und so
das Werk ausleuchten : « Si la littérature a, comme je le crois, pour fonction
essentielle d'être une prise de conscience, cette critique, littérature au second

degré, sera, sans jeu de mots, sur-prise de conscience» (S. 9).

Jean Rousset: Form und Bedeutung

Ein wichtiges Werk wurde in der Querelle bisher zu wenig beachtet, nämlich
Jean Roussets Forme et signification. Essais sur la structure littéraire de

Corneille à Claudel (Corti, Paris 1962)14. Der Autor umreißt in der
Einleitung eine Methode, die nicht nur eine Suche nach dem einer literarischen
Schöpfung zugrunde liegenden Bewußtsein ist (das Werk ist Georges Poulet
gewidmet!), sondern auch ein geduldiges Erfassen der sichtbaren Gestalt:
«L'art réside dans cette solidarité d'un univers mental et d'une construction
sensible, d'une vision et d'une forme» (S. I). Die moderne Kunst ist nicht
Ausdruck einer bereits stattgefundenen Erfahrung, sondern sie spiegelt eine

Gestaltwerdung wider; die Form erscheint als «aktives und unvorhergesehenes

Prinzip der Offenbarung und der Erscheinung». Sie «übersteigt
die Regeln und Kniffe, läßt sich nicht auf einen Plan oder ein Schema

zurückführen».
Im Gegensatz zu Roland Barthes, Jean-Paul Weber und Serge Doubrovsky

betrachtet Rousset die Literaturgeschichte als unerläßliches Hilfsmittel, als
ein «Prolegomenon und ein Geländer». Um ein bestimmtes Werk zu
interpretieren, muß der Kritiker aus der Kenntnis des Gesamtwerks eine Methode

607



entwickeln, die auf andere Autoren vielleicht nicht anwendbar ist; das Lesen
ist zumindest anfänglich ein jegliches Urteil ausschließender Akt totaler
Hingabe :

Celui qui lit sérieusement renonce, durant sa lecture, à juger; pour juger, il faudrait
se tenir à distance et au dehors, réduire l'œuvre à l'état d'objet, d'organisme inerte. Le
lecteur pénétrant s'installe dans l'œuvre pour épouser les mouvements d'une imagination
et les dessins d'une composition; il est trop occupé à participer pour se reprendre, à vivre
une aventure d'être pour se poser en spectateur (S. XIV).

In der Folge wendet sich das Ich des Kritikers von dem des Autors ab
und erforscht die äußere Gestalt des Werks, denn Stil und Seele sind zwei
unmittelbare Gegebenheiten, zwei künstlich getrennte Aspekte der gleichen
Erscheinung (vgl. Leo Spitzer).

Auch nach Rousset bedarf die literarische Schöpfung des Kritikers, um
zu ihrer vollen Bedeutung zu gelangen, doch nie wird sie von diesem ganz
eingefangen, denn nie vergegenwärtigt die Kritik sie ganz:

Je croyais lui avoir arraché toutes ses significations et toutes ses structures, et je dois
constater qu'il me manque quelque chose, qu'une part du secret demeure ensevelie derrière
moi, dans ce livre que je referme, dans ce tableau dont je m'éloigne. A peine m'en suis-je
détourné que j'éprouve le besoin de combler l'absence qui s'ébauche par un retour à ce
contact sans analogue, à cette présence irréductible (S. XXIII).

Eine solche Konzeption erscheint überzeugender als jene von Picard,
Barthes oder Doubrovsky, da sie die Identifikation mit dem Begriff der
Struktur verbindet. Wenn die verschiedenen Parteien ihre Theorien ganz zu
Ende gedacht haben werden, dürfte sich eine Rückkehr zu einer ähnlichen
Auffassung abzeichnen, denn Rousset hat bereits vor fünf Jahren Wesentliches

von dem integriert, was heute gefordert wird.

Alles ist in Bewegung geraten; der authentischen Kritik und der wahren
Dichtung kann dies nicht schaden, denn hier ist die Unruhe stets fruchtbar.
Da und dort bahnt sich bereits ein nicht auf Streit ausgerichtetes Gespräch
an, zumindest innerhalb der durch die Angriffe zu einer gewissen Einheit
gezwungenen NouveUe Critique, in der übrigens ein nicht zu übersehender
Graben zwischen den Engagierten und ihren Gegnern klafft15, was sich in
Doubrovskys zweitem Band (Critique et subjectivité) deutlich zeigen dürfte.
Der kampflustige Raymond Picard soll zu einem zweiten Schlag gegen
Barthes ausholen. Es steht auch noch Georges Poulets seit längerer Zeit
angekündigter Essai sur la pensée critique de notre temps aus, der die
Entwicklungsstadien der Kritik als «Bewußtsein des Bewußtseins» darstellen
wird, doch ohne Bezug auf die Querelle16.

608



Geschlagen gibt sich wohl niemand ; die zweite Auseinandersetzung wird
viel komplexer sein, denn jetzt sind alle mobilisiert; der Frontverlauf ist
alles andere als klar. Erfolgreich werden jene sein, welche die Stärken des

Gegners erkennen und integrieren können, um zu einem tieferen Verständnis

des literarischen Kunstwerks zu gelangen. Die Kritik, wohl Wissenschaft
und Kunst, bleibt in erster Linie eine Bewußtseinserhellung, eine Schule
des Lesens.

1Vgl. z.B. Hans-Jost Frey: Roman oder Antiroman, «Schweizer Monatshefte»,
Februar 1962. 2Vgl. Georges Poulet: Marcel Proust und der Sinn der Recherche du Temps
perdu, in Der moderne französische Roman, hg. von W. Pabst, Verlag Erich Schmidt,
Berlin. Erscheint demnächst. — Der Rahmen dieser Arbeit gestattet uns nicht, die ganze
Geschichte der heutigen Krise darzustellen. Die im Rampenlicht stehenden Autoren
wurden zunächst von den Literaturhistorikern schweigend übergangen; dann lösten ihre
Werke zögernde kritische Stellungnahmen aus. Jean Pommier, bis vor kurzem Inhaber
des Lehrstuhls für die «Geschichte der literarischen Schöpfungen in Frankreich» am
Collège de France, bekämpfte Roland Barthes und Jean-Pierre Richard schon vor zehn
Jahren: Baudelaire et Michelet devant la jeune critique, «Revue d'Histoire Littéraire de
la France», Okt.-Dez. 1957. — Eine spontan positive Stellungnahme zu Barthes' Michelet
par lui-même findet man bei Albert Béguin: Pré-critique, «Esprit», Juni 1954. Aus seiner
Feder stammt auch die ausführhchste und beste Besprechung der Etudes sur le temps
humain von Georges Poulet («Esprit», Mai 1951). 3Zur Methode der genannten Autoren
vgl. Georges Poulet: Kritiker von heute, «Schweizer Monatshefte», Juli 1964. 4Claude
Pichois: L'histoire littéraire traditionnelle; Jean Starobinski: Les directions nouveUes
de la recherche critique, «Cahiers de l'Association Internationale des Etudes Françaises»,
Nr. 16, Paris 1964. Besprochen in der NZZ Nr. 3353 vom 12. August 1964 (Die französische

Literaturkritik seit 1920). * Essais critiques (Seuil, Paris 1964), S. 256. Enthält außer
den beiden genannten Aufsätzen Texte aus den Jahren 1953—1963 und ein aufschlußreiches

Interview. 6Die Aussage stammt aus dem Jahr 1960! Neuerdings hat sich Barthes
immer mehr vom Engagement und der Suche nach dem Bewußtseinsinhalt (le signifié)
entfernt und sich dem ausschließlich grammatikalisch orientierten Strukturalismus
Roman Jakobsons zugewandt, so daß nunmehr die Bedeutungsträger (les signifiants) im
Vordergrund seines Interesses stehen. 'Jean Pommier z. B. distanziert sich deutlich von
Raymond Picard, den er einen «brillanten Häretiker» nennt. Vgl. La Querelle, «Revue
d'Histoire Littéraire de la France», Januar-März 1967. Pommier steht in diesem Punkt
Doubrovsky näher: «Gardons-nous d'exagérer l'hiatus entre la vie et l'art. L'écriture
est-elle un acte si pur, qu'elle ne tienne pas quelquefois du rêve éveillé, accueiUant aux
idées de la chair et du sang?» (Ebd., S. 91.) 8Nebenbei greift Raymond Picard auch
Jean-Paul Weber an — mit viel größerer Berechtigung übrigens. Dieser Einzelgänger,
der von den meisten Anhängern der NouveUe Critique verleugnet wird, hat sich in der
gleichen Collection zu verteidigen versucht : Néo-critique et paléo-critique ou contre Picard
(Paris 1966). Nach seiner These wäre das Kunstwerk stets ein Sich-Erinnern an ein
bestimmtes Kindheitserlebnis, das die späteren Entscheidungen beeinflußt und deshalb
von der Kritik bloßgelegt werden muß: «Notre objet, c'est [...] la personnalité de

l'artiste, d'où découlent les décisions en apparence immotivées, ou motivées en apparence
par une logique et une architecture factices» (S. 61). 9Das «Symbol» definiert Barthes
nach Ricœur: «Il y a symbole lorsque le langage produit des signes de degré composé où
le sens, non content de désigner quelque chose, désigne un autre sens qui ne saurait être
atteint que dans et par sa visée» (Critique et vérité, S. 51). Dafür hat der Philologe wenig

609



Verständnis, so z. B. Louis Remacle, der sich vehement gegen die philosophisch fundierte
Konzeption der jungen Kritik wendet. Er illustriert seine Bedenken mit einigen
Bemerkungen zu je einer Seite aus Georges Poulets Etudes sur le temps humain (beide sind übrigens

Schüler des Philologen Servais Etienne aus Liège!) und Jean-Pierre Richards L'Univers

imaginaire de Mallarmé: La nouvelle critique et la lecture, «Cahiers de l'analyse
textuelle», Nr. 6, Les Belles Lettres, Paris 1964. 10Barthes definiert den Unterschied
zwischen der Literaturwissenschaft und der Literaturkritik folgendermaßen: «On peut
proposer d'appeler science de la littérature (ou de l'écriture) ce discours général dont
l'objet est, non pas tel sens, mais la pluralité même des sens de l'œuvre, et critique littéraire,
cet autre discours qui assume ouvertement, à ses risques, l'intention de donner un sens

particulier à l'œuvre» (S. 56). lrLe degré zéro de l'écriture, Seuil, Paris 1953; Michelet par
lui-même (id., 1954); Mythologies (id., 1957); soeben erschienen: Système de la Mode
(id.). Es handelt sich um eine semantische Untersuchung der Modesprache, einen der
ersten Versuche angewandter Zeichenforschung; Roland Barthes hat sich damit ins
Gebiet der strukturalistischen Linguistik zurückgezogen. — Eine ähnlich orientierte
Untersuchung von Gérard Genette über die semantischen Felder von «Tag» und «Nacht»
wurde am diesjährigen Kongreß der A.I.E.F. (Collège de France, 26.—28. Juli) mit
großem Interesse aufgenommen. Obwohl in den von Georges Poulet zusammengestellten
und von Jean Rousset stellvertretend präsidierten Vorträgen zum Thema «La lumière
dans la littérature française» methodisch verschieden orientierte Gelehrte zur Sprache
kamen, gab es keine Polemik, sondern es zeigte sich, wie sehr sich die verschiedenen
Methoden befruchten können. 12Vgl. in diesem Zusammenhang Pierre Souyris: Langue
et réification, «Esprit», Februar 1967. 13Vgl. Que peut la littérature? mit Beiträgen von
Simone de Beauvoir, Jean-Paul Sartre u. a., Collection 10/18, Paris 1965, und Charles
Blanchet: La littérature a-t-elle un sens? «Esprit», Januar 1967. 14Das Werk wurde zwar
von Jacques Derrida von der philosophischen Seite her ausführlich besprochen
(«Critique», Juni-Juli 1963): Forme et signification, in L'écriture et la différence, Collection
«Tel Quel», Seuil, Paris 1967, S. 9-49, passim. 15Vom 4.—12. September 1966 fand
unter der Leitung von Georges Poulet in Cerisy (Manche) ein Treffen der meisten Vertreter

der NouveUe Critique statt. Vgl. Raymond Jean: La «NouveUe Critique» à Cerisy,
«Le Monde», 17. Sept. 1966. Ich werde darauf zurückkommen, wenn die Vorträge im
Druck vorliegen. 16Vgl. hierzu den bereits zitierten Aufsatz «Kritiker von heute» und
Georges Poulets Analysen des kritischen Denkens von Mme de Staël, Marcel Raymond,
Charles Du Bos, Albert Béguin, Jean Starobinski, Gaston Bachelard und Maurice Blanchot.

Der Zürcher Ordinarius hielt dieses Sommersemester eine Vorlesung zu diesem
Thema, der ich einige wertvolle Anregungen verdanke. — Für einen mehr enzyklopädischen

Überblick greife man zu Roger Fayolle: La Critique, Editions Armand Colin
(Collection U), Seconde édition, revue et mise à jour, Paris 1964. Das Werk enthält einen
geschichtlichen Aufriß der französischen Literaturkritik seit dem sechzehnten Jahrhundert,
83 sorgfältig ausgewählte Texte von Clément Marot bis zu Roland Barthes und Jean-Paul
Sartre, dazu eine 43 Seiten umfassende Zeittafel.

610


	Der Streit um die "Nouvelle Critique" : eine Zwischenbilanz

