
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

«DASS FAST ALLES ANDERS IST»

Notizen beim Lesen

Daß aUes fließt und wir nicht zweimal in
den gleichen Fluß steigen, ist eine uralte
Weisheit. Die Zeiten ändern sich, wir
ändern uns mit ihnen, Veränderung ist der
Welt Lauf. Beides ist zu beobachten: daß
Menschen sich in Verhältnissen nicht
zurechtfinden, die ihrem Wirklichkeitsverständnis

nicht mehr entsprechen, oder daß
sich das Bewußtsein gewandelt hat, so daß
die conditio humana in einem neuen Licht
erscheint, in einer ungewohnten und
befremdlichen Optik. Wir sehen anders, wir
nehmen Umstände und Tatsachen wahr,
die man früher übersah und wohl auch
übersehen konnte. Veränderung ist ein
großes Thema der Literatur, nicht erst
heute. Es hat Zeiten gegeben, in denen sie

von den Schriftstellern herbeigesehnt,
vorbereitet, vorangetrieben wurde. Und es gab
Epochen, in denen die Rückschau, die Suche
nach der verlorenen Zeit, das literarische
Schaffen bestimmte. Die Spannung zwischen
Dauer und Wechsel ist von der Art, daß
sie kaum je ein gesichertes Gleichgewicht
ermöglicht.

Heute sind die Schriftsteller, von eigen-
wiUigen Ausnahmen abgesehen, nicht auf
der Suche nach diesem Gleichgewicht.
Der Gegenwart, ja der Zukunft Worte und
Wendungen abzulauschen, eine neue Sprache

und neue Bilder für sie zu finden, nämlich

die wahren, unverfälschten und von
Schlacken des Vergangenen freien, ist ihr
schwieriges Geschäft. Es kann für sie nicht
darum gehen, in den Erfahrungen der
Gegenwart die alten Muster zu erkennen und
das Unvertraute auf Bekanntes zu beziehen.
Der Vorstoß zu den QueUen, nicht anders
als im Sturm und Drang oder zu Beginn
des literarischen Naturalismus, ist zugleich
eine Abkehr von dem, was Max Frisch
eine «ästhetische Kultur» nennt: Form,
Schönheit, Kunst sind in ihr erstarrt.

Ludwig Hohl legt eben jetzt neue
Aufzeichnungen, Betrachtungen und kurze
Erzählungen vor, die als Annäherung an
das Unverhüllte (dies die wörtliche
Übersetzung des griechischen «aletheia»/Wahrheit)

zu verstehen sind1. Dabei wird sichtbar,

«daß fast alles anders ist». Ein Mosaik
aus Beobachtungen und Reflexionen hält
den Leser gefangen, Träume, Vermutungen
und aphoristisch formulierte Erkenntnisse
sind abgelöst durch Geschichten wie die
von dem Mann, den «Vernunft und Güte»
weit aus der Bahn bis in den brasilianischen
Urwald führen. Veränderung ist das Thema
eigentlich aller dieser Tangenten an eine
neue Realität, und einmal, in dem Stück
«Von den hereinbrechenden Rändern»,
lesen wir: «Die Mitte hat keine Kraft, sich

zu erneuern; das menschUche Entdecken
schreitet nicht so vor, daß man vom
Allgemeinen, dem von aUen Gesehenen, < Wichtigen)

aus endlich zu den Randbereichen,
den Nuancen gelangte, wo dann allmählich
Verblassen und Auslöschen einträte;
sondern umgekehrt: zuerst wird ein Neues
gesehen in den Randbezirken, an den
zerfasernden Orten der Nebenerscheinungen
(einem niedlichen Dingelchen etwa, wie
das Meer sie anschwemmt, kaum zu etwas
gut, als daß die Kindlein damit spielen,
Bernstein, von den Griechen Elektron
genannt), des Subtilen, der unmerklichen
Spannungen, des fast Unsichtbaren
dort, wo der allgemeinen Meinung nach
nur die <unpraktischen) und nebenhinaus-
geratenen Fachleute (wie z. B. Thaies, als

er sich mit der erwähnten farbigen
Versteinerung abgab) sich beschäftigen können.

Und dann langsamer oder rascher,
oft unmerklich und bisweilen auch in einem
gewaltigen Ruck, schieben sich diese
Nuancen-Entdeckungen in den Tag hinein, mehr
und mehr der Mitte zu, beherrschen end-

514



lieh die Welt.» Dazu könnte ich zwei weitere

Stellen anführen: «Nicht vom
Zentrum aus geschieht die Entwicklung, die
Ränder brechen herein», und «wenn die
Ränder hereinbrechen, dann erlebt der
Mensch das Reale.»

Was besagt das? Dem Phänomen der
Veränderung — Hohl spricht von
Entwicklung und von Entdeckungen — sind
wir nahe in den Erscheinungen am Rande;
was bizarr, ausgefallen, verspielt ist und
was der Norm widerspricht, hat die Würde
des Zukünftigen. Wir werden vorsichtiger
sagen: es kann sie haben. Aber die Mitte
hat nicht die Kraft, sich zu erneuern. Sie
will die Mitte bleiben, und daher wehrt sie
sich gegen das, was von den Rändern
hereinbricht. Denn der «Anstoß», der von
dort her erfolgt, ist ihr «anstößig». Die
Doppelbedeutung dieses Begriffs ist sehr
schön herausgearbeitet in einem der
Aufsätze des Bandes « Übergänge» von Klaus
Günther Just2. Ein Gelehrter, so lesen wir
da, kann mit seinen Entdeckungen den
Anstoß geben zum Aufbau neuer
Wirtschaftszweige, ein Künstler mit seinen
Werken Anstoß zu einem Wandel des Stils.
Innerhalb der verschiedensten Bereiche
des menschUchen Daseins können Anstöße
erfolgen und die Epoche bestimmen: jeder
Anstoß ist zugleich Chance oder Gefahr
einer «zuständebrechenden» oder
«zuständewandelnden» Kraft. Der Verfasser,
Ordinarius für neuere deutsche
Literaturgeschichte an der Ruhr-Universität
Bochum, legt in der Folge dar, daß den
einzelnen, die Anstöße geben, die «kompakte
Majorität» entgegenstehe, die «Anstoß
nimmt». Veränderung und Erneuerung,
die von den Rändern her eindringen,
stoßen auf die Kräfte, die bewahren und
erhalten. Just hält fest: «Man kann ohne
Übertreibung sagen, daß jedes literarische
Leben von diesem wechselseitigen und
ununterbrochenen Anstoßnehmen und
Anstoßgeben abhängt. Wo es nicht statthat,
herrscht Stagnation. Das Schockiertsein
des Autors durch das Vorhandensein von
Tabus und das Schockiertsein des Lesers
durch das Zerbrechen dieser Tabus durch
den Autor: beides ist ein notwendiger

Bestandteil des geistigen Daseins schlechthin.»

Daß der Kritiker ständig der Gefahr
ausgesetzt ist, in das Lager derjenigen
abgedrängt zu werden, die Anstoß nehmen, ist
leicht zu verstehen. Für ihn ist
Veränderung allein keine Qualität, nur ein
Vorgang, dessen Wert und Bedeutung erst
noch zu prüfen bleiben. Er wird fragen, ob
Erneuerung stattfinde, und er kann, selbst

wenn er sich allen Erscheinungen offen
hält, auf Prüfung und Wertung nicht
verzichten. Gehört er darum zur Mitte, die
keine Kraft hat, sich zu erneuern? Mir
scheint, das sei der ernsthafteste Vorwurf,
der gegen die Kritik erhoben werden kann.
Weder ihre Subjektivität noch die Unsicherheiten

ihrer Methoden faUen diesem
Einwand gegenüber ins Gewicht. Um hier
Klarheit zu schaffen, muß der Kritiker
deutlich machen, daß sein Nein und sein
Ja nicht im Namen einer erstarrten und
der Erneuerung unfähigen «ästhetischen
Kultur» ausgesprochen werden, sondern
daß sie notwendig sind, obgleich oder
gerade weil er bereit ist, auf das
einzugehen, was von den Rändern hereinbricht.
Nicht alles, was entsteht und neu ist, hat
den Rang des Notwendigen und Wahren.
Wer, auf seine Verantwortung hin, zu
unterscheiden versucht, zu sichten und zu
werten, wird scheitern, wenn er es aus
einem Geist der Abwehr heraus tut; die

genaue Kenntnis dieser Gefahr schützt
uns nicht vor Irrtümern.

Aber es ist nun an der Zeit, Beispiele
anzuführen. Man wird nicht sagen können,
daß die Erzählungen, die Marie Luise
Kaschnitz in dem Band Ferngespräche
vereinigt hat, irgendwie exzentrisch seien:
weder in ihrer gediegenen Sprache noch in
ihrer Thematik nehmen sie Abstand von
einem kultivierten Erzählstil, wie er uns
als Erbe überliefert ist3. Aber das
Unvorhergesehene, die Abweichung, ja die Ver-
störung ist das zentrale Motiv. Äußerlich
ist, in den meisten dieser Geschichten, die

gewohnte Welt intakt, und nur in
seltsamen Vorgängen, in einer merkwürdigen
Hinneigung zu Okkultem und Befremdlichem,

wird spürbar, daß die gediegene

515



und kultivierte Welt der Veränderung
ausgesetzt ist. Vielleicht «kommt es niemals
so weit», wie eine der Geschichten schließt.
Von der Frau eines Schriftstellers wird da
gesagt, sie sei stark und könne auch leben,
wenn es den Erzähler als Schriftsteller und
sogar, wenn es überhaupt keine Schriftsteller,

keine Maler und keine Komponisten

mehr gebe. «Aber so weit ist es
noch nicht und vieUeicht kommt es niemals
so weit.» Etwas wie Unentschlossenheit,
wie ein Mangel an Bereitschaft, den letzten
Schritt zu gehen, wird den Erzählungen
manchmal zum Verhängnis. Sie geben
wohl eine Ahnung von der Gefährdung
des Daseins und von dem auch, was an
den Rändern hereinbricht.

In einem Fall jedoch, in der den Band
beschließenden Schiffsgeschichte, ist Marie
Luise Kaschnitz ein beklemmendes,
eindrückliches Gleichnis dafür gelungen, «daß
fast alles anders ist». Es ist die beste
Erzählung dieser Sammlung, diese Geschichte
von Don Miguels Schwester Viola, deren
vergilbende Briefe auf geheimnisvollen
Wegen zu dem Zurückgebliebenen gelangen

und von einem Schicksal zeugen, das

so rätselhaft wie unheimlich anmutet.
Viola berichtet davon, daß ihr Schiff nicht
«Lutetia» heiße, daß es ganz anders sei,
ihr aber von Tag zu Tag besser gefalle.
Es gebe keine Einteilung in Klassen, dafür
einen Bordphotographen, der von den
Passagieren Bilder aufnehme, auf denen
außer einem Stück Reling und einem Stück
Himmel darüber nichts weiter zu sehen sei.

Die Offiziere lassen sich nicht blicken, die
Kalender zeigen einen lange vergangenen
oder einen in weiter Ferne liegenden Tag,
die Uhren werden unaufhörlich zurück-
oder vorgestellt. Die Funkerkabine sei
nicht besetzt, was merkwürdigerweise aber
niemanden verwundere. Man kann keine
Telegramme aufgeben. Hinter verschlossenen

Türen zum Mannschaftsraum liest sich
die Besatzung aus Dantes Göttlicher
Komödie vor. Es ist ein Bild absurder
Fremdheit, ein Bild von Tod und Untergang,

dem das Schiff in seltsamer Verwirrung

aller Ordnung zutreibt.
Bei Helmut Heißenbüttel gibt es keine

Metaphern und keine Bilder mehr. Denn
die «Konstellationen», die Texte der
Vertreter «konkreter» Poesie, exerzieren des

Philosophen Ludwig Wittgenstein
Forderung durch: Nichts zu sagen, als was
sich sagen läßt. Die Sprache wird wie ein
Zählrahmen gehandhabt, an dem man die
roten und die blauen Kugeln verschiebt,
symmetrische und asymmetrische Gebilde
ausprobiert und gleichsam im Unwegsamen
Markierungen hinterläßt. Es gehe, so wird
interpretiert, um nichts geringeres als um
den Versuch, «die veränderten Erfahrungen

der zeitgenössischen Realität» ins
Bewußtsein zu heben, und das geschieht
gleichsam im naturwissenschaftlichen
Experiment. Das kommentierende Zitat
erscheint neben andern Äußerungen zu
Heißenbüttels Texten in der Essaysammlung

Über moderne Literatur von Paul
Konrad Kurz, einem Buch, das «Standorte
und Deutungen» zum modernen Roman,
zur Kafka-Interpretation, zu Broch, Graß
und Nelly Sachs und eben zu den «Skeletten

des Sagbaren» vereinigt, die Helmut
Heißenbüttel in seinen Texten vorlegt4. Um
die systematische Erprobung des Sagbaren
und des Unsagbaren geht es diesem Autor,
um Ausbruch aus den Fesseln der Metapher
und der sprachlichen Konventionen. P. K.
Kurz erklärt, die Leistung von Autoren
wie Heißenbüttel und Gomringer sei ein
«formales Programm», darüber hinaus
auch ein inhaltliches, doch finde «keine
selbstverständliche Eingliederung in den
Kosmos» statt. Von den Rändern her, von
der Verabsolutierung der Sprache
beispielsweise, wird hier Erneuerung
angestrebt. Ein Anstoß also! Die Reaktionen
auf Heißenbüttels «Montage-Effekte», die
P. K. Kurz in seinem Aufsatz zum Teil im
Wortlaut verzeichnet, machen deutlich,
daß sich ein Teil der Kritik zur Wehr setzt.
«Überschreitung der Grenze des Zumutbaren,

Masche und nicht Stil, nichts anderes

als intellektuelle pop-art»: das sind ein
paar Formulierungen aus den angeführten
Kritiken. Sie zeigen, daß «Anstoß genommen»

wurde.
Gibt es Kriterien, die uns ermöglichen,

in diesem Streit Stellung zu beziehen Wir

516



zweifeln so wenig daran wie P. K. Kurz
selbst, der Heißenbüttels Gedichten die
Lyrik einer Nelly Sachs gegenüberstellt und
dabei zum Schluß kommt, daß der Unterschied

ein solcher des Gehaltes sei : auf der
einen Seite Vielheit, Gnadenlosigkeit, auf
der andern die Ausrichtung auf Ordnung,
auf Sinn und Heil. «In der Welt der Nelly
Sachs», präzisiert Kurz, «geschieht die
Gnade. Und sie erweist ihre Mächtigkeit
dadurch, daß sie Wirklichkeit verändert,
verwandelt.»

Aber es ist gar kein Zweifel, daß solche
Mächtigkeit auch ohne die hier gemeinte
Gnade denkbar ist: Dichtung und Literatur,

die wirklichkeitsverändernd eingreifen
oder die sich die Erneuerung des
Wirklichen zum Ziel setzen, können ihre
verändernde Kraft auf das Politische und
Soziale richten. Die Fachsprache hält zur
Kennzeichnung literarischer Strömungen
dieser Art das Adjektiv «progressiv»
bereit: die Bewegung an sich, das Vorwärtsdrängen

oder — da nicht klar genug Ziel
und Richtung anvisiert sind — das
Herausdrängen aus Zuständen, die der «konservative»

Geist bewahren möchte, erhalten
die Würde einer auf jeden Fall positiven
Qualität. Veränderung steht im Kraftfeld
dieser Art von Literaturbetrachtung höher
im Kurs als Vollendung. Nicht daß ein
Dauerndes im Wechsel geschaffen, sondern
daß das Dauernde aufgelöst und dem
Wechsel ausgesetzt werde, gilt als
anzustrebendes Ziel. Durchaus folgerichtig
rückt die Forderung nach Stil in den
Hintergrund; denn Stil setzt «Welt» voraus,
eine Einheit und Ordnung des Schauens,
eine in sich ruhende Welt. Überblicken wir
sie auch nur in den letzten vierzig oder
fünfzig Jahren?

Die zwei Bände ausgewählter deutscher
Geschichten, die Marcel Reich-Ranicki
zusammengestellt hat, Notwendige
Geschichten (1933—1945) und Erfundene
Wahrheit (seit 1945), zeigen jedenfalls
eine Vielfalt von Versuchen, Ansätzen,
Gestaltungen und erwogenen Möglichkeiten6.

Gab es, um Ludwig Hohls Terminologie

anzuwenden, überhaupt eine Mitte?
Gab es nicht weit mehr «zerfasernde Orte

der Nebenerscheinungen» in diesen vierzig

oder fünfzig Jahren? Der Eindruck
wird verschärft durch den Umstand, daß

ja die Tradition in der deutschen Literatur
dieses Jahrhunderts zerstört wurde.
Veränderung und Neubeginn erscheinen hier
weit weniger als Wellenbewegungen eines

großen Stroms denn als kleinere oder
größere Eruptionen. Die Frage ist nur,
ob nicht den unzähligen «Nuancen-Entdeckungen»

(Hohl), in denen sich die
jüngste Geschichte der deutschen Literatur
zu überbieten scheint, eine Phase der
Konsolidierung bitter nötig wäre: eine
Zeitspanne, in der es vorwiegend weniger um
Veränderung und Progression als vielmehr
um Sichtung und Ausmarchung dessen

ginge, was da von den Rändern
hereingebrochen ist. Vermutlich würde sich
dabei zeigen, daß Gestalten wie Franz
Kafka, Hermann Broch und Alfred Dublin

nach wie vor die Pioniere sind, von
deren Entdeckungen auch unsere jüngste
Gegenwart noch zu zehren hat. So töricht
es wäre, dem unablässigen Wandel des

Lebens einen Riegel vorschieben zu wollen,
so unvermeidlich scheint mir der Gedanke,
den Döblin einmal, in den 1931 erschienenen

Briefen mit dem Titel Wissen und
Verändern, ausgesprochen hat, und zwar
in der Auseinandersetzung um das Marx-
Zitat, die Philosophen hätten die Welt nur
verschieden interpretiert, es komme aber
darauf an, sie zu verändern: «Es war der
Fluch des durch Jahrhunderte von seinen
Fürsten niedergehaltenen Deutschlands,
nur im Betrachten zu existieren, im
Auslegen fix und fertiger Zustände, auch nur
in Gedanken sich aus seinem Gefängnis
zu retten. Heute aber hat der Satz einen
veränderten Beigeschmack. Es sieht so

aus, als brauchen wir nicht zu erkennen.
Denken ist überflüssig, man hat nur zu
<verändern). Ja, so ist es nicht gemeint.
Es gibt ein Erkennen des Lebensnotwendigen

und eine Diskussion darüber. Ich
muß das ausdrücklich hier sagen Ich
kann mir also vorstellen, daß jemand heute

aufsteht, zum Beispiel ich, und meint: es

wurde in den letzten Jahrzehnten enorm
viel in der Welt verändert, beinah etwas zu

517



viel, die Dinge sind kolossal in Fluß geraten,

es wäre einmal gar nicht schlecht, auch
ein bißchen zu denken und vom Denken
aus energisch die Veränderung zu
kommandieren. Schließlich geschehen ja die
Veränderungen durch uns, und wir sind,
wenigstens nach der Ansicht der Zoologen,
eine Art von Großhirntieren. Daß heute
zuviel gedacht und erkannt wird, würde
auch Karl Marx nicht behaupten. Viel
geredet und gedruckt wird bestimmt, aber
allemal weniger von heute als von gestern
und vorgestern. Der schauderhaften
Lobpreisung der Aktion muß nachgerade eine
entschlossene Lobpreisung des Denkens
entgegengesetzt werden. Dieses ist durchaus

selber Aktion, schwere, seltene Aktion,
wenn auch unsichtbare, und das Denken,
ich meine das wirkliche, nicht das Träumen

und Spekulieren, ist die alleinige und
einzig lebende Wurzel jeder Veränderung,
die uns angeht.»

Döblin sagt das mit Bezug auf
politische Veränderungen. Es hat seine Gültigkeit

auch in dem Bereich, von dem hier die
Rede ist. Wer Döblins dichterisches Werk
heute liest — in der Reihe der «Ausgewählten

Werke» liegt soeben als Sonderband
der Roman Berlin Alexanderplatz vor —
wird zum Beispiel in dieser einen Leistung
vorgebildet und vollendet vorfinden, was
in sehr weiten Bereichen des Romans heute
aufs neue versucht und ertastet wird6. Daß
hier eine Tradition zerstört wurde, ist
offensichtlich. Und nicht allein der Krieg
und die Zerstörung der Literatur durch
die Naziherrschaft in Deutschland haben
dafür einzustehen, sondern auch jener
hektische Ruf nach Veränderung, der sich

kaum noch dessen vergewissert, was ist,
und der für unsere literarischen Zustände
charakteristisch scheint. Denn die Frage
steUt sich, ob nicht Autoren wie Döblin
und Kafka, grundverschieden in ihrem
künstlerischen Wollen, auch heute noch
an «progressiver» Kraft, zu verändern und
zu erneuern, die Versuche übertreffen, die
sich dieses Ziel heute setzen. Auf sie

zurückzugreifen, hieße dann in Wahrheit
voranschreiten. Eine Neuausgabe der Werke
Döblins zum Beispiel, wie sie der verstorbene

Basler Literarhistoriker AdolfMuschg
in die Wege geleitet hat, ist nicht nur eine

Rettung halbverschollenen Gutes, sondern
deckt eine jener Wurzeln auf, aus der ein
verändertes Bewußtsein seine Nahrung hat.

Anton Krättli

1 Ludwig Hohl: Daß fast alles anders
ist. Walter-Verlag, Ölten 1967. 2Klaus
Günther Just: Übergänge. Probleme und
Gestalten der Literatur. Francke-Verlag,
Bern und München 1966. 3 Marie Luise
Kaschnitz: Ferngespräche. Erzählungen.
Insel-Verlag, Frankfurt am Main 1966.
4Paul Konrad Kurz: Über moderne
Literatur. Standorte und Deutungen. Verlag
Josef Knecht, Frankfurt am Main 1967.

5Notwendige Geschichten 1933—1945;
Erfundene Wahrheit. Deutsche Geschichten

seit 1945. Beide Bände herausgegeben
von Marcel Reich-Ranicki. R. Piper & Co.
Verlag, München 1967 und 1965. "Alfred
Döblin: Berlin Alexanderplatz. Roman.
Walter-Verlag AG, Ölten 1961, als Sonderband

1967.

518


	Bücher

