
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 5

Artikel: Östliche Indoktrination und westliche Mentalität

Autor: Schaper, Edzard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Östliche Indoktrination und westliche Mentalität

EDZARD SCHAPER

Die Behandlung des Themas «Östliche Indoktrination und westliche
Mentalität» setzt die Überwindung der natürlichen Skrupulanz eines in
historischer Kontinuität denkenden Menschen voraus, — die Überwindung, die
mir, wie ich offen zugeben will, sehr schwer gefallen ist. Denn jeder begriffliche

Bestandteil des Themas ist ungesichert und setzt eigentlich schon eine
persönliche Entscheidung zum Ganzen der Kontradiktion voraus. Der
Begriff Osten hat im Laufe der vergangenen Jahrhunderte eine vielfältige
Wandlung erfahren. Einmal hat <der Osten> für den übrigen Teil Europas
hinter der Elbe angefangen, später hinter der Weichsel, zu gewissen Zeiten
sah man den von West- und Ost-Slawen und den baltischen Völkern bewohnten

geographischen Raum als <Osten> an: ein Osten, der sich im
transeuropäischen Räume des bis an den Stillen Ozean grenzenlos verdämmernden
asiatischen Osten Rußlands verlor und anfing, sich mit der Vorstellungswelt
vom < Fernen Osten > zu vereinigen. Als politischer und militärischer Osten
brach aus dem Russischen Reiche bald Polen, bald der Siedlungsraum der
baltischen Völker aus. Übrig blieb das Kerngebiet Rußlands, bis sich dann
nach der Revolution der Jahre 1917/18 und nach dem Zweiten Weltkrieg
ein neuer Begriff vom Osten herausbildete, der im wesentlichen auf der
Realität eines unter russischer Führung stehenden sowjetischen Commonwealth

beruht. Dieses sowjetische Commonwealth, mit der Sowjetunion
als politisch-militärisch-ideologischem Zentrum, und im COMECON
wirtschaftlich integriert, reicht allein äußerlich bis zur Elbe und, trotz den
gerade in letzter Zeit erkennbar gewordenen Selbständigkeitsbestrebungen
mancher Völker und ehemals selbständiger Staaten auf dem Balkan, bis an
die Adria. Der Sowjetimperialismus als Vollender panslawistischer Ideen
des 19. Jahrhunderts hat, ohne das Ferment des orthodox-christlichen
Glaubens von früher, nun mit der Schlagkraft des dialektischen Materialismus,

die Zerstörung der Staatenvielfalt und, wenigstens äußerlich,
die Botmäßigkeit der Siedlungsgebiete aller west- und südslawischen Völker
unter Moskau erreicht: ein staunenswerter Prozeß, der ebenso wie für die
Schwäche und innere Aushöhlung der usurpierten Völker (nach dem Ende
der Donaumonarchie) für die Kraft und Zielstrebigkeit moskowitischer
Ideen und ihrer Führung spricht. Als geschichtliche Parallele steht nur der
Einigungsprozeß Rußlands selbst unter Iwan dem Gestrengen nach dem

417



Verfall und der Vertreibung der Tatarenherrschaft im alten moskowitischen
Reich des 15. Jahrhunderts zur Verfügung.

Die geistlichen und politischen Ursprünge des russischen Reiches im
Großfürstentum Moskau

Es bedürfte einer längeren, eingehenden Studie, um darzulegen, wie aus
dem spätmittelalterlichen Großfürstentum Moskau des 15. Jahrhunderts,
in dem der Mönch Philoteus 1470 die Hauptstadt seines Zaren für das
dritte und letzte Rom aller Weltzeitalter proklamierte, dem ein viertes nie
folgen werde, das «heilige Rußland» in den philosophischen und religiösen
Staatsideen seiner geistigen und geistlichen Lenker im 18. und 19.
Jahrhundert und diesem wieder, mit einer Travestie der christlichen Glaubenssubstanz

durch westlichen Rationalismus und Materialismus, das Rußland
der Gegenwart als «Vaterland» der Weltrevolution, als Hort eines
gläubigen Unglaubens mit der ganzen Wucht eines neuen dialektisch-materialistischen

Geschichtsbildes entstanden ist. Alles Wesentliche der inneren
Entscheidung hat sich bei dieser Entwicklung zwischen den Realitäten von
Staat und Kirche abgespielt. Die Staatsidee an sich schon war religiös
fundiert. Sie knüpfte an die translatio der christlichen Sendungsansprüche von
Byzanz auf Moskau an, und sah im Zaren den «Vater» des christlichen
Vaterlandes als Vertreter Gottvaters und Seines Sohnes und des Heiligen
Geistes in einer irdischen Trinität, der mehr als ein dynastischer
Machtanspruch zu Grunde lag. Nur der Zar war ja — hinter der Scheidewand des

Ikonostas dem Volke der Gläubigen wie dem Volke Gottes als russische
Christenheit entrückt — unmittelbar Teilhaber an den Geheimnissen der
göttlichen Liturgie, die der Klerus feierte. Keine Entwicklung seitdem hat
dieses Verhältnis ganz beseitigen können. Das Verhältnis zwischen Staatsgewalt

und Glaubensmacht ist bis in unsere Tage ein Stigma der russischen
Geschichte geblieben. Man soll nicht meinen, der <Zäsaropapismus>, den
Peter der Große im 18. Jahrhundert der Aufklärung im Banne westlerischer
Ideen mit der Beseitigung der alten Patriarchalverfassung der Kirche zu
Gunsten einer protestantisch gefärbten Synodalverfassung zum Vorteil
seiner absolutistischen Macht begründete, habe der alten Beziehung zwischen
Kirche und Staat ganz entraten. Nein. Noch bis ins Jahr 1905, bei der ersten
Revolution, hinein haben revolutionäre Arbeiter unter Kreuzen und
Kirchenfahnen den Weg zum Zaren als dem allweisen Vater ihres Reiches
gesucht. Der sie anführte, der Priester Gapon, aber war, wie sich später
herausstellte, ein Spitzel der Ochrana, der Geheimen Staatspolizei. Wie ist
das zu erklären? Als Sonderfall zu beurteilen, dem keine Allgemeinbedeutung

zukommt? Oder als gewissermaßen im Amt des Priesters als Seelen-

418



führer begründet? Die sozialen Losungen der Petersburger Arbeiterschaft,
die 1905 unter Kreuzen und Kirchenfahnen den Weg zum Winterpalais des

Zaren betrat, waren keinesfalls gehässige Erfindungen parteipolitischer
Agitatoren, sondern gerechte Forderungen des gesamten russischen Volkes
und der hberalen InteUigenz. Die Führer dieser Intelligenz waren nicht
immer erklärte Christen, aber vielfach Menschen von so inniger
Glaubenskraft und so einzigartiger Opferfreude, daß man sie unmöglich als
Atheisten bezeichnen kann. Der Handlungsweise des Priesters Gapon aber
lag ein Ereignis zugrunde, das viel zu wenig beachtet worden ist und das,
rund zweihundert Jahre früher, 1721, in die Welt gesetzt, seine Wirkungen
bis in die bolschewistische Revolution und darüber hinaus bis in die Gegenwart

verrichtet hat und noch verrichtet, nachdem der schier allmächtige
personale Zar in dem anonymen allmächtigen Apparat von Partei und
Staatssicherheit ungreifbar Gestalt angenommen hat. Ich meine hier jenen
Erlaß, den Peter der Große im Jahre 1721 als verbindlich für das Verhältnis
zwischen Staat und Kirche ergehen ließ und mit dem — cum grano salis
gesprochen — der Beichtvater der heiligen orthodoxen Kirche Rußlands
zum Urahn des Politruks und Kommissars der Sowjetunion und den
Erfordernissen ihrer inneren Sicherheit einschließlich der Indoktrination gemacht
worden ist.

Staatskirche und Autokratie. Die Symbiose der zwei Reiche und ihre Folgen
für den Einzelnen und den Staat

Man weiß, daß die innere und äußere Umgestaltung der alten moskowitischen

Patriarchalkirche in die synodale Kirche mit einem Vertreter des Zaren
als höchster Autorität über die Kirche weiterwirkenden Oberprokureur
nicht ohne die tiefsten Erschütterungen des kirchlichen Weltleibs vonstatten
gegangen und für einen ganz ansehnlichen Teil der Gläubigen zum « Raskol»,
zum Ausbruch aus dieser satanisch versuchten Staatskirche neuen Stils,
geworden ist. Die «Altgläubigen» Rußlands, von da an eine mit Schwert
und Feuer verfolgte Minderheit, haben ihre eigenen Seiten im großen
Martyrologium der Christenheit, auf die nicht selten der große Glanz aus
heiliger göttlicher Opferbereitschaft fällt. Ebenso oft und, wie ich meine,
begreiflich und verzeihlich, haben Starrsinn und Wortklauberei ihre
Verhaltensweise bestimmt und den grausamen Eifer ihrer Verfolger
herausgefordert. Doch bis in die Gegenwart hinein sind sie eine geistliche Macht
des christUchen Glaubens auf dem Gebiet der Sowjetunion geblieben. Und
haben sie nicht recht gehabt, als sie des Zaren Erlaß im Jahre 1721 ganz
im Geheimen erfuhren, der uns in seinem vollen Wortlaut mit einem Zusatz
in einer in Danzig erschienenen Übersetzung vorliegt? In diesem «Geist-

419



lichen Regiment», «den auf Hohen Befehl und Verordnung des von Gott
gegebenen und mit Weisheit ausgezeichneten Herrn Zaren und mit Bewilligung

des ganzen Heiligen Dirigierenden Synods der Orthodoxen Russischen
Kirche am 14. Februar 1721» ergangenen Dienstanweisungen für den
Klerus erfahren wir (ich zitiere auszugsweise) im Paragraphen elf, daß der
Zar als summus episcopus sich das Recht genommen hat, das Beichtgeheimnis

in der von ihm regierten Kirche aufzuheben. Er will im Beichtvater
auch Mitwisser aus Staatsinteresse sein, denn er verpflichtet jeden Priester

zur Denunziation jedes Beichtkindes, das seinen zaristischen Interessen
zuwiderhandeln will, zuwiderhandelt oder zuwidergehandelt hat!

Ein Johann von Pomuk — unter dem Namen Nepomuk zur Ehre der
Altäre in der römisch-katholischen Kirche erhoben —, wurde im christlichen

Westen als Heiliger der Patron der unschuldigen Opfer von
böswilligem und lästerlichem, ehrabschneiderischem Gerede, weil er es selbst

vor seinem König, Wenzel von Böhmen, wagte, das Beichtgeheimnis zu
verteidigen und zu wahren, als der König in ihn drängte, auszusagen, was
seine eigene Frau und Gemahlin gebeichtet habe, und dafür von einer
Brücke in die Moldau gestürzt. Das Sakrament und die Unantastbarkeit
der Persönlichkeit, wo sie sich im Vertrauen auf das Sakrament entblößt
hatte, hatten ihm mehr gegolten als das eigene Leben. Zar Peter der Große
aber bestimmte dreihundert Jahre später, 1721: «Wofern jemand in der
Beichte seinem Beichtvater ein zwar noch nicht ausgeführtes, aber doch

vorgenommenes Bubenstück, insonderheit aber eine Verräterei, oder
Verschwörung gegen Ihro Majestät oder das Reich oder sonst ein böses Vorhaben

gegen Ihro Majestät oder Dero Familie, Ehre und Leben entdecket,
und sich selbiges nicht gereuen läßt, sondern vielmehr Recht zu haben
vermeint und daher seinen Vorsatz nicht ablegt, noch auch als Sünde
beichtet, sondern nur durch Beistimmung oder Stillschweigen seines Beichtvaters

sich darinnen bestärken will, so soll ihn der Beichtvater nicht allein
der auf rechtmäßig gebeichtete Sünden folgenden Absolution nicht würdigen,

sondern ihn auch so bald als möglich, an gehörigen Orts angeben»,
damit «dergleichen Bösewichter so geschwinde als möglich gegriffen und
nach denen dazu verordneten Orten gebracht werden sollen». Weil aber in
eben demselben Befehl verordnet ist, daß dergleichen Bösewichter nirgends
anders als in der «geheimen Cantzeley und dem Preobraschenskischen
Prikas examinieret werden sollen, so muß der Beichtvater in gedachter
seiner Anzeige die Wichtigkeit dessen, so er in der Beichte erfahren,
entdecken ...» Die «geheime Cantzeley» und der «Preobraschenskische
Prikas» sind die Bezeichnungen für die Örtlichkeiten, in denen die Geheime
Staatspolizei der Zeit Peters des Großen domiziliert war.

Welch eine — modern gesprochen — polizeinachrichtendienstliche oder
für die Indoktrination anderer, dem Staat zweckdienlicher Ideen unter dem

420



Mantel eines sakramentalen Geschehens bedeutungsvolle Rolle des Priesters

mit diesem Erlaß Zar Peters des Großen geschaffen worden ist, wird
jedem klar sein, der in der Praxis des «Umdrehens» eines Agitators oder
Spions auch nur etwas Bescheid weiß oder der sich mit der psychiatrischen
Praxis der modernen ideologischen Indoktrination zu politischen Zwecken
bekannt gemacht hat — oder gegen seinen Willen mit ihr bekannt gemacht
worden ist. Die «Seelenführung», welche dem Beichtvater in der Praxis
eines kirchlich gebundenen Lebens östlich-orthodoxer oder westlich-lateinischer

Ausprägung zukommt und in unseren Tagen oft nur durch einen

Zeitmangel der Beichtväter entfällt, wurde beinahe zweihundert Jahre lang in
der russischen Orthodoxie bewußt politisch ausgenutzt. Das gläubige Volk
wußte kaum von dieser geheimen Verordnung Peters des Großen. Die
Geistlichkeit aber mußte sie sich in der Praxis zu eigen machen, und es ist
klar, daß die polizeilichen Organe, welches Namens auch immer, sich mit
größter Raffinesse in die Kommunikation zwischen dem Beichtvater, dem

Seelenführer, und dem Beichtkind, dem Geführten, einzuschleichen
verstanden, nicht selten den Priester vorschiebend, wie im Falle Gapons 1905,

wo es um die Erhellung polizeilich wichtiger Tatbestände ging. Der
mißbrauchte Priester diente der bolschewistischen Agitation später als Indiz
für die Verderbtheit der ganzen Kirche überhaupt. Hinzu kommt, daß es

sich bei der Geschichte der christlichen Seelenführung und des christlichen
Bekehrungswesens im allgemeinen, ob es sich nun um Ignatius von Loyolas
Anweisungen für die Großen Exerzitien, Wesleys methodistische
Massenbekehrungen im England des 18. Jahrhunderts oder die Zeugnisablegung
und Selbstbezichtigung bei heutigen protestantischen Denominationen wie
der Heilsarmee oder den Pfingstbrüdern handelt, ganz auffällig um
übereinstimmende Vorstufen der politischen Indoktrination handelt, bei denen

nur das gedankenreiche, psychologisch feinfühlige Niveau, nie aber die,
um mit Pascal zu sprechen, «geheime Absicht im Hintergrunde» wechselt.

Der jüdische < Messianismus > und die marxistische Heilslehre

Der Osten hat (von einer so hochgezüchteten, intellektuell geschulten
Ordensgemeinschaft wie den Jesuiten im Westen abgesehen) immer die
besseren Psychologen gehabt als der Westen. Es mag daran liegen, daß die
lebendiger bewahrte Seelenfülle des Menschen und dessen Auffassung als
eine Alleinheit sich im Osten glücklicher und phantasiebegabter mit der
Methodik und Empirik westlicher Ideen verbinden konnte, — eine
Tatsache, welche die Rolle des intellektuellen Judentums in der Ausgestaltung
der östlichen Ideologie wie in der Praxis des Staatssicherheitswesens unter
Beweis stellt. Denn das russische oder, sagen wir generell, östliche Juden-

421



tum war ja in hervorragender Weise an der Transplantierung westlicher
Ideen nach Rußland beteiligt und sonderte sich, weil es aus antisemitischem
Rassenhaß in Rußland nie ein Ferment hatte werden können, in die Elite
des neuen marxistisch-bolschewistischen Führungsstabes ab. ImAllgemeinen
einer neuen, anti-transzendenten Heilslehre materialistischer Prägung ging
etwas von einem unauslöschlichen Messianismus dieser emanzipierten
Juden mit auf.

Auf der anderen Seite bringt das in höherem Maß als westlichen Völkern
germanischer Rasse weitaus duldensfähigere Slawentum, das in einem Raum
ohne natürliche Grenzen leben muß, besondere geistige und seelische

Anlagen in zwischenmenschliche Beziehungen als Freund wie als Feind mit.
Es ist von Anfang Jahrhunderte lang kein Naturell der Tat, der Aktion
oder der Aggression gewesen. Mit der Einladung an die Waräger: «Hier
ist ein großes Volk, aber kein Frieden und keine Eintracht. Kommt und
herrscht über uns!» begann die legendäre Geschichte Rußlands als zen-
tralistisch gelenkter Staat im «Kiewer Reich». Von Peter dem Großen an,
der bewußt westlerisch-imperialistisch dachte, ist es selber fortwährend
einer Umerziehung ausgesetzt gewesen, die in der «Diktatur des
Proletariats» und in einem Funktionärs-Heilbringertum ohne Transzendenz
geendet hat. In ganz erstaunlich kurzer Zeit hat sich durch die Indoktrination
des DIAMAT bei äußerer totaler Absperrung der Tatmensch in der Sowjetunion

auf dem Untergrund des leidens- und duldensfähigen Slawentums
mit der bunten Peripherie seiner Randvölker mongolischer, ugro-altaischer
und kaukasischer Artung entwickelt. Der Phantasiereichtum des Orientalen
hat die Seelenfülle des von keiner Empirik gestörten Slawentums befruchtet
und erweitert. Dem Drang zum Überdauern, der im Urinstinkt des Slawen

liegt und der, weil kein natürlicher Schutz vorhanden ist in der Weite der
Ebene, kein gegliedertes Element im Landschafts- und Kulturbild taktisch
ausgenutzt werden kann, die wahrhaft staunenswerte Kunst zur Tarnung
im militärischen Bereich erzeugt hat, entspricht das meisterhafte
Sicheingraben-Können des russischen oder einfach des sowjetischen Soldaten.
Er ist und bleibt auch ein Meister der Improvisation und des geschmeidigen
Anpassungsvermögens, an denen so mancher Schlag seines Gegners daneben
ins Leere geht. In der Psychologie entspricht diesem Sachverhalt die meisterliche

Kunst, rechtsherum statt linksherum (oder umgekehrt) denken und
seinen Gegner mit dessen logischen Argumenten durch eine ganz spezifisch
slawische Metalogik überwinden oder zum mindesten in die Irre führen zu
können. Ungern läßt sich der östliche Mensch, sei er Soldat oder ein Agent
mit subversivem Auftrag, beim Verhör über die Reizschwelle versetzen, in
der er zu handeln, zu reagieren haben müßte. Er verteidigt sich mit einem
psychischen Sich-Eingraben im Schweigen, um vom angreifenden Gegenüber

übersehen zu werden und nicht < geortet > werden zu können.

422



Die Translation westlicher Denkinhalte in östliche Glaubensvorstellungen

Ein hervorragendes Beispiel für die Transposition eines — für westliche
Begriffe — ganz realen, politischen Sachverhalts in eine irreale Dimension,
in welcher dem historisch Geschehenden ganz neue Qualitäten und Aspekte
zukommen, liefert uns das Verhältnis zwischen religiöser Sendung und
imperialem-politischem Herrschertum bei Iwan dem Vierten, dem Gestrengen,

und Peter dem Großen. Iwan der Vierte ist der erste russische
Herrscher, der die eschatologische Lehre des frommen Mönches Philoteus von
der Sendung Moskaus als dem dritten und letzten Rom seiner Staatstheorie
und seiner Regierungspraxis zu eigen gemacht hat. Er vertrat die Meinung,
die Stellvertretung Christi, die seinerzeit Kaiser Konstantin für sich in
Anspruch genommen hatte, sei nunmehr auf ihn, den rechtgläubigen Zaren
über ganz Rußland, übergegangen, und folglich habe er als der eigentlich
rechtmäßige Imperator mundi zu gelten. Er sei ein absoluter Herrscher, der
mit niemandem sein Recht zu teilen habe. Seine feste Überzeugung vom
göttlichen Wesen seiner Macht und von der Unfehlbarkeit seiner Entscheidungen

paarte sich bei ihm mit der Einsicht in die Mängel und Schwächen
seiner menschlichen Natur. Das Ansinnen des Fürsten Kurbskij, er möge
doch seine menschliche Natur würdiger für die Ausübung seiner in Christi
Stellvertretung geübten kaiserlichen Macht gestalten, beantwortete er mit
der theologischen Erwägung: Auch der vollkommenste Mensch sei unwürdig,

Christus auf Erden zu vertreten. Darum sei der Gedanke, sich die
Stellvertretung Christi auf Erden durch persönliche moralische Anstrengung
zu verdienen, ein böser Frevel, der nur zur Verringerung des Bußbedürfnisses

führen könnte. Auch manche große Heilige hätten ja viele Sünden

begangen.
So sieht der Zäsaropapismus Iwan des Vierten aus, dessen weltliche

Gewalt über Leib und Leben seiner Untertanen noch ganz im Religiösen
integrierte. Der einzige Unterschied zu jenem Peters des Großen besteht
darin, daß Iwan der Vierte der Meinung war, er regiere als Beauftragter
seiner Kirche seinen Staat, während Peter der Große in der Furcht vor
einem selbständig denkenden geistlichen Oberhaupt mit der synodalen
Reform seiner Kirche bestrebt war, sie vom Staat aufsaugen und in der
«Staatsräson» entmachten zu lassen. Im Auftrag des Zaren wurde vom
«Oberprokureur des Heiligen Synods» nun dem Staatsbürger nicht nur
bürgerliches Wohlergehen, sondern auch «Glückseligkeit» versprochen,
und eben diese Zukunftsvision ist es, die das Politbüro des Kommunismus-
Bolschewismus in einer der Transzendenz völlig entbehrenden Form heute
noch den Massen verheißt. Nur ist der totale Anspruch der Staatsräson zur
absolutistischen Gewalt der Ideologie und ihrer Diener geworden.

Iwan der Vierte machte dem Fürsten Kurbskij zum Vorwurf, daß er

423



seinen unschuldigen Kopf nicht dem Henkersbeil überliefern wollte. Denn
sterbe Kurbskij als Märtyrer, meinte er, so werde ihm das die ewige Seligkeit

erwirken. Sterbe er aber im Aufruhr wider ihn, seinen Zaren, so gerate
ihm das zur ewigen Verdammnis. — Ist diese Logik weit entfernt von dem
Befehl zur entwürdigenden Selbstbezichtigung vor Gericht, den der Bolschewismus

um der Herrlichkeit seiner Ideologie und der Gehorsamspflicht
gegenüber der Partei willen an so viele seiner Funktionäre hat ergehen
lassen, damit er sie — in Verfolgung eines letzten Dienstes der Delinquenten
für Partei und Staat, mit dem sie vor dem Richterstuhl der Doktrin
bestehen könnten — dem Genickschuß im Keller überlieferte Nur die
absolutistischen Gremien der Verantwortung wechseln, nicht die indoktrinato-
rische Methode.

In solch prismatisch vielschliffiger Gestalt erscheint uns der Begriff Osten,
mit jedem Jahrhundert und schließlich mit jener Akzeleration, mit der
Geschichte ihrem Ende zueilt, in jedem Jahrzehnt gewandelt, was die
völkische, militärisch-politische, soziologische und kulturelle Struktur betrifft.

Die Fundamente des < Westens>

Ähnlich verhält es sich mit dem Begriff «Westen». Was ist der «Westen»,
wo fängt er an, wo hört er auf? Mit welcher unverwechselbaren Eigenheit
hat er Gestalt angenommen? Ich glaube, jeder Pole, jeder Litauer, jeder
Este und jeder Lette, nicht zu reden von Rumänen, Ungarn und
römischkatholischen Volkstümern in gewissen blockfreien staatlichen Gebilden des

Balkans haben längst für den Westen optiert und diese Option mit
beweiskräftigen Leistungen vor Augen geführt. Man sollte in Zeiten wie unseren,
da «die Massenmedien» soviel beredet werden, einmal ermessen, mit was
für einer staunenswerten Leistung man es beim litauischen Volk zu tun hat,
das vierzig Jahre des Verbots der lateinischen Lettern in ungebrochener
geistiger Vitalität und in unzerstörter Kontinuität seines geistigen,
geistlichreligiösen Selbstbewußtseins überlebt hat und auch heute, da zum gedruckten
Wort das im Radio gesendete, in der Television veranschaulichte, gekommen

ist, weiter übersteht. Und Polen! Wer ermäße nicht so ruhmreiche
Widerstandskraft eines Volkes, das sich im Bekenntnis zu seiner westlichen
Kultur und seinem lateinisch geprägten Glauben heute mehr als hundert
Jahre der Neuzeit lang immer und immer wieder innerlich und äußerlich
erhebt gegen jedweden Druck, aufrichtet an seinem Bewußtsein als Polonia
aeterna unter dem Machtschutz der Gerechtigkeit eines christlichen Gottesbildes,

mit der Mutter des Gottessohnes als ewiger Patronin und Fürbitterin!
Sind Ihnen solche Vorstellungen wie jene von der Gottesmutter Maria
als ewiger Patronin der «pospolita polska» und der politischen Stellung

424



des Erzbischofs von Gnesen und Warschau als Reichsverweser des polnischen

Gemeinwesens fremd, — sie sind geschichtsträchtig, wenn man,
zum Beispiel, an die verwickelten Händel König Karls des Zwölften von
Schweden mit Polen denkt, und sie sind bis in unsere Tage, da Kardinal
Wyschinski mit seiner Kirche dem von Moskau her gesteuerten Gomulka-
Regime Trotz bietet, geschichtsmächtig in universalem Sinn.

Ich kann, zu so aphoristischer Kürze ich hier gezwungen bin, für den

Begriff «Westen» keine anderen entscheidenden Wert- und Wesensmaßstäbe

anlegen als sie nach christlichem Glauben im absoluten Wert von
Persönlichkeit, Glaube, Recht und Freiheit beschlossen sind. Der atheistische
dialektische Materialismus, der in der «östlichen» Ideologie der gesamten
politisch-militärisch-wirtschaftlich-kulturellen Einfluß-Sphäre, dem
Commonwealth der Sowjetunion, am Werke ist, hat zwar um des Imperialismus'
willen längst die klassischen Normen des Marxismus-Leninismus verlassen

müssen, aber der Glaube an die absoluten Werte von Persönlichkeit, Glaube,
Recht und Freiheit, die alle im Christentum gründen, hat mittlerweile für
die westliche Demokratie mit ihrer Wirtschaftsgläubigkeit, ihrem
gesellschaftlichen Aufbau, ihrem Staatswesen und ihrer Geschäftigkeit auch
keinerlei rechte Bedeutung mehr. Steht es so um die Grundwerte, welche
die freiheitsgläubigen Völker gegen den DIAMAT des Kommunismus zu
verteidigen haben, so erkennen wir, daß die vielen im Skeptizismus und
«unheiliger Nüchternheit» oder in organisierter Langeweile wie erfrorenen
oder erlahmten Jugendlichen des Westens nicht so unrecht haben, wenn
sie den Kommunismus um seinen Glauben beneiden und in einem Gemisch
von pubertärem Trotz, Enttäuschung an ihren Vätern oder Mangel an wirklich

gestalterischen Leitbildern der Meinung sind, der Westen habe nichts
zu verteidigen. Zwar hätte er Großes zu verteidigen, geben die der Einsicht
Zugänglichen mit Zögern noch zu : eben die absoluten Werte der geschichts-
philosophischen und soziologischen Trinität von Persönlichkeit, Freiheit
und Recht, die — wie widerwillig es auch zugegeben werden mag — im
Christentum gründet.

Die Entleerung der westlichen Welt. Der ethische Humanist und der Christ
in gleicher Lage

Aber die Tragödie nimmt ihren Anfang mit der Unfähigkeit der handelnden
Generation, daß sie das, was sie zu verteidigen hat und vorgibt, eben nur
als schwindende Erinnerung und blasse Hoffnung, als Wahlkampf-Slogan
und nicht als lebendig gegenwärtigen Glauben besitzt. Das Christentum
selbst hinwieder, gleich welcher Konfession, sieht sich in seiner privilegierten
Rolle und Entfaltungsmöglichkeit schon längst viel zu wenig verpflichtet,

425



an der sich unter seinen wie Gottes Augen immer amorpher werdenden
Welt tätig Anteil zu nehmen, auch wenn es nach der wohlmeinenden Devise
handeln will, daß das Gottesreich nicht von dieser Welt sei. Die noch viel,
viel schwerer wiegende Gefahr wächst von der Tatsache des Unglaubens
innerhalb der Kirche auf die säkulare Welt zu. Denn die gottleere Umwelt
wächst von Tag zu Tag, die Manifestation der Ungläubigkeit kennzeichnet
unsere Zeit ebenso sehr wie die modische Bewunderung religiöser Kunst,
die zu nichts verpflichtet, und der «Bürgerschreck» in Gestalt der modernen
Literaten ist das pervertierte Hätschelkind eines sich selbst diffamierenden,
sich selbst fragwürdig und bodenlos gewordenen bürgerlichen Parketts.

Der verfremdende DIAMAT als Unterwanderung oder Überfremdung des

Westens

Der ethische Humanist — (der Publizist Karl Josef Hahn hat ihn einmal
«einen geläuterten Nachfahren des marxistischen Materialisten und des

liberalen Aufklärers» genannt, aber ich meine, das setzt ihn zu tief herab) —,
der ethische Humanist befindet sich diesen Erscheinungen des modernen
Lebens gegenüber eigentlich in der gleichen Lage wie der Christ: Vom
Humanen wie vom Christlichen her gesehen ist die indifferente
Massengesellschaft des Westens ein Milieu, das die sitthchen Grundlagen unserer
Kultur in einem langsamen, nichts desto weniger unaufhaltsamen Prozeß
zu erschüttern droht. In die Leere, die bei weitem nicht immer empfunden
wird und durch einen ungeheuren, in rasendem Tempo wachsenden
Aufwand an Komfort immer wieder zugedeckt wird, in die Skepsis und in die
Selbstflucht als einem Symptom der verfehlten oder bei so vielen unserer
Zeitgenossen gemiedenen existentiellen Entscheidung dringt die Suggestion
des Faktischen ein, in welcher für die metaphysische Dimension überhaupt
kein Raum mehr übrig ist. In die einstige Welt der Nächstenliebe, beispielsweise,

ist im Osten der Begriff der Solidarität, der Einheit des Proletariats,
und im Westen der Begriff der «Volksgemeinschaft» (in der
nationalsozialistischen Terminologie), der «Nachbarschaftshilfe» (im demokratischen

Vokabular) getreten. Von der gottgewollten Nächstenliebe, in der
sich ja des Menschen Liebe zu Gott bewährt, gelangt der Mensch der
Gegenwart unbeschadet eines Glaubensverlustes zur rein pragmatischen
Wirtschaftshilfe, die keine metaphysische Wurzel und kein metaphysisches
Ziel hat. Wüßte er eine Antwort, wenn man ihn fragte, was seine humane
Mitverantwortung bei fremdem Unglück von der «Solidarität» der
östlichen Ideologie trennt? Und besteht überhaupt ein wesenhafter Unterschied

zwischen beiden, wenn Gott ausgeklammert wird Hinzu gesagt sei

noch, daß jeder Slogan, der zur «Sohdarität», zur Erfüllung der «Volks-

426



gemeinschaft» als Haftpflichtverband oder zur Nachbarschaftshilfe in einer
fermentlosen Massengesellschaft weit mehr Publizität erhält als die Zehn
Gebote oder die an christliches Glaubensgut anknüpfende Menschenliebe
als Gottesliebe. Es ist klar, daß namentlich im «Glücksdenken», dem
Haben-Denken und nicht Sein-Denken, das so eng mit der eigenen Erfahrung

verknüpft ist, sich das ideelle, soziologische und soziale Gefüge der
westlichen Massengesellschaft durch andere Ideen, wie zum Beispiel jenen
einer materialistischen Dialektik am ehesten auflösen läßt, damit neue
Doktrinen die Macht erhalten. Dies sei in einem Bilde verdeutlicht, das

aus der Zoologie genommen ist. Im Bereich der Tiere vom Instinkt gesteuert,
im Bereich des Menschhchen notwendigerweise, um humane Gültigkeit zu
bewahren, aus einer Miez-menschlichen, gottgewollten Gesetzlichkeit freien
Willens angenommen: Das lebendige, im Schlaf atmende Gesamtwesen
eines Bienenvolks im Winter kann nur überleben, wenn im ganzen die
Stabilität des Schwarms gewahrt bleibt, im einzelnen sich aber eine unentwegte

Mutation vollzieht, in welcher die vom Instinkt des Einzelnen wie
dem vereinten Instinkt einer Gesamtheit gelenkte Position des Individuums
sich ständig ändert, so daß jedes Einzelwesen sich zum Wohl der Gesamtheit

unaufhörlich vom Innersten des Volks zur Außenfläche, von Wärme
zu Abkühlung, und wieder zurück, bewegt. Die Harmonie, mit welcher
sich diese fortwährende Umschichtung der Partikel in Richtung zum Wohl
des Ganzen vollzieht, schafft sich bis in den Bereich des akustisch Erfahrbaren

Ausdruck Ist ein dieser Verhaltensweise analoger Vorgang in unserer
heutigen, teils überorganisierten, teils zu amorpher Stimmlosigkeit der von
Funktionären gesteuerten Massengesellschaft noch möglich? Läßt eine
Mutation von totalem Ausmaß sich noch denken, erhoffen, verwirklichen,
— außer in oder nach einer unvorstellbaren Geschichtskatastrophe?

Von dieser Harmonie — nicht unähnlich jener Harmonie, welche als

«Symphonie der Gewalten» dem russischen Patriarchen Nikon für das

Verhältnis zwischen Kirche und Staat im 16. Jahrhundert vorschwebte und
die schon ein Teil des Glaubensgutes der Kirchenväter gewesen war —, von
dieser Harmonie ist in der modernen Massengesellschaft des Westens nichts
zu spüren. Es wäre keine Autorität zu benennen, welche sie zu erzielen
vermöchte, so wie ja auch die «Vereinigten Nationen», als Institution ein
Glaubenssurrogat des fortschrittlerischen Pragmatismus, einen zwischen

Tragik und Lächerlichkeit schwankenden Schiffbruch erlitten haben. Gibt
es, muß man fragen, außer der Gewalt eines Diktators und seines geheimen
und öffentlich sichtbaren Herrschaftsapparates noch irgend eine Institution,
die so etwas wie Macht über die Herzen erwarten könnte? Oder ist alles
Geschick des Westens, in jedem Bereich, dem Zufall wechselnder
Koalitionen, dem Preis- und Lohngefälle, wirtschaftlichen Dehnungs- und
Schrumpfungsprozessen und, nicht zuletzt, dem Gesetz der Trägheit der

427



Massen anheimgegeben Nicht ganz umsonst ist die widerwärtige Redensart,

daß etwas «ankomme» beim Publikum oder «nicht ankomme» in
diesem Zeitalter der bis in den fernsten Busch ausgestrahlten Massenmedien
entstanden. Das meiste von allem geht ins Leere und hinterläßt in der
Indifferenz des hilflos überforderten Zeitgenossen den ennui, der in
einem Spenglerschen Weltbild der letzte furchtbare Peiniger einer entarteten
Welt wird, die sich selbst zerstören muß, um etwas zu tun zu haben.

Hier wäre eine heroische Selbstentscheidung nötig, die in der Buß-
Terminologie der katholischen Kirche «der heldenmütige Liebesakt» der

Selbstaufopferung für Gott genannt wird, ein Akt, der Ganzes im einzelnen
und Einzelnes im ganzen umschließt; es ist Zwinglis Mahnung, um Gottes
willen eine tapfere Tat zu tun. Ist die Kraft der Entscheidung dazu im
Bereich einer Tat nicht vorhanden, so nistet sich, wie wir es so oft und, vor
allem, so verschiedenen Orts gewahren, gleich welche Mentalität beim
Einzelnen wie bei einem ganzen Volk zugrunde liegt, bei der Passivität der
große Einflüsterer, der Indoktrinator ein, der als das Gespenst des «
Gehirnwäschers» im Bereich der vulgären Sensationspresse nichtsdestoweniger
auch ganz seriös — ich möchte sagen: so seriös wie der Teufel selber —
vorhanden ist. Mag er, praktisch gesprochen, als «Unterwanderung» oder
als «Überfremdung» der unserer westlichen Mentalität in Wesensartikulation

und geschichtlicher Erfahrung zugeordneten geistigen und materiellen
Wirklichkeit auftreten oder unvermerkt unseren Bewußtseinsinhalt verfälschen

und durch andere Werte ersetzen — jedwede Manipulation rührt an
unsere Identität. Unsere Identität aber ist außer in einer Zone des Gehirns,
die wir noch nicht kennen, in unserer Selbsterfahrung und unserem
Selbstbewußtsein gegründet. Dies rührt an die nur theologisch anzugehenden
Bereiche unserer Existenz.

Ist von Indoktrination: der Auswechslung alter Bewußtseinsinhalte gegen
neue, welche der Indoktrinator an Stelle der alten funktionieren zu sehen

wünscht, die Rede, so meldet die Theologie den Vorbehalt an, ob denn der
Mensch schlechthin manipulierbar sei, in seinem Wesen, Handeln, Denken,
vorab aber seinem Wesen nach veränderlich bis auf den Grund, nicht nur
nach intellektueller oder emotionaler Wandelbarkeit seines Weltbilds,
sondern im Sinne einer Manipulierbarkeit der Identität, — von der allerdings
weder der Theologe noch der Mediziner genau wissen, in welchem Teil
des Gehirns sie sich herstellt.

Zum anderen wäre zu unterscheiden zwischen kollektiver und
individueller Indoktrination.

Zum dritten muß unterschieden werden zwischen der Indoktrination
von gefangenen Menschen oder durch Usurpation isolierten Völkern, und

428



der Indoktrination von «freien» Menschen und «freien» Völkern, so ungenau

die Begriffe «frei» und «Freiheit» auch werden, wenn die Konfrontation

mit dem Begriff christlicher Freiheit entfällt.
Der Begriff «östlich» in der Verwendung des Sammelbegriffes «östliche

Indoktrination» wird nicht mehr vage, wenn wir ihn (nach der geltenden
Praxis) auf die Anwendung der Methode durch in der bolschewistischatheistischen

Doktrin der Sowjetunion geschulte Indoktrinatoren beziehen;
denn es hat sich in jedem der von der Sowjetunion dominierten Satellitenstaaten

und ebenso in der nun abtrünnig gewordenen Volksrepublik China
gezeigt, daß das Kader der Indoktrinatoren durch die sowjetische Schule

gegangen ist, der man eine gewisse Kontinuität in der Praxis mit der alten
Ochrana, der zaristischen Sicherheitspolizei, nicht abstreiten kann. Die
wesentliche Bereicherung der alten, zaristischen Methoden ist von der
modernen Naturwissenschaft und den Postulaten der Wissenschaft von der
Verhaltensweise des Menschen unter künstlich hergestellten
Lebensbedingungen her erfolgt.

Das bedrohte Menschenbild

Für das Menschenbild des Biologen gibt es nur einen beseelten Körper und
eine körperhafte, also leibgewordene, Seele. Leben kann da nicht anders
denkbar sein als in der polaren Beziehung zwischen Natur und Geist.
Zwingt unsere anthropologische Einsicht uns, die rein geistigen Phänomene,
die uns als Resultate abstrakten Denkens, künstlerischer Gestaltung oder
religiöser Erkenntnis begegnen, aus dem Auge zu lassen, je tiefer wir in die
biologische Symbiose von Sekretion und Denkfunktion Einblick erhalten,
so erhebt sich für den Psychologen und auch für den Psychosomatiker die
bedrängende Frage, wo er nun eigentlich den anderen Zusammenhang zu
suchen hat: jene Zone des Gehirns, das wir ja zu kennen meinen, in welcher
sich Geist und Natur vereinen und sich erst im letzten und eigentlichen
Sinne die Identität des Menschen, sein Bewußtsein von sich selbst als
unverwechselbarer Personalität, herstellt. Und wenn ich schließlich die Frage
aufwerfe, ob nicht der Mensch eben doch manipulierbar, sein Ich auswechselbar,

sein Bewußtsein von sich selbst als Personalität zu verfälschen oder
zum mindesten wesenhaft zu verändern ist, und ob nicht das ganze christliche

Menschenbild, demzufolge wir «Gott zum Bilde» geschaffen sind und
als Menschen Göttliches in uns zu wiederholen oder in uns selbst zu
verwirklichen haben, in einem naturwissenschaftlichen «Titanensturz» der
Neuzeit unterzugehen droht, dann ist das nicht die Frage eines medizinischen
Laien oder eines ungeschulten Liebhabers der Philosophie und der Psychologie

an sich selber, sondern ganz konkret gesprochen die Frage eines
Mannes von bald sechzig Jahren an seine Welt und deren Menschen, vor

429



denen er bisweilen als angeklagt Befragter oder als anklagender Befrager
aufgetreten ist. Ganz zuletzt ist es die Frage eines Christen an die existentielle

Beglaubigung dessen, was er aus dem Glauben als Wahrheit durch
die Wirklichkeit Gottes in der Geschichte in vielen Büchern selber
dargestellt hat.

Man hatte mir vor einiger Zeit die Aufgabe gestellt, einen Vortrag zu
halten über das Thema: «Ist ein Martyrium noch möglich?» Ich habe mich
gescheut, darüber zu sprechen. Denn ich meine, daß es durchaus Umstände
gibt, unter denen ein Martyrium im herkömmlichen Sinne gar nicht mehr
möglich ist. Jedenfalls nicht im Sinne einer Zeugenschaft vor der Welt, in
der Dimension des für die Allgemeinheit menschlich Wahrnehmbaren,
sondern nur noch bei einer bis anhin für unglaublich gehaltenen äußerlichen
Erweiterung des Weltbildes ebenso unglaublichen Schrumpfung der inneren
Existenz, in der irrationalen Beziehung der menschlichen Existenz zum
Göttlichen und in dieser allein als ein Zeugnis für die Wahrheit der
Wirklichkeit Gottes. In extremis gesprochen: Es könnte ja möglich sein, daß —
nach christlichem Glauben — eine zweite Inkarnation Gottes in der
Geschichte der Menschheit nach dem historischen Jesus von Nazareth sang-
und klanglos, einzig für ganz wenige Mitwisser bekannt, ohne
Volksbewegung und Volkserhebung und Apostolat wie bei den Ereignissen in
Jerusalem im Jahre 32 nach Christus, in den Kellergefängnissen eines
totalitären Staates untergehen könnte: für die Geschichte der Ketzerverfolgungen

durch Inquisitoren einer christlichen Konfession eine der
bedrängendsten Fragen, die schon Dostojewskis «Legende vom Großinquisitor»
spiegelt, wichtig und unabdingbar wesentlich im Fokus der Konfrontation
des Einzelnen mit der Inkarnation Gottes, der gegenüber er das Heil der
mitmenschlichen Allgemeinheit im Sinne eines «bonum commune» zu
verantworten hat.

Andererseits kann einem der Atem stocken, wenn man die wissenschaftlich

erkannten, durch lange Versuchsreihen gesicherten Ergebnisse der
Umstrukturierung des Menschen in seiner innersten Potenz erwägt: eben
in jener Zone des biologisch eben noch Faßbaren, in welcher sich die Identität

des Individuums recht eigentlich aus Rationalem und Irrationalem
herstellt. Und auf diesen Grenzbezirk, in dem menschliche Verantwortung,
wie sie aus jeder Erkenntnis erwächst, sich in Heilkunst und Verbrechen
scheidet, möchte ich mit dem Folgenden Ihre Aufmerksamkeit lenken.

Ist auch der Mensch künstlich spaltbar?

Lenin, der ebenso kühne, spekulative Politiker wie bedenkenlose Realist
unter den Revolutionären, war der erste, der die ungeheuren Möglichkeiten
in den von der Jahrhundertwende an von einem einsamen, eigenbrötleri-

430



sehen Forscher betriebenen Versuchen mit Tieren zur Feststellung ihrer
Verhaltensweise bei der Auslösung «bedingter Reflexe» für die politische
Umstrukturierung des russischen Volkes in den allgewaltigen Staat des

«neuen Sowjetmenschen» erkannt hat. Iwan Petrowitsch Pawlow,
Nobelpreisträger der Neurologie im Jahre 1904, hatte die Lehre vom «bedingten
Reflex» erarbeitet, die sich auf die These stützt, daß eine auf Assoziationen
aufgebaute Schulung bei einem in völliger Isolierung lebenden Tier bis zu
einem gewissen Grad jede nur gewünschte Reaktion hervorrufen könne, —
eine These, die heute von amerikanischen Forschern am Geschlechts- und
Paarungstrieb von Ratten mit raffinierter Verfeinerung der Mittel weiter
überprüft wird. Die Ergebnisse von Pawlows Versuchen erklären die

Anpassung von Tieren an ihre Umwelt und bestimmte rhythmisch wie arhythmisch

wiederkehrende Ereignisse in ihr, wenn sie auf gewisse äußere optische
oder akustische Reizeinwirkungen mit gewissen körperlichen Reaktionen
zu antworten beginnen. Pawlow, alles andere als ein politischer Neuerer,
hatte die Übertragbarkeit seiner Forschungsergebnisse auf die Beurteilung
menschlicher Verhaltensweisen selber angedeutet. Und diese Andeutung
eines Forschers strengster Observanz war für Lenin ein politischer Anhaltspunkt;

es war die Geburtsstunde der Isolation als politischem Mittel der
Machtentfaltung und -erhaltung; des unabsehbaren optischen Kleinkriegs
der Ideologie auch gegen das trägste menschliche Gehirn in der
kommunistischen «Wandzeitung», im Straßentransparent, in der schriftlich fixierten

«Losung» oder «Plattform»; es war die Geburtsstunde der akustischen
Einpeitschung mit Sprechchören und Musik, es war der Anfang der großen
bolschewistischen «Umerziehung» des trägen russischen «Menschen-
materials» zu aktiven Mitarbeitern des sowjetischen Staatsneubaues. Im
Anfang kollektiv eingesetzt, mit dem Fortschreiten der wissenschaftlichen
Untersuchungen gegen Ende der zwanziger Jahre in den berüchtigten
«Schauprozessen» einer ganzen Welt am individuellen Beispiel der Sich-

selbst-Bezichtigenden und -Verurteilenden, ob es nun Generäle oder
Parteifunktionäre waren, sichtbar. Und nicht nur, wie die Welt zwischen Prag
und Peking gelernt hat, in den Praktiken des sowjetischen MWD erfolgreich
und bis vor das Forum einer international beschickten Zuhörer- und
Zuschauerschaft haltbar, sondern überall dort, wo der dialektische
Materialismus Wurzelboden gefunden und ein einst völlig anders geartetes
Gemeinwesen zerstört und nach sowjetischem Vorbild wiederaufgebaut hat.

Es ist mir hier nicht möglich und für die Behandlung des Gesamtthemas
vielleicht auch nicht wesentlich, den Ablauf dessen darzustellen, was vorab
am individuellen Objekt als «Gehirnwäsche» bezeichnet wird. Durch die
Berichte jener, die sie überlebten, besitzen wir ein hervorragendes Vergleichsmaterial.

Lajos Ruff hat die Geheimnisse des Budapester Zentralgefängnisses
aufgedeckt, aus dem Kardinal Mindzenty als ein zerstörter und in den

431



Konturen seiner einstigen Personalität doch vergröberter Mensch befreit
worden ist; Weißberg-Cybulsky, der alte «Berufsrevolutionär», und Stypul-
kowsky haben die Schrecken des «großen Conveyers» beschrieben; Dries
van Coillie, der naive belgische Missionar, hat über seine drei Jahre im
Zentralgefängnis von Peking rückhaltlos offen Rechenschaft abgelegt, —
ganz zu schweigen von den tiefschürfenden Arbeiten so bedeutender
Psychiater wie Meerloo und Sargant.

Halten wir nur fest, daß es sich bei dem, was heute im Westen gemeinhin
«Gehirnwäsche», im Osten dagegen «Umerziehung», «Gedankenreinigung»
oder «Herzenswasche» genannt wird, nicht um sadistische Exzesse einzelner

perverser Machthaber handelt, wie wir sie aus Nachkriegsprozessen gegen
Kriegsverbrecher kennen, sondern um ein System, sich des menschlichen
Geistes für politische Zwecke völlig zu bemächtigen.

Grundzüge einer Indoktrination bis zur Konversion. Die < Großen Exerzitiem
und der (bedingte Reflex>

Die erste Phase einer jeden Gehirnwäsche muß in der Zerstörung der
ursprünglichen Persönlichkeit bestehen, und mit die wichtigste Bedingung
dafür ist die völlige Isolation des Opfers. Nur ist für die Unterbindung
jedweder Kommunikation nicht immer die Verbringung in eine Einzelzelle nötig
(obschon viele Überlebende von einer monate-, ja jahrelangen, mit Abständen

in totaler Dunkelheit verbrachten Haft berichten). Das Gefühl völliger
Verlassenheit beim Opfer hervorzurufen, ist ja auch durch die Beigesellung
extrem andersgearteter Mithäftlinge möglich. Die ständige Gesellschaft von
Kriminellen läßt den Intellektuellen womöglich tiefer vereinsamen als die
Einzelhaft (der Norweger Petter Moen hat Eindrückliches davon erzählt),
und die Anwesenheit von Spitzeln verhängt über den Gefangenen tieferes
Schweigen als die bis auf ihn selbst leere Zelle, die sein geflüstertes
Selbstgespräch hören darf.

Zur Isolation treten als Zerstörungsmittel systematisch hervorgerufene
Übermüdung durch länger andauernden Schlafentzug oder durch gewaltsame

Unterbrechung der Schlafphasen und allgemeine Schwächung, sei es

durch Unterernährung oder durch Liegeverbot, wie Dries van Coillie
berichtet, oder durch zusätzlich verfügte körperliche Anstrengungen. Auch
hat es sich, je souveräner der Geist scheint, der in dem Gefangenen gebrochen

oder zerstört werden soll, stets als wirkungsvoll erwiesen, das Gefühl
der Erniedrigung zu erzeugen. Schimpfliche und schamlose Situationen
und Maßnahmen zu erfinden, ist die Phantasie der Büttel seit den Zeiten
des Gefangenen vor Pilatus nie müde gewesen. Sie dienen aber nicht sosehr
sadistischer Selbstbefriedigung der Wächter als der vorsätzlichen Entwürdigung

ihres Opfers.

432



Jedem Arzt ist bekannt, daß solch eine Prozedur nach kürzerer oder
längerer Dauer zu so etwas wie einer «Autointoxikation», einer
«Selbstvergiftung» führt, und daß ein Personverfall unausbleiblich ist. Der
Gefangene gerät «in eine Art geistigen Nebels. Sein Gedächtnis funktioniert

nicht mehr richtig, die Persönlichkeit entfremdet sich ihrer Erlebniswelt,

das Ich kann sich nur noch mangelhaft orientieren, das Bewußtsein
nimmt ab, die Funktionen der Kritik sind gestört».

In diesem Stadium wird ein erstes Verhör mit einiger Aussicht auf
Erfolg stattfinden können. Die emotionale Wirkung der endlichen
Einberufung vor den Verhörsleiter, die vielleicht schon wochen- oder monatelang

in der Ungewißheit des Wartens herbeigesehnt worden war, ist
gesichert, und Weißberg-Cybulsky wie Stypulkowsky oder Coillie geben
nachdrückliche Beweise für die — bei allem Bangen — beinahe freudige Erregung,
welche den Häftling auf dem Wege zu seinem künftigen «Beichtvater»
erfüllt. Der Verhörsleiter braucht nicht die Zertrümmerungsmethode des

«großen Conveyers» anzuwenden und sein Opfer niederzuschreien, — er
kann sein Opfer in für dieses unmöglich zu durchschauender Bonhomie zur
Mitarbeit und zur Zusammenarbeit auffordern, um die «Mißverständnisse»,
die es in seine Gewalt gebracht haben, rasch aufzuklären, und seine Einladung,

reinen Tisch zu machen und einen aufrichtigen Lebensbericht zu
verfassen, wird auf größte Bereitwilligkeit stoßen. Allein: ist dieser Lebensbericht

bei Gewährung von gewissen Hafterleichterungen einmal geschrieben

und dann durch neue Aussagen ergänzt worden, so wird es dem
Verhörsleiter ein leichtes sein, Widersprüche zwischen dem schriftlichen Bericht
und den mündlichen Aussagen aufzuzeigen, — oder aber scheinbare
Widersprüche, die zu erklären das logische Denken seines geschwächten Opfers
einfach nicht mehr ausreicht. Mit Güte oder mit Strenge angehalten, seinen
Lebensbericht noch einmal und ehrlicher zu verfassen, wird er anfangen,
ängstlich sein Leben zu erforschen und zu versuchen, jedweden Widerspruch

zu vermeiden, was ihm aber schon dadurch schwerfällt, daß er nicht
die geringsten Anhalte für alles, was er früher schon geschrieben und gesagt
hat, besitzt. Auf neue Widersprüche zwischen der ersten und der zweiten
Fassung aufmerksam gemacht, wird er eine dritte, auch eine dreißigste und
immer neue Fassungen abliefern und rettungslos im Strudel seiner eigenen
Angst, Desorientierung, Erinnerung, Geständnisbereitschaft und Skrupulanz
versinken. Sein fieberhafter Eifer wird nur noch darauf ausgehen, den bald
Mißtrauen und Argwohn äußernden, bald väterlich-gütig Nachsicht
spendenden Verhörsleiter zufriedenzustellen und sich seiner Aufmunterung,
tiefer und tiefer zu schürfen, würdig zu erweisen. Allmählich ist er nämlich
selbst überzeugt geworden, daß irgend eine furchtbare Schuld auf seinem
Leben lastet.

Die Zeit seiner schriftlichen Betätigung hatte ihm gewisse Anpassungen

433



an normalere Lebensumstände gebracht. Jetzt, da er ein paar Dutzend Male
sein Leben geschildert hat und in ebenso vielen Spalten des Widerspruchs
und der Unklarheit zwischen den einzelnen Fassungen zappelt, setzt abermals

schärfste Isolation ein: eine «reductio ad absurdum», die nur von
Verhören unterbrochen wird, wochen- und monatelangen Verhören, zu
jeder Tages- und Nachtzeit, in der er sie nicht erwartet und in der stets

ausgeruhte, sich abwechselnde Verhörsleiter ihn bedrängen. Ihn — und
andeutungsweise vielleicht auch noch alles, was ihm lieb ist oder gewesen
ist, wie man aus seinen eigenen Erklärungen und Schilderungen weiß:
Familie, Freunde, Glaubens- und Gesinnungsgenossen. Und vom Unheil,
das sich gegen andere zu wenden droht, werden die eigenen Schuldkomplexe,
die jeder Mensch in sich trägt, aktiviert. Denn wer von uns hätte nichts zu
gestehen? Wer hätte ganz und gar Frieden mit sich? Wer dürfte wagen,
andere rechtens zu belasten mit dem, was einem selber widerfahren ist?

Es gibt keinen Menschen, der nicht seine «Zerreißgrenze» bei
Spannungsbelastungen hat, ebenso wenig wie einer von Professor Pawlows Hunden,
und es gibt keinen einigermaßen geschulten «Gehirnwäscher», der es nicht
fertigbrächte, alle inneren Konflikte, Traumata, Minderwertigkeits- und
Schuldkomplexe, die sein Opfer innerlich nur verdrängt, aber nicht
verarbeitet hat, gegeneinander auszuspielen. Er weiß mehr, als sein Opfer im
Augenblick weiß, er weiß alles, und so kann es geschehen, daß für den
Gefangenen der Verhörer allmählich zu einer allmächtigen und allwissenden
Vaterfigur wird, von der er alles zu fürchten und alles zu erhoffen hat und
die schließlich auch die letzte Brücke zur Außenwelt und zu seinem
vergangenen Leben bildet, und wäre es auch «nur» die Sprache seines geraubten

Lebens. — So hat der belgische Missionar Dries van Coillie es im
Zentralgefängnis von Peking erlebt. Als er nach drei Wochen Schlafentzug,
Hunger, Erniedrigung und Folter zwischen den Soldaten, die ihn beim
Verhör bewachten und schlugen, ohnmächtig zusammenbrach, nach geraumer

Zeit wieder erwachte, sich in dem großen Verhörszimmer anfangs ganz
allein fand und erst nach geraumer Zeit einen freundlichen jungen Mann
entdeckte, der ihn mitleidig betrachtete und ihn hier, unter Tausenden und
aber Tausenden fremdländischer Häftlinge, in fließendem Französisch
ansprach, da galt diesem jungen Fremden in überwältigter Dankbarkeit
seine Zuneigung, und unter den Händen dieses neuen «Freundes» nahmen
in dialektischer Verkehrung aller Begriffe jene wahnwitzigen Geständnisse
Gestalt an, von denen er gemeint hatte, nie und nimmer würde er derartiges
gestehen können.

Ein Gehirnwäscher vom Fach hat am Ende der ersten Indoktrinations-
periode ein Geständnisse stammelndes Wrack vor sich, einen Menschen,
der förmlich nach Selbstbezichtigung hungert und in seiner gegen sich selbst
wütenden Phantasie von Geständnis-Leistungsgier besessen ist. Die psy-

434



chische Regression, die beabsichtigt gewesen war, ist zur Tatsache geworden,
das personale Ich und sein (ihm unauswechselbar eigen geglaubter)
Weltentwurf sind zerstört. Dieser Mensch wurde auf das Niveau des Pawlow-
schen Experimentalhundes reduziert und damit reif für die zweite Phase:
die Erziehung zum neuen (Sowjet)Menschen, für die Indoktrination. Sie

baut auf neuen Verhaltensweisen, neuen Gefühlen, neuen moralischen
Wertungen und neuen Kommunikationen zur Um- und Mitwelt auf, gegen
welche der Gefangene keinen Widerstand mehr zu leisten vermag, weil er
sich an seine alten, ursprünglichen, kaum — oder nur mit Widerwillen —
erinnert.

Zahllos sind die Zeugnisse der «Wiedergeborenen» oder «Erlösten» oder
«Bekehrten», die ihren «Rettern» Dankbarkeit bezeugen: jenen Einpaukern,

Tutoren, Politruks oder wie immer man diese Exerzitienmeister
nennen mag, welche die «Studiengruppen» der Gefängnisse leiten und
jedem der ihnen Anvertrauten, unter genauer Abstimmung der Mittel, die
für seinen Fall angezeigt erscheinen, zu einem «neuen Ich» in einem «neuen
Leben» verhelfen. Dries van Coillie hat aus seiner Pekinger Gefängniszeit
aufs eindrücklichste die neue Ordensgemeinschaft dieser fanatisch-aszeti-
schen Geist- und Seelenführer geschildert, die christlichen Seelenführern in
den Exerzitien in nichts an Hingabe nachzustehen scheinen, doch
unaufhörlich unter der Geißel ihrer Furcht vor «individualistischen Abweichungen»

von der parteiamtlichen «Plattform» und Rückfällen ihrer Zöglinge
leben. Mit einem Rückfall eines ihrer Zöglinge verfallen meistens auch sie

selber dem Los der Gefangenen auf Bewährung.
Weitaus differenzierter haben wir uns — die Zeugnisse bestätigen es —

die Methoden zur Erzielung eines Persönlichkeits- und Wirklichkeitsverlustes

bei solchen Gefangenen vorzustellen, die nach dem Willen der Machthaber

noch einmal zu irgend einem wichtigen Zweck vor der Öffentlichkeit
erscheinen und dort Zeugnis ablegen sollen. Da kann, wie Lajos Ruff
berichtet, nach den unsagbaren Entbehrungen und Leiden der Dunkelhaft
mit ihren Schrecken unvermittelt «das magische Zimmer» zur Behausung
des Opfers werden, das von jedweder hergebrachten Lebensform abgeschieden

ist: das in der äußeren Ausstattung beinahe wohnliche Zimmer, ohne

Zeit, ohne Tag oder Nacht, ohne Feste, mit seinen durchsichtigen, reflexlosen

und wie körperlosen Einrichtungsgegenständen, bei denen nichts mehr
dem menschlichen Sinn einen Anhalt bietet und allen Gesetzen der Schwerkraft

gespottet wird. Alle optischen und akustischen Reize, die in diesem
Zimmer pausenlos manifest sind, werden von irgendwoher erzeugt und
gesteuert: die bald obszönen, bald revolutionär-politischen Projektionen
gegen die Wand, das leise summende, rötliche, unablässig rotierende Licht,
das den Häftling wie in den Prismenmantel eines Leuchtturms versetzt, die
surrealistisch das eigene, verängstigte Dasein des Häftlings übersteigernden

435



Bilder, deren Sensation durchaus mit Kundgebungen seiner eigenen
Existenz in der Einsamkeit zusammenfallen kann und den totalen Schrecken
der Desorientierung erzeugt, was hier nun eigentlich von außen und was
von innen, von der eigenen Existenz her, kommt, während jeder Seufzer,
den der Gefangene tun könnte, ihm von irgendwoher, unbekannt wo,
abgenommen wird, denn der ganze Raum ist ein einziges Stöhnen und Seufzen,
in dem die eigene Qual um ein sinnsprengend Vielfaches übersteigert wird

Die hier über ihn wachen und in Verbindung mit ihm treten, sind nicht
mehr die doch irgendwie in der Hierarchie eines Gefängnisses einstufbaren
Funktionäre der Gewalt. Dem «Komfort» des Zimmers angepaßt ist der
Inhaber der Schlüsselgewalt bald Berater, bald Arzt, bald Gönner und
wohlmeinender Vertrauter. Der gütigste seiner Ratschläge ist, unbedingt
dem «silbernen Strahl» auszuweichen, der vielleicht einmal zum Fenster
hereinfallen könnte, obschon dieses «Fenster» undurchdringlicher, absoluter

Finsternis zugekehrt ist, denn der «silberne Strahl» sei unbedingt tödlich.

Was «der silberne Strahl» ist, wird nie erklärt, doch wenn der
Gefangene dann irgendwann einmal den gleichsam suchenden Lichtfinger
eines Scheinwerfers durch dieses Zellenfenster nach sich tasten sieht, ist er
auch sofort auf der Flucht, und je schneller der Finger sich vorwärtstastet,
desto schneller versucht er, ihm zu entkommen, bis der Gejagte in dieser
stummen Jagd schließlich erschöpft zusammenbricht.

Verlust der Wirklichkeit — Personalitätsregression

Der seelische Verfall hat im «magischen Zimmer» häufig so rasche
Fortschritte gemacht, daß der Gefangene für die Zwecke seiner Peiniger nicht
mehr zu verwenden war. Wer es aber nicht als lebendiger Leichnam verließ,
wurde nach der völligen Entpersönlichung, die er im Verfall erfahren hatte,
zum Opfer einer Indoktrination, die ihn auch vor der Öffentlichkeit in die
amorphe Welt der Dressur und des Robotergehorsams absinken ließ.

Die Geschichte der zum personalen Wirklichkeitsverlust Verurteilten
kennt Beispiele genug für das Bestreben, der echten individuellen Wirklichkeit

gegen den Willen der Indoktrinatoren treu zu bleiben. Nicht so sehr
sind es da, wie sich im Korea-Krieg gezeigt hat, spezifische Eigenheiten des

Nationalcharakters, welche der Zerstörung des Wirklichkeitssinnes und
dem Personalitätsverlust am zähesten widerstanden haben, sondern — was
bei diesem Kampf um die Innenwelt des Menschen nur logisch erscheint —
es sind Individuen, deren Personalität in bewußter Beziehung zur
Transzendenz stand, ja die bis zum Mittel der freiwilligen Schmerzzufügung als
Abwehrmaßnahme gegen die Selbstentfremdung gingen, weil Schmerz ja
den, der ihn erdulden muß, unaufhörlich an sich selber mahnt. An sich selber
im totalen Sinne, und dieses Selbst war es ja gerade, was den Menschen

436



geraubt werden sollte. So, und nur so, ist die Entstehung des «Klubs vom
goldenen Kreuz» unter den farbigen amerikanischen Gefangenen in den
koreanischen Lagern zu verstehen, dessen Mitglieder sich freien Willens
das linke Ohr durchlöcherten, um im Schmerz der eiternden Wunde ihrer
selbst innezubleiben und nicht jene «Außenbezirke ihrer Seele» zu bewohnen,

in die der Feind schon eingedrungen war. Es war ein, wie uns heute
dünken kann, absonderlicher Weg, dem Selbst-Verlust entgegenzuwirken,
aber nach den obwaltenden Umständen war es für diese amerikanischen
Negerchristen der einzige und der richtige. Gegen die Lüge aufoktroyierten
und indoktrinierten Daseins war es das eigene Leben freiwilligen Leidens,
dem eine stellvertretende Bedeutung nicht abgesprochen werden kann, weil
es für die Selbstfindung und Selbstbewahrung in dem Vorbild des Gekreuzigten

den Schmerz willig und demütig annahm.
Die Technik der Indoktrination beim gefangenen Menschen wurde hier

in kurzen Zügen geschildert. Die zugängliche Literatur kann jedem, der
sich für diesen Zweig der Psychologie als Kampfmittel interessiert, alle nur
gewünschten Aufschlüsse geben.

Weitaus unübersichtlicher, weil Methoden und Mittel fortwährend wechseln,

ist der Bereich der östlichen Indoktrination bei freien Völkern des

Westens, der sich als offener, wenn auch meist gar nicht überblickbarer
kalter Krieg abspielt.

< Verfremdung > als Subversion

Der Osten kennt allein die materialistische Dialektik des Weltgeschehens
als geschichtlichen Prozeß, der den Sieg des Sozialismus über den Kapitalismus

vorbereitet. Es ist für den Osten die Materie, die sich die Bewußtseinsformen

des Menschen prägt, um die Welt, die ganze Welt und nicht nur die
bis zur Elbe, im Dienste des dialektischen Materialismus auszunützen. So

war, zum Beispiel, auch Sprache für Josef Stalin (und ist es heute noch für
seine geistigen Erben) allein « Mittel des menschlichen Verkehrs, Mittel zu
gemeinsamer Arbeit, gemeinsamer Produktion auf allen Gebieten». Ein
Humboldt als Träger des westlichen Sprachbewußtseins definierte dagegen
Sprache als: «den artikulierten Laut, um den Gedanken des Ausdrucks
fähig zu machen», ganz an die Persönlichkeit gebunden als «eine Innerlichkeit

des Gemüts, auf welcher die mächtigsten und heiligsten Gefühle
beruhen». Das unbewußte Ziel alles Sprechens in einer Sprache ist für ihn:
die Selbstgestaltung des Sprechenden, «die immer nur an der Weltgestaltung

fortgehen kann».
An dieser Konfrontation können wir ermessen, in welchem Stande wir

uns befinden, die wir uns der deutschen Sprache vom Rotten im Oberwallis
bis weit hinter die Elbe bedienen. Ich möchte mich nicht über die Sprache

437



als Mittel westlicher Indoktrination spezifisch amerikanisch-merkantij
gesetzter Ziele und Zwecke verbreiten. Auch diese ist vorhanden, und der
deutsche Sprachraum befindet sich in einer mißlichen Lage mitteninne
zwischen den beiden Kraftfeldern. Doch von Westen her dringt, wie schon

gesagt, eine merkantilistisch gerichtete Indoktrination vor, für die jede
unserer Zeitungen allein auf der Anzeigen-Seite ein Spiegel ist. Von Osten
her droht eine viel wesentlichere, an die Wurzeln unserer politischen,
wirtschaftlichen, kulturellen, ja einfach der Totalität unserer Existenz zielende
Gefahr. Die Schärfe in der Spaltung Deutschlands ist allein durch den aggresiven

Geist des dialektischen Materialismus, des DIAMAT, gegeben. Die
Wucht der Sprach-Propaganda in der Ostzone zielt auf eine, wie der
Sprachforscher Mackensen sagt, «marxistische Neusprache» in zwei Richtungen:
der Abwertung aller westlichen Werte, der Auf- oder richtiger gesagt
Hochwertung aller Kollektivwerte. Der Westen gilt — ich zitiere — als «unernst,
unkühn, unkonkret, unfortschrittlich». Sein Gesicht ist geprägt vom
ausbeutenden Kapitalismus, vom volksfeindlichen Formalismus, vom
verzerrenden Idealismus, vom zersetzenden Kosmopolitismus. Beim Westler
stehen die «Versöhnler, Abwerber, Diversanten». Alle Kollektivwerte
dagegen vertritt als Idol der Sowjetmensch als der neue Mensch schlechthin.

«Held der Arbeit», Pionier und Jungpionier, Brigadier der Arbeit. Er
bringt, er schafft die Volksdemokratie, Volkskammer, Volksarmee,
volkseigene Betriebe. Er schafft den Stand und die Würde des «Volksbauern»,
des Genossenschaftsbauers, den Neubauer, Neusiedler und die Neuerer-
Brigaden. Er bringt Planwirtschaft, Normenerhöhung, Leistungssoll. Er
bringt die «Kultura» nicht als etwas selbstverständlich Integrierendes, wie
im Westen, sondern als Leistungszweig für sich: Kulturbauten,
Kulturfunktionäre, Kulturschaffende, — er bringt Frieden und zugleich
Klassenbewußtsein, mit aller Magie des inneren Widerspruchs. Man kann
einwenden: das ist eine Funktionärssprache, sie wird mit den Funktionären
verschwinden. Doch bleibt die Sorge. « Daß die Instanzen die Sprache
verändern können (wie auch schon zu Zeiten der NSDAP), ist das Gefährliche. »

Dazu tritt die Gefahr der Alltagsgewöhnung. «Je mehr Sprachschwierigkeiten

eingeschwärzt werden, je mehr man sich an sie gewöhnt, um so
schmaler wird das Feld für eigene Sprachschöpfung», laut Mackensen.

Wo nun steht hier der Westen Das Bild vom Eisernen Vorhang ist ein
ebenso trügerisches Bild wie das vom «Bambusvorhang». Es trennt
Zuschauer und Akteure. Gewiß ist sich der Westen einig, daß die Freiheit
unbedingt verteidigt werden müsse, Freiheit mindestens als Möglichkeit
zum kritischen Denken. Aber eben dieser Westen hat ja auch den «Mann
ohne Eigenschaften» entwickelt, den man den «Wüstling des Möglichen»
genannt hat. Die Linguisten des Westens weigern sich, die Maßstäbe des
Rechten und Schlechten, des Schönen und des Häßlichen zu bedenken.

438



Kann aber solch ein Neutralismus der Aggression des Ostens Widerpart
bieten fragt ein Literarhistoriker wie Hermann Pongs.

Hinter dem Terror der östlichen Sprachpropaganda steht eine
grundandere Auffassung vom Wesen der Sprache als Kommunikationsmittel
überhaupt. Spricht der Westen von der Sprache als einer « geistigen Zwischenwelt»,

die unser Weltbild präge, so verwirft der Osten den ganzen «Überbau»

der kapitalistisch-bürgerlichen Weltanschauung. Hier werden die
ersten Abgründe erkennbar, aus denen der Indoktrinationsnebel des Ostens
heranwallt und uns — wir müssen es gestehen — nicht selten die freie Sicht
und die Sicht auf unsere Freiheit trübt oder gar schon verbirgt, und durch
nicht wenige der sogenannten «nonkonformistischen» Intellektuellen unserer
Tage wird dieser Nebel bis ins letzte Dorf verbreitet. Die Abwertung des

«alten Menschen» zugunsten eines am «neuen Sowjetmenschen» geschulten
Typus ist zur Mode geworden, der ennui der «unbehausten» jungen
Generation frißt selbstzerstörerisch das «Vaterland» auf, die «Heimat» wandert
in amorphe Vorstellungen von einer ganzen, großen, zu erwerbenden Welt,
in der Regel, Ordnung, Sinn und Redlichkeit verpönt sind, verlästert und
verlächerlicht werden als Symbole der Väterwelt. Die Schweizer haben
seit langem das Malaise der Nationalhymne, die es gibt und doch nicht
gibt, die — in deutschen Worten gedichtet — heute nur von den
welschsprachigen Kantonen und dem Italienisch sprechenden Kanton Tessin im
Radio gespielt wird, wenn der Radiotag endet. Aber die Schweizer haben
noch mehr der Malaises. Sie sollen, zum Tod bereit, unter einer Fahne
antreten, die in hundert Jahren eines merkantilistischen Tourismus zum
Warenzeichen oder zur Markierung eines Ortes, an dem Schüblinge und
Bier verabfolgt werden, geworden ist. Aus dem ballistischen Werkzeug,
mit dem einmal in der Teilensage, lebendig bis in unsere Zeit hinein, man
denke nur an den Rütli-Rapport des Generals die Freiheit als grundlegendes

Unterpfand der Existenz als vielsprachiger und vielgeblütiger Gesellschaft

in einem Staat: der Eidgenossenschaft, Gestalt angenommen hat, ist
das Merkzeichen für «gerecht entlöhnte Schweizer Arbeit» geworden
nicht mehr. Und was sollen wir von dem Schweizerkreuz auf dem rechten
und dem Kantonswappen auf dem linken Lappen der Kotfänger an neuen
Motorfahrzeugen denken? Der Halbgott der katholisch-konservativen
Oberwalliser Presse könnte gewiß auch dazu ein launiges Artikelchen
schreiben : wie vielsagend es sei, daß ein Nations- oder Kantonssymbol wohl
auf der Innenseite mit Kot beschmutzt werden könnte, nach außen hin
aber immer impécable erscheine für den, der hinter ihm her reise. Aber mir
will an diesem Beispiel der Besudelung und Verschandelung der Staatsund

Heimatsymbole nur die Mahnung einfallen, die der evangelische
Theologe der Hamburger Universität, Helmut Thielicke, in einer Rede im
Jahre 1962 mit den Worten ausgedrückt hat: «Wer ein gebrochenes Ver-

439



hältnis zu den Symbolen hat, — auch die Nationalhymne, die Flagge und
die Wappen gehören dazu —, der hat auch ein gebrochenes Verhältnis zur
Sache, die das Symbol vertritt. »

Jedem verlorenen Krieg mit dem Osten pflegt im Westen eine Invasion
spezifisch russisch-östlicher Gebrauchsgegenstände, wie etwa im
Bekleidungswesen, zu folgen. Mit den «Russenstiefelchen» marschierte nach dem
ersten Weltkrieg zugleich die Rapallo-Mentalität und die nicht zuletzt durch
die russischen Emigranten geförderte allgemeine, kulturell-künstlerische
und intellektuelle Russophilie in Deutschland ein. Nach dem Zweiten
Weltkrieg und der Okkupation ganz Ostdeutschlands durch die Sowjetunion

in Gestalt des DDR-Gebildes bietet sich uns das fürchterliche
Beispiel dafür: wie der Besiegte in Selbsterniedrigung freiwillig vom Sieger die
Merkmale der Sklaverei, jahrelang in Gefangenen- und Konzentrationslagern

erduldet, auch in seine sogenannte staatliche «Freiheit» und
«Selbständigkeit» übernimmt: den Buschlat, die wattegefütterte, sackartige,
gesteppte Jacke und — die Pelzmütze, die in der Regel für einen westlichen
Winter viel zu warm ist und früher auch nur in Ostpreußen und im fernsten
Ostdeutschland zum Pelz getragen wurde: dort, wo es nötig war. Heute
aber überschwemmen die Buschlats und Pelzmützen von Ostdeutschland
her kommend als modische Zutat für jeden, der im «New-Schiwago-look»
up to date gekleidet sein will, den ganzen Westen und strukturieren seine

Erscheinung um, auch wenn das Thermometer zwei bis zwölf Grad über
Null zeigt. Ja, er asiatisiert sich schon, denn der letzte Schrei der Damenmode

ist das «Maotsetung-Tenue!» Der Westen slawisiert sich, und er tut
es gerne. Er prägt seine Gestalt- und Umgangsformen vor für die neue
Gesellschaft der Volksdemokratie. Es gibt überhaupt keinen geistigen
Bereich, in dem er nicht unterwandert und mit der Terminologie seines

eigenen Denkens in den Wertsetzungen des DIAMAT sich selbst entfremdet

oder, sagen wir es mit dem von dem jetzt so begeistert gefeierten
Verräter an der Sache der Humanität: Bert Brecht, im Jahre 1926 aus Moskau
in die deutsche Sprache eingeführten heutigen Modewort «verfremdet»
würde! Die Indoktrination nimmt sich der brennend aktuellen Fragen des

Friedens zwischen den Völkern, Religionen und Wirtschaftsformen zum
Provisoriums-Zwecke der Koexistenz an. Man hört sie in den
«Friedensbewegungen» der verschiedensten Länder und Völker, man hört sie vor
allem im Weltkirchenrat, im Widerspruch mit den Souveränitätsrechten der
Staaten und Völker, man hört sie — groteskerweise — nicht nur im Sport,
sondern auch in jenen naturwissenschaftlich-philosophischen Gremien, in
denen der theoretisch-physikalische Kern der Massenvernichtungswaffen
erörtert wird

Alles, aber auch alles kommt darauf an, inwieweit der Westen sich die
Gesetze der Persönlichkeit, der Freiheit und des Rechtes neu zu geben

440



vermag. Kann er der Hoffnung leben, daß er den Kampf für die Persönlichkeit,

die nicht nur den egozentrischen Individualismus als Gegengewicht
gegen die Vermassung kennt, gegen den Osten wirklich gewinnen wird?
Die tiefste Schwäche des Westens besteht ja darin, daß seine
Meinungsdemokratie mehr und mehr eine von Funktionären gelenkte
Interessendemokratie geworden ist. Und wenn nicht das Recht sich mit dem christUchen

Glauben an seinen Quellen paart, ist der Sieg des DIAMAT
unvermeidlich, — das haben uns schon einmal die «Rechtswalter» im
nationalsozialistischen Staat gezeigt.

Dem großen, sichtbaren oder unsichtbaren « Einflüsteren) der östlichen
Indoktrination muß eine lautere und laute Stimme einer neuen Gesinnung
und Gesittung, für die ich keine bessere Basis als die der christlichen
Existenz sehe, antworten können. Sonst ist ein Überleben in dem großen
Entscheidungskampf zwischen Ost und West nur ein uns vorteilhaftes, ja ich
möchte sagen, gnädiges Teilergebnis in dem Ringen, in dem das russische

Volk mit aUen seinen von der Sowjetmacht beherrschten Randvölkern seit
Jahrzehnten nach außen wie nach innen und jetzt nicht zuletzt mit dem
schon atomträchtigen roten Reich der Mitte als Hybris des Termitenstaates
steht. Der geistige Sieger über uns wäre dann aber sein gegenwärtiger
Hauptkontrahent in der Weltpolitik und unser Untergang in der
Massengesellschaft der westlichsten Hemisphäre, den wir, tragisch genug, in der

Bedrohung durch den Osten mit der notwendigen Integration in wesentlichen

Bereichen der PoUtik, der Wirtschaft, des Mihtärwesens und der
Kultur des Amerikanismus selber eingeleitet haben — und haben einleiten
müssen In jeder der Alternativen bedeutet der Osten unser Schicksal.

Nach einem im December if66 gehaltenen Vortrag

441


	Östliche Indoktrination und westliche Mentalität

