
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 4

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

CHAGALL

Zur Ausstellung im Zürcher Kunsthaus

Für nahezu ein Vierteljahr beherbergt das
Zürcher Kunsthaus bis zum 30. Juli eine
weitausgreifende Darstellung des malerischen

Oeuvres von Marc Chagall. Die
über 300 Werke umfassende Schau, die in
den Rahmen der Zürcher Junifestwochen
gehört, nimmt den achtzigsten Geburtstag
des Künstlers zum Anlaß, sechzig Jahre
seines Schaffens zu dokumentieren.

Das Zürcher Kunsthaus hat es sich
nicht leicht gemacht. Mit Hilfe des Malers
und seiner Famihe hat man aus
Privatsammlungen in der ganzen Welt und aus
Museen in zehn verschiedenen Ländern —
von den Vereinigten Staaten bis Rußland—
die Hauptwerke zusammengetragen, die
das Wachsen und Werden des Oeuvres fast
lückenlos belegen können. Es bedeutet
wohl so etwas wie eine kleine Sensation,
daß die Staatliche Tretjakow-Galerie in
Moskau und das Staatliche Russische
Museum Leningrad zusammen sieben Bilder

beigesteuert haben, die Aufschluß
geben über die im Westen nur spärlich
dokumentierten Jahre von 1914 bis 1922.

In dieser Hinsicht sieht man sich also
keinen Einschränkungen gegenüber.
Hingegen haben sich die Veranstalter fast
ausschließlich auf den im engeren Sinne
malerischen Bereich des Gesamtwerks konzentriert,

auf das Ölbild und auf die Gouache.
Lediglich im Zusammenhang mit
Fensterentwürfen wurde dieses Prinzip
durchbrochen. Das graphische Schaffen, und
zwar sowohl das zeichnerische wie das

druckgraphische, blieb ausgespart. Man
mag das bedauern — gerade im Falle
Chagalls, dessen Radierungsfolgen unmittelbar

aus dem Zentrum seines Schöpfertums

stammen und dem gemalten Werk
der Zwischenkriegszeit immer wieder neue
Motivbereiche erschlossen haben; doch
dürfte der Entscheid aus Raumgründen
gefallen sein. Der Zufall fügt es nun, daß

die Galerie «Zur alten Kanzlei» in Zofingen

mit ihrer ersten Ausstellung dieses

Jahres, die der Graphik Chagalls galt, eine
wichtige Ergänzung zur Zürcher Schau
geboten hat.

Die frühesten Arbeiten, die in der
Ausstellung gezeigt werden, stammen aus den
Jahren 1907 und 1908. Allein schon die
Vorstellung eines über sechs Jahrzehnte
sich erstreckenden Schaffensweges ruft
zunächst fast zwangsläufig der Assoziation
einer klar ablesbaren, in deuthche Phasen
gegliederten inneren und äußeren Entwicklung

der Bildwelt. Doch ist wohl gerade
dies die bestürzendste Erkenntnis, die
schon ein erster Rundgang durch die reiche,
fast überreiche Schau vermittelt : Wie früh
nämlich und wie entschieden Marc Chagall
die ihm eigene, unverwechselbare
künstlerische Sprache verwirklicht hat, um mit
ihr eigentlich von den Anfängen her beharrlich

und mit stetig sich steigernder Intensität

das auszusagen, was noch heute das
innerste Wesen seiner Kunst bestimmt. Ist
etwa bei Picasso Wandlung und Suche

(oder besser Finden) eine hauptsächliche
Konstante seines Schöpfertums, so müßte
man bei Chagall eher von Bewahrung und
Verdichtung sprechen. Der Begriff
«Bewahrung» ist allerdings mißverständhch;
er bezieht sich nicht auf eine künstlerische
Tradition, sondern auf die Unversehrtheit
und Fülle jener Vision, die schon für den

ganz jungen Menschen den inneren Auftrag

zum Künstlertum entscheidend
geprägt hat.

Die handwerkliche Tradition — sie ist
bald überwunden! Die Ölstudie einer
Bäuerin von 1907 und ein Selbstbildnis
von 1908 zeigen noch den jungen
Akademiker, der Braun- und Grautöne in
flottem Auftrag stuft. Doch schon in der
St. Petersburger Zeit hat sich Chagall von
der realistischen Valeurmalerei gelöst:

402



«Der rote Akt» von 1908 kann nichts
anderes bedeuten als die Auseinandersetzung

mit fauvistischen Anregungen,
und «Die Heilige Familie» von 1910 ist
bestimmt ein «Hommage à Gauguin».
Wesentlicher aber sind die freien Arbeiten,

die in der selbstgewählten Thematik
bereits die Motivwelt des reifen Werks
vorwegnehmen: «Der Tote», «Die Hochzeit»,

«Die Geburt», «Sabbat». Urerleb-
nisse des menschbchen Daseins verbinden
sich mit der Erinnerung an jüdisches
Brauchtum. Wiedergegeben ist das,
vielleicht in Anlehnung an volkstümliche
Bilderbogen, als kleinfigurige «Imagerie» mit
fast karikierend vereinfachten Typen.
Schmutzdunkle Töne herrschen neben
wenigen fahlen oder verhalten glühenden
Farben vor.

Mit diesen Erinnerungsbildchen wurde
aber der entscheidende erste Schritt des
Malers Chagall zu sich selbst vollzogen.
Chagall ist in gewissem Sinne ein Leben
lang «à la recherche du temps perdu». Im
Getto der weißrussischen Stadt Witebsk
kam er als Kind einer Arbeiterfamilie 1887

zur Welt; in eine eng umzirkte, fest gefügte
Welt, die sich ihm in der Erfahrung der
Kindertage aber umformte zum Bild der
Welt schlechthin. Geheiligtes Herkommen
bestimmt den Lauf des Jahres, den Lauf
des Lebens mit Symbolen und Wunderzeichen.

Glück und Heimsuchung, Taten
und Träume — der weise Rabbi nimmt
beides hin und weiß es zu deuten. Den
kindlichen, träumerischen Wunderglauben
der Jahre in Witebsk hat Chagall in der
Großstadt St. Petersburg in sich
wiederentdeckt. Er hat ihn mitgenommen nach
Paris, wo er 1910 eintraf, und über zwei
Weltkriege, die Revolution und das

erzwungene Exil während eines Menschenalters

bewahrt.
Chagall fuhr nach Paris, um die Malerei

der Fauves aus unmittelbarer Anschauung
kennenzulernen, und er geriet mitten
hinein in den Aufbruch des Kubismus.
Beide Bewegungen haben aber eigentlich
nur mittelbar auf ihn eingewirkt. Die Bilder

der Fauves gaben ihm den Mut zur
ungebrochenen Farbe. Die künstlerische

Sehensweise, die bei den Fauves zu dieser

Konsequenz geführt hatte, interessierte
ihn nicht (oder nur ganz vorübergehend).
Das gilt auch für die Auseinandersetzung
mit dem Kubismus. Die strenge Analyse
des Gegenstands ließ er beiseite. Er nahm
einzelne Elemente des kubistischen
Verfahrens auf und facettierte die Bildräume
— seltener die Körper — in scherbigen
Formen. Das hob die zuweilen etwas
stickigen Guckkastenszenen der frühen
Bilder auf und band die Darstellung in der
Fläche, die aber nach wie vor bevölkert
wurde von den Gestalten der Erinnerung:
von den Bauern, Soldaten und Rabbinern,
den Viehhändlern, Trinkern und
Spielleuten aus Witebsk.

Freiheit der Imagination — das war
vielleicht die Lehre, die Chagall aus der
Anschauung souveräner Verformung der
Gegenstandswelt zog. Sehr deutlich zeigen
die Versionen der «Geburt» diesen Weg.
Ist die noch in Rußland entstandene
Fassung eine düstere, blutige rituelle Szene in
ärmlicher Kammer, so entfesselt sich 1911

ein Pandämonium in einem taumelnden
Haus, durch dessen Fenster Menschen
drängen, tanzen, auf den Händen laufen;
ein tierköpfiges Wesen sitzt vor gedeckter
Tafel. Aufgehoben ist die perspektivische
Logik der Proportionen, aufgehoben die
Gravitation der Wesen und Dinge: Schweben

und Fliegen wird nun geradezu zu
einem Signum von Chagalls Bildwelt, in
der symbolhafte Züge immer stärker sich

zu Leitmotiven verdichten. Nahezu jedes
dieser Leitmotive, die am Ende noch
einmal die glühende Verschmolzenheit des

monumentalen Alterswerks «König
Davids Traum» von 1966 fast vollzählig
vereint, ist vor 1914, also vor der
vorübergehenden Rückkehr nach Rußland, bereits
einmal angeklungen: Der Leuchter, die
Thora und der Engel; das Kreuz, die Uhr
und die Geige; das Horntier, der Hahn
und der Fisch; der Rabbi, die Braut und
der Gaukler; der Lebensbaum, die
bergende Hütte und der ragende Turm; der
Mond und die Sterne, seltener die Sonne.

«Ich lebte eigentlich mit dem Rücken
zur Front», hat Chagall einmal selbst be-

403



kannt. Es hat — und die Ausstellung
macht das deutlich — etwas von
großartiger Monomanie, wie der Künstler nun
während eines halben Jahrhunderts immer
wieder neu das Erlebnis dieses
Traumkosmos aus sich herausstellte, den er
betreten und erobert hatte, noch bevor er
dreißigjährig war.

Schon 1914 organisierte Herwarth Waiden

die erste Einzelausstellung Chagalls in
seiner Berliner «Sturm»-Galerie. Das
Schaffen des Russen wurde also bereits als
unverwechselbarer Beitrag zur Moderne
empfunden. Chagall benützte die Gelegenheit,

um seine Heimat wiederzusehen, und
er wurde dort vom Ausbruch des Krieges
überrascht. Die Jahre in Rußland bedeuteten

so etwas wie die Konfrontation der
zur inneren Wirklichkeit gewordenen
Traum- und Erinnerungsbilder mit der in
ihnen verschlüsselten äußeren Realität.
Die Freiheit der Imagination blieb aber
gewahrt. Wohl mochten manche Gestalten

und Gegenstände zeitweilig etwas
dinglicher, etwas körperhafter im Bild
gegenwärtig sein und eine Andeutung von
Raum zwischen sich legen ; das hauptsächliche

Erlebnis blieb aber die Schwebewelt
von traumhafter Phantastik.

Es fällt schwer, sich vorzustellen, daß
der Schöpfer dieser heiteren, vordergründig

so gar nicht «engagierten» Vision nach
Ausbruch der Revolution zum
Kunstkommissar und zum Leiter einer Kunstschule

ernannt wurde; noch schwerer kann
man sich vorstellen, daß er Maler wie
Lissitzky oder Malewitch an sein Institut
in Witebsk berief. Ablesen läßt sich jedenfalls

aus den Werken dieser Zeit nichts,
was auf einen tiefergreifenden Einschnitt
in seinem Schaffen hindeuten würde. Daß
aber ein Mensch, der «mit dem Rücken
zur Front» lebt, in Konflikt geraten mußte
mit den Künstlern seiner Umgebung, die
— wie die «Konstruktivisten» und «Supre-
matisten» der ersten Jahre nach der Revolution

(noch vor der Wende zum «Sozialistischen

Realismus») — den rigorosen,
systematischen Entwurf einer kommenden
Welt suchten, liegt auf der Hand. 1922 verließ

Chagall Rußland. Über Deutschland,

wo er Vertrautheit mit dem neuen
Ausdrucksmittel der Radierung erlangte, kam
er 1923 nach Paris zurück.

Er traf auf eine völlig gewandelte
Situation. Sowohl der Fauvismus wie der
Kubismus waren bereits halbwegs historisch

geworden. Im Zeichen des Surrealismus,

der als jüngste künstlerische Bewegung

die Diskussion beherrschte, sah sich
Chagall, unbeirrt auf seiner künstlerischen
Aussage beharrend, unversehens in der
Stellung des Gebenden, des Kronzeugen
für die Möglichkeit der Darstellung des

Traumhaften und Mythischen in der
bildenden Kunst. Er wurde einer der
Hauptmeister der «Ecole de Paris» in der
Zwischenkriegszeit.

Noch einmal muß man hier die Frage
nach der Entwicklung stellen. Gewiß ist
die künstlerische Sprache etwa des

Fünfzigjährigen nicht mehr dieselbe wie 1914.
Doch vollzog sich der Prozeß der Reife
unmerklich, evolutionär. Ganz allmählich
werden die Scherbenflächen eingeschmolzen

in eine sensibel verwobene «peinture».
Die Sprödigkeit und Linearität der frühen
Formen wird flüssiger und offener, die
Farbe steigert sich zur Glut; die Haltung
des reifen und des alten Chagall ist
malerisch. Gerade die reiche Präsentation in
der Zürcher Ausstellung erweist aber die
Unmöglichkeit, Zäsuren und Schübe im
Ablauf des Prozesses zeitlich exakt
festzulegen. Am ehesten noch läßt sich im
Ikonographischen eine Übersicht der
«Perioden» andeuten, in den Motivkreisen, die
— meist im Zusammenhang mit graphischen

Aufträgen Vollards — neu hinzutreten

und dem eigenen Bildkosmos
anverwandelt werden: Das reicht von den Fabeln
des La Fontaine, in denen sich unter der
Hand Chagalls die «Vernünftigkeit» der
Moral auflöst zugunsten einer fast
orientalischen Phantastik, die an den Ursprung
der Fabel überhaupt erinnert, über das

Erlebnis der Zirkusarena mit dem das
Unwirkliche beschwörenden Akt des Artisten

bis zu den Visionen des Alten
Testaments, die dann vor allem nach dem Zweiten

Weltkrieg noch einmal mit besonderer
Intensität aus ihm hervorbrechen.

404



Die biblischen Bilder vor allem zeigen
den Maler «à la recherche du temps perdu».
Zwar hat er im Zusammenhang mit dem
Illustrationsauftrag eine Reise nach Palästina

unternommen, doch hat sich davon
kaum etwas in den Tafeln niedergeschlagen.

Beschworen und verwirklicht ist die
Vorstellung, die Jahrzehnte zuvor in der
Synagoge von Witebsk für den Knaben in
glühenden Farben Gestalt annahm: Abraham,

Moses und König David sind
archetypische Erscheinungen und gleichen
dennoch auf geheimnisvolle Weise den Rabbinern

und Ältesten der Kindertage. Es ist
nicht ohne Reiz, sich zu erinnern, daß vor
einem Jahr fast an den gleichen Wänden
die späten biblischen Kompositionen von
Oskar Kokoschka hingen, also eines
Generationsgenossen von Chagall: Szenen von
barocker Gewalt, großartige Ausformungen

eines abendländischen «Theatrum
Mundi», «Historienbilder» im besten
Sinne des Wortes; aber keine Seelenträume,
keine bannenden Urbilder.

Spätestens bei dieser Gegenüberstellung
stellt sich aber für den Ausstellungsbesucher

wohl die Frage, unter welchen Zeichen
denn nun das besondere Schicksal der
Generation Chagalls und vor allem des
Volkes Chagalls in dieser Kunst Gestalt
annehme: zwei Weltkriege, die blutige
Revolution, der unvorstellbare Massenmord

in den Vernichtungslagern. Nun —
es gibt in der Ausstellung Bilder, die
geradewegs Titel tragen wie «Krieg» oder
«Revolution». Andere, wie die Darstellungen

der Kreuzigung oder «Der
Märtyrer» oder «Der gehäutete Ochse»,
schließen in sich eine Botschaft, die
verschlüsselt von Leid, von Schmerz und
Gewalttat spricht. Es gehört aber zur Eigenart

von Chagalls künstlerischer Welt, daß
sie völlig bar jeder Aggressivität ist. Der
Traum ist bei ihm nicht, was er bei so
vielen anderen Malern unseres Jahrhunderts

zu sein scheint: ein Nachtmahr.
Erscheinen in der Verfremdung dieser
Schwebesphäre Bilder von Greueln und
Verfolgung, so ist es Verwunderung und
Verwirrung eher als flammender Protest
und unsagbare Qual, was sich darin aus¬

drückt. Gemessen am Gesamten des

Oeuvres ist zudem der Anteil dieser Motive
sehr klein. Heiterkeit überwiegt bei weitem,
aber eine Heiterkeit eigener Art: sie ist
weder Ausdruck eines sanguinischen
Temperaments noch die Abgeklärtheit einer
Überwindung der Welt, sondern die
Heiterkeit des Kindes, die das Wunder ohne
Staunen hinnimmt.

Ist aber nicht vielleicht gerade die
Konsequenz, mit der dieser Künstler ein
Menschenleben lang die Kindheitsträume zu
intensiver Gegenwärtigkeit gesteigert hat,
der umfassende — weil nicht in einzelnen
Werken, sondern als Lebensgebärde
verwirklichte — Versuch einer Antwort auf
die Not der Zeit?

Das Oeuvre Chagalls und das Lebensgefühl,

aus dem es erwachsen ist, stellen
gewiß ein einzigartiges Phänomen dar in
der Kunst unseres Jahrhunderts. Vielleicht
ist es diese Besonderheit, die beim
Ausstellungsbesucher schließlich Zweifel wachruft

darüber, ob eine Darbietung mit 300

Bildern der Möglichkeit einer Begegnung
noch förderlich sei. Wird diese nicht eher
verbaut Nicht jede künstlerische Aussage
wird durch Überfülle in der Konfrontation
vertieft und verdeutlicht. Diese Feststellung

besagt gar nichts über ihren Rang,
sondern sucht ihrem speziellen Charakter
gerecht zu werden. Einem Dutzend Gemälden

von Rubens zu begegnen, kann ein
herrliches Erlebnis sein. Wird es bereichert,
wenn man 300 Bilder sieht? Die Frage
stellen, heißt sie beantworten.

Doch ist das spontane und naive Erlebnis

ja nicht die einzige Art der Auseinandersetzung,

die in einer großen Ausstellung
möglich ist. Erhellt die Zürcher Schau die
Stellung von Chagall im ganzen der Kunst
unseres Jahrhunderts? Eines vermag sie

besonders anschaulich zu belegen: Daß
mindestens ein Hauptaspekt des europäischen

Surrealismus (als Aussagemöglichkeit
einer Generation, nicht als Gruppenname

verstanden) seine Wurzeln bereits im
Expressionismus hatte. Denn mit dem
gleichen Recht, mit dem ein Waiden 1914

Chagall als Expressionisten empfinden
mußte, gehört er auch in jede Darstellung

405



der surrealistischen Leistung. Daß er zu
beiden Bewegungen, sobald man exakte
Definitionen anwenden möchte, nur noch
in losem Zusammenhang als großartiger
Einzelgänger gehören kann, spürt man in
dieser Ausstellung ebenfalls. So sehr ist er
Einzelgänger, daß man beim Rundgang
durch die Schau kaum je ein Motiv oder
ein formales Element namhaft machen
könnte, das auf einen anderen wichtigen

Künstler bestimmend eingewirkt haben
könnte. Was Marc Chagall malt und wie
er es malt, das ist untrennbar mit seinem
eigenen Leben und Erleben verbunden.
Daß dieses Erleben trotzdem für den
Betrachter seiner Werke verbindlich und
nachvollziehbar bleibt, erweist den menschlichen

und künstlerischen Rang dieses
Malers.

Klaus Speich

FRANZÖSISCHE ZEITSCHRIFTEN

Im Zusammenhang mit den heftigen
Auseinandersetzungen um die «NouveUe
Critique» fällt auf, daß gewisse bekannte
Autoren (z. B. Marcel Raymond, Georges
Poulet, Jean Starobinski oder Jean-Pierre
Richard) kaum öffentlich um irgendwelche
Positionen kämpfen, sondern in Ruhe ihr
kritisches Werk weiterführen. Dies liegt
wohl in der Logik ihrer auf das dichterische
Bewußtsein ausgerichteten Methode; eine
vorbehaltlose Begegnung wird durch ein
persönliches Engagement (dies fordern
verschiedene Anhänger dei «NouveUe
Critique») ebenso fraglich wie durch eine
objektive Systematik, sei sie historisch
oder strukturalistisch.

*
Anläßlich des 200. Geburtstages von
Madame de Staël erschienen in «Preuves»
(Dezember 1966) drei beachtenswerte
Aufsätze: «La pensée critique de Mme de
Staël» von Georges Poulet, «Madame de
Staël et Jean-Jacques Rousseau» von Paul
de Man und «Suicide et mélancolie chez
Mme de Staël» von Jean Starobinski.

Von dem 1788 erschienenen Bändchen
Lettres sur les écrits et le caractère de Jean-
Jacques Rousseau ausgehend, zeigt Georges
Poulet, wie Madame de Staël nach der
Begegnung mit Rousseaus Werk das
Bedürfnis empfand, ihrer Bewunderung
Ausdruck zu verleihen, um in der Erinnerung
die erste Begeisterung wiederzufinden.
Dieses Gefühl der Bewunderung führt zur
Erkenntnis, ja es ist schon eine Art von
Erkenntnis.

Das Grunderlebnis, von dem aus sich
das kritische Werk entwickelt, umschreibt
Georges Poulet folgendermaßen: «Moi
qui sens, moi qui admire, je trouve en moi
la ressource de transformer ce sentiment
en connaissance [...] J'admire, donc je
suis, c'est-à-dire je me découvre être dans
le sentiment d'admiration que j'éprouve.»
Der Leser berauscht sich an seiner
Bewunderung; indem er im Bewußtsein des andern
lebt, wird die Distanz aufgehoben, und
damit entsteht ein Zustand «schöpferischer
Subjektivität»: «Admirer [...] c'est
recommencer en soi-même le geste générateur

en vertu duquel, ayant existé une
première fois, il se remet à exister en toute
lecture, en tout lecteur, en toute mentalité
lectrice et critique.»

Mühelos führt Poulet den Leser sofort
in die zentrale Erfahrung der inter-sub-
jektiven Kritik ein: zwei verschiedene
Bewußtsein durchdringen sich in absoluter
Transparenz, vergleichbar jener höchsten
Form menschlicher Begegnung, der Liebe.
Im Glück solcher Angleiehung liegt jedoch
eine Gefahr: die neuen Bezüge bringen
wiederum neue Bezüge und können bis ins
Unendliche anschwellen, was den Verlust
des Selbst nach sich zieht: «L'exigence
critique et l'exigence erotique sont les

mêmes, c'est-à-dire totales, impliquant à la
fois une grande humilité et une volonté
de puissance, un grand orgueil.» Von
seiner jansenistisch geprägten
Daseinserfahrung aus (Schwäche und
Nichtswürdigkeit vor einem allmächtigen, den

406



Menschen über sein Heil im Ungewissen
lassenden Schöpfer) findet Georges Poulet
den Zugang zu solch einer demütigen und
zugleich ehrgeizigen kritischen Grundhaltung:

«L'exigence est le masque d'une
imploration, elle est un aveu de faiblesse
et d'angoisse. Ce qui est demandé là, c'est
un tout pour remplacer un rien, une plénitude

pour combler la vie.»
Endet in Mme de Staëls Leben die

Liebe stets in einer «ontologischen
Katastrophe», weil sich das Du solcher Tyrannei

entzieht, so besteht diese Gefahr in der
kritischen Begegnung nicht. Einen Dichter
verstehen heißt in der hier beschriebenen
subjektiven Kritik «relier à notre moi
d'aujourd'hui, qui les retient dans sa
mémoire, en premier lieu des expériences
vécues par un autre et communiquées à

nous [...] Pour connaître un auteur, il ne
suffit pas de le connaître, il faut encore
[...] se connaître en lui.»

Durch die schöpferische Treue des
Gedächtnisses gelangt der Leser mit der
Zeit von der augenblicklichen Bewunderung

zum Selbst-Verständnis, dessen der
Mensch unserer Zeit so dringend bedarf.
Die Erinnerung gleicht «dem schmerzlich
klaren Blick, den einst geliebte, jetzt
verlassene Frauen auf ihr vergangenes Glück
werfen», doch ermöglicht sie im kritischen
Bewußtsein auch ein Fortführen des inneren

Erlebnisses.
Der Aufsatz veranschaulicht ein Denken,

in dem das Bewußtsein des Kritikers
sich bald mit dem des Autors vollkommen
vereinigt, bald wieder die zur Offenbarung
eines neuen Aspekts notwendige Entfernung

einnimmt. Fern von jedem «engagement»,

ohne irgendwelche Bezugnahme
auf linguistische, soziologische oder
psychoanalytische Strukturen wird hier mit einer
verblüffenden Geradlinigkeit die Originalität

dieses kritischen Werks freigelegt.
Im Gegensatz zu Georges Poulet stellt

Paul de Man die Distanz in den Vordergrund

und nennt Mme de Staëls Verhältnis

zu Rousseau «le parfait emblème de la
réflexion». In dem durch den Akt der
Reflexion geöffneten Raum bildet sich ein
authentisches Ich. Ist ein solches möglich

ohne die Erfahrung des Du? «En fin de

compte, c'est Rousseau qui s'éclaire à son
contact, et non l'inverse. En cela également
le rapport entre Mme de Staël et Jean-

Jacques Rousseau ressemble au rapport
entre la réflexion et l'être: c'est le réfléchi
qui, finalement, devient lui-même source de

lumière.»
Auf die gewohnt eigenwillige Art zeigt

Jean Starobinski in seinem Aufsatz «Suicide

et mélancolie chez Mme de Staël»,
wie ein das Seelenleben betreffendes Thema
anders als von psychoanalytischen
Kategorien her in einer Art «dramaturgie du
désespoir» bewältigt werden kann.

*
Bewegen sich die vorausgehenden
kritischen Auseinandersetzungen stets in der
Sphäre des Bewußtseins, so tastet Jean-
Pierre Richard jedes Werk zunächst nach
äußeren, rein sinnlichen Merkmalen ab.
Bis anhin schien es, der große Bachelard-
Schüler habe eine «äußerste Abneigung,
die Erfahrung der sinnlichen Empfindung
durch eine eigentlich intellektuelle Erfahrung

zu ersetzen» (Georges Poulet: Kritiker

von heute, «Schweizer Monatshefte»,
Juli 1964). Was geschieht nun, wenn
Richard einem Sainte-Beuve begegnet, der
von Lanson ein «materialistischer Schwelger»,

doch auch ein «denkbar feinsinniger
und neugieriger Geist» genannt wurde?

Zu Beginn seines Aufsatzes «Sainte-
Beuve, l'objet, et la littérature» («Preuves»,
April und Mai 1966) mag es so scheinen.
Richard geht aus von häufig vorkommenden

Metaphern für jede Art von Fließen
und zeigt, daß sich darin Sainte-Beuves
sinnliche Begierde ausdrückt, währenddem
das stehende Wasser für ihn abweisend
wirkt : «A l'inverse des fusions amoureuses,
où la liquidité était toujours rêvée comme
à la fois coulante et ardente, le lac ne
s'offre pas; son eau n'admet aucune
effervescence. Recueillie sur elle-même, elle
dort et semble vouloir ignorer l'extérieur.»

Verschiedentlich zögert Sainte-Beuve

vor dem direkten Abstieg in die Tiefe; er
möchte nicht in den See tauchen, sondern
am Ufer träumen, über die spiegelnde
Fläche gleiten: «Prétendre s'enfoncer de

407



force dans l'espace personnel de l'autre
serait risquer le pire des désastres : voilà le
credo beuvien.» Ständig wiederkehrende
Ausdrücke wie le frêle, le grêle, le mince,
le flétri, le desséché zeigen, wie kümmerlich
dieses Universum ist, in dem die Gegenstände

nicht zu eigenem Leben erwachen;
entweder haben sie keine Tiefe, oder sie

gestatten dem begehrenden Auge nur, über
sie hinwegzugleiten.

Ist Sainte-Beuve eine direkte Begegnung

versagt, so sucht er sich einen andern
Zugang. Dies im Bereich der Liebe (welch
ein Glück, wenn sich wenigstens der Atem
der geliebten Frau mit dem seinen
vermischt), doch auch in jenem des literarischen

Werks. Richard spricht von einer
«exploration des enveloppes».

Sainte-Beuves Denken umspült das
Genie, wie das Wasser des Sees den Felsen;
die Kritik ist hier nicht ein Sichverlieren
und ein Sichwiederfinden im Du: «A
travers l'exercice de l'intelligence critique le
geste primitif du désir se conserve donc
bien, mais il se modifie aussi, il se retient
et il s'étale. Il devient l'instrument —
toujours d'ailleurs voluptueux — d'une
possession distante, d'un savoir.»

Ganz klar unterscheidet sich darin
Sainte-Beuve von Madame de Staël, doch
ebenso klar auch der lange bei den
materiellen Hüllen der Sprache verweilende
Jean-Pierre Richard vom viel abstrakteren
Georges Poulet, der so schnell als immer
möglich zum zentralen Cogito vorstößt.

Richard verleugnet sich und Bachelard
nicht: «Nul doute que pour Sainte-Beuve,
comme pour le critique d'aujourd'hui, la
littérature ne soit d'abord affaire de
langage : de langage, ajoutons aussitôt, fait
pour être goûté dans sa saveur, reconnu
dans son originalité formelle, qualifié dans
son intuition.»

Sainte-Beuves adjektivisch nuancierender

Stil versucht das Werk zu umspinnen;
die Metapher verhüllt und vermittelt
zugleich das darin Enthaltene, sie schafft
Dichte.

Richard will er-fassen, nicht erklären;
nach ihm soll die kritische Begegnung ein
Werk neu erwachen lassen, seinem Sinn

Sein oder Dauer «in anderer Gestalt»
verleihen. Durch die Sinnesempfindungen
gelangt er schrittweise zu einem Sainte-
Beuve, der sich nicht bewundernd mit dem
Bewußtsein des Dichters identifiziert,
sondern sich dort ansiedelt, um neidisch zu
weiden. Für Sainte-Beuve ist die Literatur
ein Objekt; eine schöpferische Begegnung
im Sinne der subjektiven Kritik bleibt ihm
versagt.

Hinweise

Nach dem «Mercure de France» sind Ende
1966 auch die « Cahiers du Sud» verschwunden,

die bedeutendste nicht in Paris
herausgegebene literarische Zeitschrift Frankreichs

; außer Texten fast aller großen Dichter

und Kritiker unseres Jahrhunderts
haben die «Cahiers du Sud» eine Anzahl
einmaliger, für den Forscher unentbehrlicher

Sondernummern veröffentlicht, unter

denen einige genannt seien: Le Romantisme

Allemand (1937, 1947, 1966), Images
de la Suisse (1943), Paul Valéry vivant
(1946), Les Petits Romantiques français
(1949), Lumières du Graal (1950).

Bekannte Namen tauchen in der
Vierteljahresschrift «L'Ephémère» auf (Editions

de la Fondation Maeght). Die erste
Nummer (Januar 1967) bringt neben Texten

Gaétan Picons und Paul Celans u. a.
Gedichte von André du Bouchet,
Zeichnungen Giacomettis und Erinnerungen an
den Künstler. Die Nummer 2 enthält neben
einem Brief Sigmund Freuds an Romain
Rolland Gedichte von Francis Ponge,
Philippe Jaccottet u. a. m. Zwei Dutzend
Traumlandschaften des holländischen Malers

und Kupferstechers Hercule Seghers
(1590—1638) bereichern den Band. Wertvolle

Reproduktionen auf gutem Papier,
eine meisterhafte typographische Gestaltung

und große Namen verleihen der
Zeitschrift ein hohes Niveau.

In Marseille werden die «Cahiers du
Sud» von der vorwiegend kritisch
ausgerichteten Zeitschrift «Manteia» abgelöst,
die Aufsätze von Roland Barthes, Jean
Cayrol, Francis Ponge, Jean-Pierre Richard
und Albert Henry ankündigt.

408



Auf das Maiheft von «Esprit»
(«Structuralisme — Idéologie et méthode») werden

wir zurückkommen, wenn die
Vorträge des im vergangenen Jahr an der Johns
Hopkins University abgehaltenen
Kongresses über die Literaturkritik und die
«Sciences de l'homme» vorliegen.

«Les Lettres nouvelles» geben in einer
Sondernummer (Dezember-Januar 66/67)
einen höchst interessanten Überblick zum
jüngeren Schrifttum in Kanada.

Peter Grotzer

DAS SCHWEIZERISCHE TONKÜNSTLERFEST IN VEVEY

Die Schweizerischen Tonkünstlerfeste
finden jedes Jahr an einem anderen Ort
statt. Dies hat zwei Vorteile: einerseits
lernen die Schweizer Musiker dabei Gegenden
kennen, die sie sonst nicht ohne weiteres
bereisten, andrerseits kommen kleinere
Ortschaften zu musikalischen Ereignissen, die
sie meistens kaum an Ort und Stelle bieten
könnten. Verständlich, daß die Bedeutung
der Schweizerischen Tonkünstlerfeste mit
der Verbreitung der Massenmedien
abgenommen hat. Darum tragen sie heute
oftmals den Charakter der Retrospektive.
Bezeichnend, wenn die nach vorne ausgerichtete

Schweizer Musik nicht mehr an den
Tonkünstlerfesten ausgetragen wird. Damit
haben denn die Schweizerischen Tonkünstlerfeste

weniger einen künstlerischen als
einen gesellschaftlichen Stellenwert.

So war es auch am 27. und 28. Mai in
Vevey. Das Programm umfaßte neben
einem Kammermusik- und einem Kirchenkonzert

die Generalversammlung des
Schweizerischen Tonkünstlervereins, einen
Empfang im Hotel «Trois Couronnes»,
einen Besuch des Winzermuseums und
einen Ausflug zum Mont-Pélerin. Alles war
überlegt und gründlich vorbereitet, so daß
der Syndic von Vevey im Vorwort zum
Programmheft recht behalten konnte mit «le
Veveysan aime la musique et l'honore». Die
einzigen scharfen Töne fielen — neben
akustischen Unreinheiten in den Konzerten

— bei der Generalversammlung. Einerseits

bei der Ersatzwahl in den Vorstand
des Schweizerischen Tonkünstlervereins,
als mit Grund gefragt wurde, ob Hedy Sal-
quin für die Schweizer Musik genügend
getan habe, um eine Wahl zu rechtfertigen.

Andrerseits bei der Überreichung des

Komponistenpreises des STV an Heinrich
Sutermeister, als der Oboist Heinz Holliger auf
die politische Vergangenheit des Geehrten

hinwies und sein Mut mit Widerspruch

und Gereiztheit quittiert wurde:
noch wird in der Schweiz eben die Meinung
vertreten, daß Kunst und Politik nichts
miteinander zu schaffen haben und deshalb

getrennt beurteilt werden sollen.
Dann also zum Künstlerischen: Die

Partituren werden stets so ausgewählt, daß
alemannische und welsche Komponisten
ausgleichend berücksichtigt werden und
daß die junge gegenüber der älteren
Generation nicht überwertet erscheint.
Regionalismus und Gruppengeist überwiegen
dann meistens Qualität und Originalität.
So waren in Vevey von den dreizehn
Komponisten eben sieben Deutschschweizer und
sechs Welschschweizer; das Durchschnittsalter

dürfte zwischen fünfzig und sechzig
liegen. Verständlich, wenn damit die
Schweizerischen Tonkünstlerfeste kaum
mehr ins Spannungsfeld einer Uraufführung

zu stehen kommen.
Das Kammerkonzert im Théâtre de

Vevey stützte sich in der Programmidee
nicht ungeschickt auf den Wechsel von
Bläser- und Streichermusik. Für diese sechs

Kompositionen setzten sich das Zürcher
Stalder-Quintett und das Genfer ARVA-
Quartett mit Fleiß und Nachdruck ein.
Roger Vuataz' «Musique pour cinq instruments

à vents» ist mit «Rythme», «Mélodie»,

«Harmonie» und «Polyphonie» eine

Spielmusik aus dem Jahre 1935, welche der

Komponist aber vor kurzem in zweiter Version

vorgelegt hat, ohne anzugeben, worin

409



die Umarbeitung besteht. Die Soustitres sind
Zusätze, denn die viergliedrige Komposition

überzeugt durch Metiersicherheit und
Formklarheit und die Anspruchslosigkeit
des Materials zwischen Regerscher Klangdichte

und Hindemithscher Unverdrossen-
heit. Erik Székelys «Musique pour trio à

cordes» hakt ohrenfällig bei Weberns
«Bagatellen» ein: dreisätzig kontrastierend
läßt sie vergessen, daß sie als Klangfolie zu
einem Dokumentarfilm über den
Instrumentenbau im Neuenburger Jura entstanden

ist. Vielversprechend hebt es im
«Prélude» mit der Verflechtung von Melodie-
partikeln und Vierteltonverfärbungen an;
doch die «Variations» scheinen in Tempo
und Struktur zu wenig kompakt ausgeformt,

während das überknappe «Final»
die Proportionen der Sätze gefährdet. Boris
Merssons « Musik für Bläserquintett » bietet
in «Conversation», «Méditation» und
«Soliloque» den Instrumentalisten vorteilhafte

spieltechnische Repräsentationsmöglichkeiten

und verrät mit Unbekümmertheit

und Eleganz in jedem Takt den
handwerksicheren Unterhaltungsmusiker. Caspar

Diethelms «Viertes Streichquartett»
aus dem Jahre 1965 ist angesiedelt zwischen
Hindemith und Bartök. Mit den Satztypen:
Lebhaft, Sehr lebhaft, Schnell, Sehr schnell
setzt es bei der Tradition der viersätzigen
Quartettform an und treibt sie in fleißigem
Eklektizismus zu einem Monstrewerk von
halbstündiger Dauer. Hans-Ulrich
Lehmanns «Episoden» für Bläserquintett
waren an diesem Fest mit Abstand das
avancierteste Stück. Aleatorische und serielle

Prinzipien kontrastieren und vermengen

sich, wobei aber Episodisches übers
Momentane hinausdrängt und sich —
selbst bei erst- und einmaligem Anhören
— zu nachvollziehbaren Ausformungen
spannt. Es sind zehn Minuten voll
stimmungsdichter und Charakterenreicher Musik,

welche den einen Spannung und den
anderen Schock wurde. Innerhalb von so
viel Rückschau bereitete es eigentlichen
Nervenkitzel und macht gespannt auf die
Donaueschinger Uraufführung des «Rondo
pour voix et orchestre» auf einen Text von
Helmut Heißenbüttel im Herbst 1967. Rolf

Loosers «Fantasie a quattro» ist zum 150.

Geburtstag der Bernischen Musikgesellschaft

entstanden und im letzten Jahr
uraufgeführt worden. Es ist Auftragsmusik,
welche die Komponiererfahrung der
vergangenen dreißig Jahre verbindet mit der
Instrumentalkenntnis des Streicherapparates.

Einsätzig, aber mit Kontrasten in
Klein- und Großausformung, reflektiert es
im Melodischen übers Espressivo der
Wiener Schule, ohne im Klanglichen die
Konsequenzen zu ziehen, so daß der
Durschluß all das zurücknimmt, was
Stimmungsdichte und Ausdrucksintensität im
Detail versprochen haben.

Das Kirchenkonzert im Temple de
Saint-Martin brachte naheliegenderweise
Orgel- und Sakralmusik zur Aufführung.
Die eröffnende «Fantasia II für Orgel»,
gefällig-feinsinnig mit beinahe impetuos-
schillerndem Schluß, ehrte den vor einem
Jahr verstorbenen Walter Lang; die
abschließende «Fantasia II für Orgel»
verbindet die Formcharakteren von Toccata
und Passacaglia und feierte den 70.
Geburtstag von Walter Geiser. Auch Raffaele
d'Alessandros harzig-markante «Prélude et
fugue» aus dem Jahre 1941 darf als Hommage

für den vor acht Jahren verstorbenen
Wahl-Lausanner aufgefaßt werden. François

Demierre, seit bald fünfzig Jahren an
dieser Kirche im Organistenamt, begleitete
in seinem melodiensatten, romantisierenden
«Dieu mon salut» die füllig-modulationsstarke

Altstimme von Lucienne Duvallier.
Hans Studer verbindet und kontrastiert in
seiner dreisätzigen «Canzona» die Klang-
valeurs von Oboe und Orgel und verrät die
Abhängigkeit von der Zürcher Schule Willy
Burkhards. Ernst Pfiffners «5 geistliche
Gesänge» für Bariton, Orgel und Harfe
stützen sich auf Texte der Ostkirche zu
Ende des ersten Jahrtausends und erreichen
mit der unüblichen Timbreverbindung
flüchtige Klangreize, welche hier vom
überlegen-sonoren Gotthelf Kurth stimmlich
überbrückt wurden. Guy Bovet, mit seinen
fünfundzwanzig Jahren der jüngste unter
den in Vevey aufgeführten Komponisten,
erschreckte nicht als Avantgardist. Im
Gegenteil: seine «Sonata da chiesa» für Oboe

410



d'amore und Orgel hakt mit «Introduction»,

«Interlude», «Récitatif», «Scherzo»
und «Cadence» bei traditionellen Formtypen

ein und treibt sie metiergewandt zu
einem Klangteppich von beinahe
impressionistischer Süßlichkeit und Glätte.

Vevey war ein «kleines Fest» des
Schweizerischen Tonkünstlervereins. Im
nächsten Jahr wird Zürich mit drei Tagen
ein «großes Fest» bieten. Noch sind
Juryauswahl und Programmfixierung nicht an¬

nonciert. Doch im Zusammenhang mit der
Eröffnung der Junifestwochen wird im Zürcher

Opernhaus aus Anlaß des Schweizerischen

Tonkünstlerfestes 1968 Schoecks
«Penthesilea» aus den frühen zwanziger
Jahren neuinszeniert werden. Offenbar hat
sich unterden zu diesem Zweck eingesandten
Opernpartituren kein Werk finden lassen,
welches mit Schoecks Chef-d'œuvre verglichen

werden könnte.
Rolf Urs Ringger

«DER ZEITGENÖSSISCHE ROMAN»

Generalversammlung des Schweizerischen Schriftstellervereins

Eine Generalversammlung ist keine
Versammlung von Generalen. Oder doch?
Der Schweizerische Schriftstellerverein
ernannte dieses Jahr einen Oberst zu seinem
General. Die präsidiale Würde ging nach
langen Jahren glücklicher Regierung von
Professor Hans Zbinden auf Maurice
Zermatten über. Welch anderer Anwärter
hätte sich an literarischem und militärischem

Rang messen dürfen «avec notre
illustre auteur et cher compatriote de

langue française»? Wir freuen uns und
wünschen Oberst Zermatten manchen Sieg
mit dieser Truppe, die mit der spitzen
Waffe der Feder kämpft. Walstatt war
zunächst das ehrwürdige Rathaus, dann
die Universität von Fribourg.

Als wir uns am Sonntag vormittag in
der Aula versammelten, war der Andrang
merklich gemäßigter als am Abend zuvor
in der Mensa, wo uns der Staatsrat des

Kantons ein höchst generöses Bankett
offeriert hatte. Tant pis pour eux — denn
die geistige Nahrung war von nicht geringerer

Qualität. Serviert wurde Der
zeitgenössische Roman, und zwar «alla
bolognese», «à la mode de Paris» und «auf
deutsche Art».

Diese präsentierte uns Dr. Anton
Krättli, mit einem Maß an Einfühlung und
Toleranz, das den literarischen Köchen
nördlich des Rheins kaum je eignet. Er
ging aus vom großen Werk Heimito von
Doderers, der als letzter noch im Roman

«das zeitgemäße Mittel zur Universalität»
erblickte. Seitdem sei der deutsche Roman
in den Händen der Autoren ein Mittel zur
Bestandesaufnahme und Prüfung dessen

geworden, was uns als vorgegebene
Wirklichkeit umgibt. Das Schreiben hat sich
zu einem Tasten und Suchen nach festem
Grund reduziert, die Gebärde des Be-

klopfens und Befragens ist ein Erkennungszeichen

der Generation. Über die Mode zu
«enthüllen», aufzudecken, Tabus zu
brechen, in fix fabrizierten Beiträgen, die
heute so weitgehend den deutschen
«Literaturmarkt» überschwemmen, ging Krättli
mit einer noblen Geste der Nichtbeachtung

hinweg. Derartige Erscheinungen
verdunkeln ihm nicht das helle Licht der
Skepsis, das die Schriftsteller entzündet
haben. Er weist vor allem auf drei Formen
dieser Erzählhaltung hin:

Zunächst den starken Zug zur
Nüchternheit und Sachlichkeit, die äußerste
Scheu vor fabrizierender Phantasie. So

beschreibt Uwe Johnson sehr genau, was
betastet und registriert werden kann, während

der Komplex der menschlichen
Beziehungen aufder Landkarte seiner Romane
die weißen Stellen bezeichnet, die erst
erforscht werden müssen.

Die zweite, auf den ersten Blick
entgegengesetzte Haltung zeigt eine nicht
geringe Lust zur Erfindung, zur Kombination,

zum Spiel mit den Möghchkeiten
der Realität. Aber am Beispiel von Max

411



Frischs «Gantenbein» oder Martin Walsers
«Einhorn» erkennen wir bald, daß hier
sozusagen mit Hilfe von Geschichten eine
Abrechnung mit Geschichten durchgeführt

wird. Das dritte Merkmal weist auf
Mißtrauen gegenüber dem Fiktiven.
Belege dafür sind Fluchtpunkt von Peter
Weiß oder Ansichten eines Clowns von
Heinrich Böll. Hier werden in der Ich-
Form mit dokumentarischer Strenge Fakten

mitgeteilt, nicht Zusammenhänge.
Nicht Synthese wird angestrebt, sondern
nur das Geschäft der Grundlagenforschung.

Die Erzählhemmung, ja
Erzählfeindlichkeit findet ihre schärfste
Zuspitzung bei Thomas Bernhard, der in
seinem Roman Verstörung die Hauptfigur
sagen läßt, «die sogenannte schöne Literatur

sei in jedem Falle eine peinliche, ja in
großen Zügen lächerliche Verfälschung
der Natur». Der Referent suchte diesen
literarischen Bildersturm zu rechtfertigen:
indem der Schriftsteller die unübersichtliche,

chaotische Welt beharrlich in die
Sprache hebe, schaffe er Wirklichkeit und
Ordnung. Aber humanisiert er dadurch
wirklich bereits das Inhumane? Krättli
gab selbst eine Antwort darauf, indem er,
an Musil anklingend, der Hoffnung
Ausdruck gab: «Vielleicht stehen wir an der
Schwelle, an der eine neue Generation sich
anschickt, Prototypen von Geschehnisabläufen

zu entwerfen, Vorbilder, wie man
Mensch sein kann.»

Maurice Zermatten dagegen grenzte
sich sehr entschieden gegen jene modische
Erscheinung ab, die sich als «le nouveau
roman» bezeichnet. Er erblickt darin ein
bloßes Strohfeuer, dessen verwehender
Rauch von keiner Glut mehr genährt wird.
Einzig Samuel Beckett, dem vielkopierten
Vorbild von Robbe-Grillet, gesteht er
echte tragische Bedeutung zu. In seiner
Welt, dem «monde d'absence», gibt es
nichts mehr als den Mechanismus, die
Reduktion des Menschen zur Sache. Keine
Moral ist mehr da, keine Erwartung und
Aufgabe, kein Sinn, nur das große Nichts.
Es ist der Ausdruck einer echten Verzweiflung

über die fortschreitende Desintegration
der Sprache, der Persönlichkeit, der

Welt. Aber, so sagt Zermatten, die
Demontage einer müde gewordenen Konvention

hat ihre Aufgabe erfüllt. Der Augenblick

ist reif für das schöpferisch Neue.
Geradezu exemplarisch wurde der

Unterschied zwischen deutscher und
romanischer Geisteshaltung in den beiden
anderen Hauptreferaten. Er manifestiert
sich vor allem in der Auffassung von Wesen

und Bedeutung der Tradition.
Das deutsche Schrifttum hat im

«Tausendjährigen Reich», von einer äußerlich
oder innerlich emigrierenden Elite
abgesehen, sich hemmungslos dem Ungeist
übergeben. Das Geisteserbe der Väter
wurde verkauft, verfälscht, verraten. Die
nachfolgende Generation nimmt nun das
geschändete Erbe keineswegs wieder auf,
sondern versucht, alles Vorangegangene
gleichermaßen mißachtend, von einem
Punkt Null aus, neu zu beginnen.

Ganz anders die Romanen. Auch den
Futurismus, so erklärte uns mit erquickender

Selbstironie Professor Mario Apollonio,
verdanken wir dem Faschismus. Aber der
Futurismus vertrat, wie schon sein Name
verrät, entgegengesetzte Tendenzen. Ein
Alberto Moravia ist zwar ein Autor der
Linken, hat es aber immer verstanden,
über der Politik zu stehen. Sein L'indifferente

ist kein Programmtitel, repräsentiert
aber unbewußt eine Epoche und ihr
Verhalten: die Autonomie der literarischen
Tradition und Entwicklung in Italien. Die
Linie Kafka — « Le nouveau roman»
wurde in Italien zur Kenntnis genommen,
aber nicht assimiliert. Die Tendenz der
Auflösung war hier längst durch PirandeUo

zum Ausdruck gelangt. Sein
Programm aber, ganz im Gegensatz zum
«nouveau roman», ist die Suche des Sinns
im scheinbar Sinnlosen. Der Surrealismus
hat sich sehr bald verdichtet zum «realismo
magico», der die Realität nur insoweit
auflöst, als er sie transparent macht. Sein
Meister Gandolfi ist Vorbild auch für
Fellini und die Kunst des italienischen
Films. Der positive Sinn der Realität
entspricht der Erfahrung der lateinischen
Rasse. Ungebrochen ist ihr Vertrauen in
die Kraft der Sprache und die Kunst der

412



Erzählung, in das Schöpferische der Phantasie

und die Macht der Wahrheit.
Was Professor Jean Pierre Monnier

uns zu sagen wußte, ging über die behutsamen

Andeutungen eines Emil Staiger
weit hinaus. Im deutschsprachigen Bereich
würde er dafür ein hundertfach wütendes
«Kreuziget ihn!» ernten. Doch im
romanischen Kulturkreis genießt man das Recht
geistiger Unabhängigkeit.

Auch wir, sagte Monnier, haben unser
Thema: das Leben, das Schritt für Schritt
dem Nichts entgegentreibt. Aber wir
betrachten und gestalten es aus der
ungebrochenen Tradition der Weltliteratur.
Auch wir bedürfen der Selbstreinigung
und arbeiten an ihr. Aber wir bleiben nicht

haften am Selbstgespräch, immer schreiten
wir fort zum Dialog mit den Mitmenschen,
mit der Welt. Die romanische Literatur
darf nie dazu führen, Realitäten zu
verfälschen und zu leugnen, nur um dadurch
zu schockieren und zu skandalisieren.

Der zeitgenössische Roman ist nicht
nur der Roman der Mode. Es gibt
zeitgenössischere Romane und Autoren, ob
sie nun aus Frankreich kommen, aus Polen,
aus dem Spanien, das nicht das Francos
ist, oder aus Zürich. Sie alle haben das

Ziel, den Sinn der Existenz zu finden, ihre
Essenz. Über das unzulänglich
Gegenwärtige hinausschreitend, erschauen sie die
Zukunft.

Peter Lotar

THEATER IN BERN

Was Tankred Dorst mit seiner Komödie
Wittek geht um, die im Stadttheater Bern
zur Uraufführung gelangte, dem Publikum
demonstrieren will, ist deutlich genug. Er
hat ein Stück über die Anarchie geschrieben.

Es geht ihm darum, den Verbrecher,
der ohne eindeutiges Motiv mordet und
brandschatzt, als die geheime Symbolfigur

der Gesellschaft herauszusteüen. Es
ist die Gesellschaft, die sich ihren Verbrecher

schafft. Je weniger Ideologie,
Motivierung, Engagement in seinen Untaten
liegen, desto besser eignet er sich als
Symbolfigur, auf die man die verschiedensten

Wünsche und Träume projizieren
kann. Die Popularität eines Rinaldo Rinal-
dini oder eines Schinderhannes, der
geschäftliche Großerfolg mit «sex and crime»
im Illustriertenmetier und die grassierende
Bonditis unserer Tage belegen Dorsts
Thesen hinreichend. Es ist, was er da
säuberlich in der Technik des epischen Theaters

vorführt, ohne Zweifel ein echtes
Thema. Aber ein Theaterstück, das darüber
hinaus in jedem szenischen Augenblick
besteht, das kraft seiner Bilder und kraft
seiner Sprache auch nur für einen Abend
zu fesseln vermöchte, ist daraus nicht
geworden.

Ich stoße auf der Suche nach den

Gründen dieses Debakels immer wieder
auf eine irritierende Tatsache: so klug
alles durchdacht und so genau alles
ausgerechnet sein mag, so wenig ist damit für
das Theaterstück als Kunstwerk gewonnen.

Daß zum Beispiel die Balladenform
gerade diesem Stoff besonders angemessen
sei, leuchtet sofort ein. Aber der Komödie
Wittek geht um fehlt dennoch die Eigenschaft

der Notwendigkeit. Sie ist vielleicht
aus einem thematischen und formalen
Gedanken, aber nicht aus einem Guß. Sie
ist auch zu lang, und das ist es vielleicht,
was ihr noch die Chancen nimmt, die in
ihr lägen. Ein Beispiel: Dorst bringt den
Verbrecher mit der Bürgermeisterin
zusammen. Die rechtschaffene, biedere, bibelfeste

und auf gute Haltung bedachte
Bürgersfrau begegnet dem verruchten
Mörder und fühlt sich betroffen. Statt ihn
der Polizei zu verraten, gibt sie sich
benommen den Schauern der Bewunderung
hin und faßt einen Plan. Er wird, in der
Brechtschen Technik der projizierten
Kapitelüberschriften, als «Judith und Holo-
fernes» angekündigt. Aber vorerst zeigt
uns Dorst in aller Ausführlichkeit, wie
seine Heldin die alte Geschichte vom Weib
und vom furchtbaren Kriegsmann in der
Bibel nachliest. Sein Stück ist durchsetzt

413



mit derartigen «Streckszenen». Es fehlt
ihm die Dichte der Moritat, die Ereignis
an Ereignis reiht, und es fehlt ihm eben
darum auch die Schlagkraft.

An der Berner Inszenierung, für die
Dieter Stürmer verantwortlich zeichnet,
sind die Bühnenbilder von Ulrich E. Milatz
bemerkenswert. Milatz verwendet flächige
Versatzstücke, die wie Xylographien aus
alten Bänden der «Gartenlaube» gestaltet
sind. Diese spießige Idyllik wird indessen
von einem Bühnenrahmen umgeben, der
die überlebensgroße Symbolgestalt des
Verbrechers allgegenwärtig macht. Säuberlich

und sorgfältig ist hier die Grundidee
der schwarzen Komödie ins Bildhafte
umgesetzt. Daß sie im Spiel der Darsteller
weder Farbe noch Leben gewinnt, aber
auch nicht die drastische und pralle Realität

einer Farce, mag daran liegen, daß die
von Dorst auf die Bühne gestellte Gesellschaft

vom Privatdozenten bis zum
abenteuersüchtigen jungen Mädchen und vom
Stadtrat bis zu den Leuten aus dem Volk
zu harmlos gesehen ist. Man glaubt ihr
den Verbrecher nicht, den sie sich selber
geschaffen haben soll. Wittek dagegen ist
eine Figur, von der einige Ausstrahlung
ausgeht: kühler, zynischer Vernichtungswille

und die fast schon aristokratische
Haltung des radikalen Außenseiters ergeben

hier eine Rolle, die Fritz Bachschmidt
klug zur Geltung bringt. Aber als Ganzes
ist der Bilderbogen Wittek geht um nicht
zu retten.

Der Zufall will es, daß zur gleichen Zeit
in Thomas Nyffelers Kleintheater an der
Kramgasse eine andere Neuheit junger
deutscher Dramatik als Schweizer
Erstaufführung zu sehen ist, die
Publikumsbeschimpfung von Peter Handke. Das
experimentelle Sprechstück, das kein Bild
von der Welt geben möchte und keine
Handlung vortäuscht, ein Anti-Theaterstück

also, erfreut sich eines beträchtlichen
Erfolgs. Darüber zu rätseln, ob es die
Sensation sei, die die Besucher anlockt, ob die
Beatwelle auch bei uns aufs Theater
übergreife oder ob Handkes Idee, das Publikum
zum Thema zu machen, den Rang der

Originalität habe, scheint mir müßig.
Unzweifelhaft geht von dem temporeichen
und jugendlich übermütigen Abend eine
elektrisierende Wirkung aus. Ich meine
zwar, weder die Auseinandersetzung des

Autors mit dem traditionellen Theater
noch die Weigerung, Illusionen des Spiels
zu schaffen, seien neu. Was Handke hier
aufgegriffen und mit einiger Konsequenz
durchgeführt hat, geht auf berühmte
Vorgänger zurück, und ärgerlich an dem
Abend ist eigentlich nicht, daß man von
der Bühne herab belästigt und beschimpft
wird, sondern daß da so getan wird, als
ob erst Peter Handke das Antitheater und
den Antiillusionismus erfunden hätte. Das,
worüber er seine Schauspieler, die nur
noch Sprecher sein dürfen, Hohn und
Spott verspritzen läßt, ist das Theater vor
Brecht, vor PirandeUo, vor Anouilh und
vor allem vor Ionesco. Würde man seine
Thesen den Experimenten und den
faszinierenden Spielvorlagen gegenüberstellen,
die mit diesen Namen signalisiert sind, so
müßte sich zeigen, daß er flunkert. Ich
glaube nicht, daß die Publikumsbeschimpfung

als eine neue Möglichkeit des Theaters

Hand und Fuß hat; ich weigere mich,
darin mehr als eine Seifenblase, einen Jux
und eine Etüde zu sehen. Aber ich gebe
ohne weiteres zu, daß das Stück in dieser
Berner Inszenierung Rasse, Witz und
Wirkung hat. Man muß es erlebt haben.

Paul Roland hat es mit vier jungen
Schauspielern, mit Peter Drescher, Manfred

Gerling, Erich Göller und Norbert
Klassen, wie eine Turnstunde inszeniert.
Sprechdisziplin und Bewegungsdisziplin,
Rhythmus (in den am Schluß eine Berner
Beat-Band, «The Black Lions»,
einschwingt) und herausfordernde Frische
sind die Elemente, mit denen hier dem
üblichen Theaterabend ein nicht ganz
abendfüllendes Schnippchen geschlagen
wird, eines jedoch, das man sich nicht
ungern gefallen läßt, weil es unsern Blick
schärft für die Möghchkeiten des Theaters
im weiten Bereich zwischen dichtester
IUusion und ihrer vollständigen Zerstörung.

Lorenzo

414


	Umschau

