
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 4

Artikel: La Rochefoucauld und die Wahrheit

Autor: Frey, Hans-Jost

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La Rochefoucauld und die Wahrheit

HANS-JOST FREY

La Rochefoucaulds Ruhm beruht auf einem schmalen Bändchen, das unter
dem Titel Réflexions ou sentences et maximes morales erstmals im Jahre 1665
erschien und bis zur endgültigen Ausgabe von 1678 fünf Auflagen erfuhr.
Neben diesem Hauptwerk hat La Rochefoucauld eine Gruppe von neunzehn

kürzeren Prosastücken hinterlassen, die er nicht selber veröffentlichte,
vielleicht deshalb, weil sie sich trotz mancher Übereinstimmungen von den
Maximen dadurch unterscheiden, daß sie weniger auf der Falschheit des
Menschen beharren und mehr auf den Entwurf eines idealen Menschenbildes

ausgerichtet sind. Sie gehören so in eine Tradition, die mit der
Ausbildung des höfischen und gesellschafthchen Lebens im 17. Jahrhundert im
Zusammenhang steht und jenen Begriff des «honnête homme» hervorbringt,

der von Autoren wie Nicolas Faret oder dem Chevalier de Mère
veranschaulicht wird. Das Bekenntnis zur Möglichkeit des «honnête homme»
scheint mit der destruktiven Haltung der Maximen nicht leicht vereinbar
zu sein, was dazu beigetragen haben mag, daß die in Frage stehenden
Texte bis heute nur wenig beachtet worden sind. Sieben von ihnen erschienen

als «Réflexions nouveUes de M. de la R***» zuerst 1731 in einem

anonymen Recueil de pièces d'histoire et de littérature. 1789 übernahm sie

der Abbé Brotier in seine La Rochefoucauld-Ausgabe und gab ihnen den
heute noch gebräuchlichen Titel Réflexions diverses. Die restlichen zwölf
Reflexionen blieben bis zum Jahre 1863 unveröffentlicht und sind in
zuverlässiger Fassung erst seit der 1868 von Gilbert und Gourdault veranstalteten

kritischen Ausgabe der «Grands Ecrivains de la France» zugänglich.
Dies gilt auch für die Betrachtung, welche die Reihe der Réflexions diverses
eröffnet und den Titel Du Vrai trägt. Der Grund für die späte Veröffentlichung

kann ermittelt werden und verdient Beachtung. Das Manuskript,
das sich im Besitz der Familie La Rochefoucauld befindet, ist von einer
Notiz begleitet, die vermutlich vom ersten Herausgeber stammt, und in der
die Auswahl der Ausgabe von 1731 begründet wird. Dort liest man : «Voici
les morceaux qu'il ne seroit pas à propos qu'on rendît publics, avec les
raisons qui m'en font porter ce jugement: Du Vrai. — Ce n'est pas qu'il
n'y ait dans ce morceau des choses bien vues et bien pensées, mais en
totalité il y a quelque chose de louche, parce que l'auteur n'a pas vu assez
nettement, ou du moins n'a pas assez développé ce qu'il entend par vrai
et par vérité. »

388



Die Frage, was bei La Rochefoucauld unter Wahrheit zu verstehen sei,

kann aufgenommen werden, wobei von Anfang an feststeht, daß es sich

immer um die Wahrheit des Menschen als des alleinigen Gegenstands seiner

Schriften handelt. Es ist wahrscheinlich, daß der Verfasser der Notiz von
bestimmten Vorstellungen ausging, die er aus der Lektüre der Maximen

gewonnen hatte, und es ist möglich, daß die Unklarheit, die er dem Text
vorwirft, mit der Schwierigkeit zusammenhängt, ihn mit diesen Vorstellungen

zur Deckung zu bringen. Deshalb ist es sinnvoll, zunächst zu fragen,
was in den Maximen als Wahrheit des Menschen zu gelten hat, und
anschließend auf die Reflexion Du Vrai einzugehen. Dabei wird sich zeigen,
daß sich bei La Rochefoucauld zwei widersprüchliche Bilder vom
Menschen gegenüberstehen.

Die vordergründigste Feststellung, die sich beim Lesen der Maximen
aufdrängt, ist die Tatsache, daß das Buch in immer neuen Abwandlungen
nachzuweisen sucht, der Mensch sei nicht, was er zu sein scheine. Das, als

was er sich zeigt, wird nicht hingenommen, sondern es wird geprüft, ob
Tat und Absicht sich entsprechen. Dabei stellt sich heraus, daß jedes
Verhalten insofern scheinhaft ist, als seine eigentlichen Motive nicht in Erscheinung

treten, sondern im Verborgenen bleiben. Die Maxime ist die
Entlarvung des Menschen und die Enthüllung seines wahren Wesens. Sie ist
meistens zweischichtig und konfrontiert eine Ebene des Scheins mit einer
Ebene der Wahrheit, auf der die Werte bezüglich dem, was sich zeigt,
verschoben sind. Dabei geht es nicht um einzelne Fälle von Verstellung und
Verzerrung, sondern um eine wesentliche Unfähigkeit des Menschen,
Wesen und Erscheinung sich entsprechen zu lassen. Als Beispiel kann der
Satz dienen, der die Frage beantwortet, was die Freigebigkeit sei: «Ce

qu'on nomme libéralité n'est le plus souvent que la vanité de donner, que
nous aimons mieux que ce que nous donnons» (262). Eine frühere Fassung
lautet noch eindeutiger: «Il n'y a point de libéralité; ce n'est que la vanité
de donner, que nous aimons mieux que ce que nous donnons. » Damit wird
nicht nur das Motiv des Schenkens ermittelt, sondern die Eitelkeit wird in
den Rang einer Kraft erhoben, die dem Zugriff des Menschen entzogen
ist und unabhängig von seinem Willen wirkt. Das bedeutet, daß der Mensch
sich selbst entzogen ist und zum Tummelplatz von Kräften wird, die er selber
weder kennt noch beherrscht. Für den Verfasser der Maximen ist die Wahrheit

des Menschen, daß er seinem eigenen Wesen entfremdet ist und aufGrund
von verborgenen Motiven handelt, über die er nicht verfügt. «L'homme
croit souvent se conduire lorsqu'il est conduit, et pendant que par son esprit
il tend à un but, son cœur l'entraîne insensiblement à un autre» (43).

Mit dieser Auslieferung des Menschen an die Selbstentfremdung trifft
der Moralist über sein Ziel hinaus. Es kann sich jetzt nicht mehr darum
handeln, ein Verhalten als unecht zu entlarven, um eine Besserung zu erwir-

389



ken, denn der Mensch ist ohne Einfluß auf sein Handeln. La Rochefoucauld
stellt ihn bloß, ohne ihm ein Mittel zur Verfügung zu lassen, das es ihm
ermöghchen würde, sich aus seiner Verworfenheit zu befreien. Die Maximen
sind deshalb nicht — oder nicht nur — Kritik, sondern sie erheben den

Anspruch, ein Menschenbild von universaler Gültigkeit zu entwerfen und
eine Wahrheit des Menschen ans Licht zu heben, die hinter der
Mannigfaltigkeit kontradiktorischer Verhaltensweisen sich selber gleich bleibt.
Die Lehre von der Selbstentzogenheit ist ausweglos und endgültig. Es ist
schließlich auch nicht mehr möghch, von Tugenden und Lastern zu
sprechen: die Freigebigkeit ist keine Tugend, weil sie Eitelkeit ist; und die
Eitelkeit ist kein Laster, weil sie zum Wesen des Menschen gehört, über
das er nicht gebietet.

Nun gibt es aber eine andere Möglichkeit, die Freigebigkeit zu betrachten.

In dem Satz: «Ce qu'on nomme hbéralité n'est le plus souvent que la
vanité de donner...» ist das, was Freigebigkeit heißt, als bekannt vorausgesetzt.

Die Frage zielt nicht auf die Tätigkeit des Gebens, sondern auf das

Motiv, das sie auslöst. Aber damit man von Freigebigkeit spricht, muß
außerdem ein bestimmter Sachverhalt erfüllt sein, der es erlaubt, dieses

besondere Schenken von jedem beliebigen Geben zu unterscheiden. Diesen
Wechsel der Blickrichtung voUzieht La Rochefoucauld in der Reflexion
Du Vrai: «Alexandre et César donnent des royaumes; la veuve donne une
pite: quelque différents que soient ces présents, la libéralité est vraie et
égale en chacun d'eux, et chacun donne à proportion de ce qu'il est. » Die
Freigebigkeit ist demnach weder durch den Wert des Geschenks, noch
durch den Umfang des Besitzes bestimmt, sondern sie ist dann gegeben,
wenn die Größe des Geschenks der Größe des Besitzes entspricht. Alexander
und die Witwe sind ebenso weit voneinander entfernt wie das Königreich
und die Kupfermünze; sie sind aber hinsichtlich der Freigebigkeit
vergleichbar, weil das Verhältnis zwischen dem, was sie haben, und dem, was
sie geben, bei beiden konstant bleibt. Das Verhalten beider wird deshalb
als wahr bezeichnet, weil es ihrer Stellung angemessen ist. Die Frage nach
der Motivierung dieses Verhaltens bleibt unberücksichtigt, obwohl sie

gestellt werden könnte. Sie erlischt von selbst bei den anderen Beispielen,
die der Text anführt, und in denen vom wahren Dichter oder vom wahren
Feldherrn die Rede ist. Dichten ist nicht eine Tätigkeit, hinter der sich eine

gute oder böse Absicht verbirgt, sondern es beruht auf einem Talent, einer
Anlage, die es ermöglicht, und ohne die es nicht möghch ist. Dennoch sind
der Dichter und der Feldherr auf dieselbe Weise wahr und vergleichbar,
wie Alexander und die Witwe es bezüglich der Freigebigkeit waren. Dies
wird aus den Sätzen ersichtlich, welche die Reflexion eröffnen: «Le vrai,
dans quelque sujet qu'il se trouve, ne peut être effacé par aucune comparaison

d'un autre vrai, et quelque différence qui puisse être entre deux sujets,

390



ce qui est vrai dans l'un n'efface point ce qui est vrai dans l'autre : ils peuvent
avoir plus ou moins d'étendue et être plus ou moins éclatants, mais ils
sont toujours égaux par leur vérité, qui n'est pas plus vérité dans le plus
grand que dans le plus petit. L'art de la guerre est plus étendu, plus noble
et plus brillant que celui de la poésie; mais le poète et le conquérant sont
comparables l'un à l'autre; comme aussi, tant qu'ils sont véritablement
ce qu'ils sont, le législateur, le peintre, etc. » Die Menschen, die hier auftreten,

werden wahr genannt, insofern sie wirklich sind, was sie sind (tant
qu'ils sont véritablement ce qu'ils sont). Der Dichter verwirklicht eine
besondere Begabung, die sich erst und nur in seiner Dichtung bewährt,
und ebenso erbringt der Feldherr den Erweis seiner Anlagen und Fähigkeiten

in seiner Kriegführung. Beide sind wahr, weil ihr Wesen in ihrem
Handeln aufgeht, und jeder bringt seine Wahrheit hervor, indem er sich
seiner Möglichkeit entsprechend entfaltet. Die Reflexion Du Vrai handelt
von dieser Wahrheit, die nie festgelegt werden kann, sondern sich immer
nur in der Entfaltung der Person ereignet. Deshalb kann La Rochefoucauld
das, was er hier unter wahr versteht, nur an Beispielen einzelner wahrer
Menschen verdeutlichen, die nichts gemeinsam haben als eben die Wahrheit,

welche als die schwebende Konstanz der Beziehung zwischen Wesen
und Erscheinung aus dem Vergleich herausspringt.

Wahr ist demnach für den La Rochefoucauld der Reflexionen
gleichbedeutend mit wesensgemäß. Die von ihm als Selbstverwirklichung
verstandene Wahrheit der Person bedeutete ihm so viel, daß sie ihn zu einer
neuen Verwendung des Wortes wahr führte, welche die französische
Sprache ihm zu verdanken scheint. Die Nachricht über diese Neuprägung
findet sich bei Segrais, der von Madame de Lafayette erzählt, sie habe sich
über nichts mehr gefreut als über das Kompliment, daß sie in allen Dingen
und ohne Verstellung das Wahre liebe. «C'est ce qui a fait dire à Monsieur
de la Rochefoucauld qu'elle était vraie, façon de parler dont il est auteur,
et qui est assez en usage. » Wenn La Rochefoucauld von einem Menschen

sagte, er sei wahr, so meinte er damit nicht nur die Aufrichtigkeit, wofür
das Wort sincère ausgereicht hätte, sondern er wollte zum Ausdruck bringen,
daß das Verhalten dieses Menschen mit seinem Wesen im Einklang stand.

Nun gerät aber dieser wahre Mensch in den denkbar größten Gegensatz
zu jenem Menschenbild, das in den Maximen zum Ausdruck kommt. Dort
wird die Selbstentfremdung als die ausweglose Grundverfassung des
Menschen ermittelt. Er ist nicht, was er zu sein glaubt, weil er von Kräften
gelenkt wird, über die er keine Kontrolle auszuüben vermag. Das hat aber

zur Folge, daß er unter keinen Umständen zu jener Selbstverwirklichung
befähigt ist, die ihm die Reflexion Du Vrai mindestens als Möghchkeit
zuerkennt. Der Widerspruch ist nicht lösbar, aber er kann auf Grund des

doppelten Anlasses, aus dem die Maximen geschriebenwurden, erklärtwerden.

391



Man kann davon ausgehen, daß es auch in den Maximen möglich ist,
von Gemäßheit zu sprechen. ZweifeUos ist ihre Veranlassung in einer Reihe
von Erfahrungen und Beobachtungen im Rahmen einer Gesellschaft zu
suchen, die zum kleinsten Teil aus Menschen bestand, die im Sinne La
Rochefoucaulds als wahr zu bezeichnen wären. Die ständige Konfrontation
mit einem Verhalten, das seine Motive hinter einer Schicht des Scheins
verbirgt, läßt das Bedürfnis verständlich erscheinen, das Mißverhältnis
zwischen Tat und Absicht aufzudecken und den sich selbst verbergenden und
sich selbst verborgenen Menschen ins Licht zu stellen. So zeigen die Maximen,
von ihrem Anlaß her gesehen, die Ungemäßheit des Verhaltens innerhalb
einer gewissen Gesellschaft, und zwar auf Grund jenes ausgeprägten Sinnes
für das Gemäße und Angemessene, der in der Reflexion Du Vrai zum
Ausdruck kommt. Insofern man die Maximen als Gesellschaftskritik versteht,
lassen sie sich ohne weiteres mit dem Bild des wahren Menschen vereinbaren:

sie zeigen dann eine Wirklichkeit, in der die Proportionen gestört
sind, und der eine ideale Möglichkeit entgegengehalten wird, in der die
Entsprechungen wieder hergestellt sind.

Nun sind es aber die Maximen selbst, die sich einer solchen Deutung
widersetzen, denn sie geben sich gerade nicht als Gesellschaftskritik.
Vielmehr vermeiden sie jede Anspielung auf konkrete Situationen und richten
sich nie auf die Person, sondern lösen den Menschen von seinem Ort und
seiner Zeit und äußern sich über ihn in der allgemeinsten Form. Dieser
Anspruch auf Allgemeingültigkeit darf nicht leichthin übergangen werden,
denn er ist kennzeichnend für La Rochefoucauld. Das Bestreben, die
Ungemäßheit des Verhaltens aufzuzeigen, ist bei La Bruyère nicht minder
stark, aber in den Caractères wird immer ein bestimmter Typus Mensch
mit seinen guten und schlechten Eigenschaften evoziert, der sich dann durch
sein Gebaren zu einem Zerrbild seiner selbst verästelt. Im Gegensatz dazu
zeichnen sich die Maximen dadurch aus, daß sie aus jeder
Situationsgebundenheit herausgehoben sind. Sie zeigen nicht diesen oder jenen Fall
von Ungemäßheit, sondern geben die Ungemäßheit als die Wahrheit des
Menschen schlechthin aus. Der Widerspruch zwischen der Forderung nach
wesengemäßer Entfaltung und der Feststellung der wesentlichen Ungemäßheit

des Menschen ergibt sich demnach aus der La Rochefoucauld eigenen
Tendenz zur Verabsolutierung.

Damit rückt der zweite Anlaß in den Blick, der den Maximen zugrunde
liegt. Ihre Entstehungsgeschichte läßt erkennen, daß sie nicht nur um ihres
Gehalts willen geschrieben wurden, sondern ebensosehr aus Lust an der
gerafften und schlagenden Formulierung. «L'envie de faire des sentences
se gagne comme un rhume», heißt es in einem Brief, und man weiß, daß
im Kreis um Madame de Sablé das aphoristische Moralisieren eine Art
Gesellschaftsspiel war, bei dem sich La Rochefoucauld bald als Meister

392



herausstellte. Diese Meisterschaft beruht auf der Erkenntnis, daß die
Maxime um so treffender und unentrinnbarer ist, je kürzer, allgemeiner
und endgültiger sie ist. Nun trifft aber der Drang, die Maxime ihrer formalen

Vollendung zuzutreiben, auf das dem erfahrungsmäßigen Hintergrund
der Maximen entspringende Bedürfnis, die Unechtheit einer korrupten
Gesellschaft bloßzustellen. Die Konsequenz dieses Zusammentreffens ist
eine entscheidende Beeinflussung des Gehalts durch die Form. Der erste
Schritt besteht darin, daß die an vielen Einzelfällen festgestellte Ungemäßheit

des Verhaltens verallgemeinert und zur wesentlichen Selbstentfremdung
des Menschen erhoben wird. Um dies zu belegen, sieht sich aber La
Rochefoucauld zu einem weiteren Schritt gezwungen: er darf sich nicht damit
begnügen, jedes menschliche Verhalten als scheinhaft zu entlarven, sondern
er muß die hinter dem Schein verborgene Wahrheit aufdecken. Die
Durchführung dieses Nachweises ergibt das, was man oft als das System La
Rochefoucaulds beschrieben hat, in dem die ganze Breite der menschlichen
Erscheinung auf universal wirksame, unentrinnbare Regungen wie intérêt
oder amour-propre zurückgeführt wird, und in dem manchmal sogar
materialistische Erklärungen für Handlungen Platz finden, die der Mensch
seinem WiUen zuschreiben möchte. In dem Maße, als der Satz zur Formel
erstarrt, zersetzt sich der Mensch als Person und gerinnt zu einem immer gleich
funktionierenden Kräftesystem, dessen Mechanismus die Sentenz freilegt.

So gelangt La Rochefoucauld unter dem Formzwang der Maxime dazu,
eine Lehre zu entwickeln, die seinem eigentlichen Menschenbild
widerspricht. Die Maximen, welche als eine Entlarvung des Ungemäßen im Namen
des Gemäßen unternommen wurden, enden damit, daß sie den «unwahren»
Menschen verabsolutieren und auf den «wahren» verzichten. Alle jene
Sätze, die man anzuführen pflegt, um La Rochefoucaulds «Lehre» zu
verdeutlichen, sind Äußerungen, die sich mit seinem eigentlichen Bild vom
Menschen, wie es in der Reflexion Du Vrai entworfen wird, nicht mehr
vereinbaren lassen, weil sie jede wesensgemäße Entfaltung ausschließen.
Die Maxime ist La Rochefoucaulds Form der Selbstentfremdung, denn
durch sie entfremdet er sich jener Wahrheit, um deretwillen er sie schreibt.
In den Réflexions diverses hingegen, die als längere Prosastücke dem
Formzwang der Maxime entgehen, entsteht ein differenzierteres Bild, weil neben
verschiedenen Stufen der Entfremdung die Möglichkeit der Wesensgemäß-
heit offen bleibt.

Man kann deshalb sagen, daß der Weg zu La Rochefoucauld über die

Zerstörung der Maxime führt. Den Ansatzpunkt liefert das Buch selbst,
indem es Sprüche und Widersprüche mit der gleichen ausweglosen
Endgültigkeit anbietet. Es sind vor allem zwei Gruppen von Maximen, die
diese Gegensätzlichkeit spürbar werden lassen. Die erste Gruppe umfaßt
alle jene Sätze, die nicht enthüllenden Charakter haben; es sind in der

393



Hauptsache die Maximen über den «honnête homme» sowie diejenigen,
die den Menschen nicht auf seine Ungemäßheit festlegen, sondern von ihm
ein Verhalten fordern, das seinen Anlagen entspricht. «Ce n'est pas assez
d'avoir de grandes qualités; il en faut avoir l'économie» (159). Schon durch
die Tatsache, daß hier eine Forderung erhoben wird, gewinnt der Mensch
eine gewisse Verfügungsgewalt über sich selbst, die ihm anderswo
abgesprochen wird, und die es ihm ermöglicht, sich als das, was er ist, zu
verwirklichen. Die Maxime dient hier nicht der Entlarvung des Scheinhaften
und unterliegt deshalb auch nicht der Gefahr, einzelne Beobachtungen zu
verallgemeinern. Der zweiten Gruppe gehören jene Maximen an, die zwar
enthüllenden Charakters sind, aber auf die Verallgemeinerung verzichten.
Dies geschieht zum Beispiel dort, wo La Rochfoucauld den Mut und die
Feigheit als zwei Extreme bezeichnet, die durch eine unbegrenzte Zahl von
Zwischenstufen miteinander verbunden sind (215). Eine solche Differenzierung

hat zur Folge, daß jeder Fall von Mut einer gesonderten Beurteilung
bedarf und daß es keine Möghchkeit gibt, jedes mutige Verhalten auf eine
einzige, allgemeingültige Ursache zurückzuführen. Mit dieser Aufwertung
des einzelnen Menschen entfällt aber auch die Möglichkeit der Maxime als
einer endgültigen Aussage über den Menschen im allgemeinen. Deshalb ist
La Rochefoucauld dort, wo er der Verschiedenheit der Menschen Rechnung

trägt, gezwungen, die konzise und brillante Formulierung aufzugeben
und den untersuchten Tatbestand in die Vielfalt seiner möglichen Hintergründe

auszufächern. Das Fragment über den Mut verlangt eine Entwicklung,

die eine halbe Seite in Anspruch nimmt, und auch andere Sätze, deren
Gehalt der Verabsolutierung entgeht, lassen jene Kürze und Schlagkraft
vermissen, welche als das Hauptmerkmal von La Rochefoucaulds Maximen
gelten darf. Der Ausbruch aus der Formelhaftigkeit, der immer dann
festzustellen ist, wenn nicht verallgemeinert wird, kann die Vermutung stützen,
daß anderseits die Verallgemeinerung eben um der Formelhaftigkeit willen
erfolgt. Sie führt aber La Rochefoucauld zu jenem doktrinären Menschenbild,

mit dem er sich selber widerspricht und das deshalb abgebaut werden
muß. Die Nachwelt hat diese Auflösung der Maximen nicht vollzogen. Sie
hat La Rochefoucauld auf eine Doktrin festgelegt, welche die Spaltung
zwischen Sein und Schein zur unwiderruflichen Wahrheit des Menschen
macht, die es ihm verbietet, sich als das zu zeigen, was er ist. Solange man
an dieser Lehre festhält, welche die Selbstentfremdung und Selbstentzogen-
heit als die Wahrheit des menschlichen Wesens ausgibt, besteht keine
Möglichkeit, jene andere, als Selbstverwirklichung umschriebene Wahrheit,
die in der Reflexion Du Vrai entwickelt wird, mit den Maximen zu vereinbaren.

An dieser Schwierigkeit mag der anonyme Kommentator gescheitert
sein, als er La Rochefoucauld vorwarf, nicht klar genug ausgedrückt zu
haben, was er unter Wahrheit verstehe.

394


	La Rochefoucauld und die Wahrheit

