Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 4

Artikel: La Rochefoucauld und die Wahrheit
Autor: Frey, Hans-Jost

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La Rochefoucauld und die Wahrheit

HANS-JOST FREY

La Rochefoucaulds Ruhm beruht auf einem schmalen Bindchen, das unter
dem Titel Réflexions ou sentences et maximes morales erstmals im Jahre 1665
erschien und bis zur endgiiltigen Ausgabe von 1678 fiinf Auflagen erfuhr.
Neben diesem Hauptwerk hat La Rochefoucauld eine Gruppe von neun-
zehn kiirzeren Prosastiicken hinterlassen, die er nicht selber verodffentlichte,
vielleicht deshalb, weil sie sich trotz mancher Ubereinstimmungen von den
Maximen dadurch unterscheiden, daBB sie weniger auf der Falschheit des
Menschen beharren und mehr auf den Entwurf eines idealen Menschen-
bildes ausgerichtet sind. Sie gehdren so in eine Tradition, die mit der Aus-
bildung des hofischen und gesellschaftlichen Lebens im 17. Jahrhundert im
Zusammenhang steht und jenen Begriff des «honnéte homme» hervor-
bringt, der von Autoren wie Nicolas Faret oder dem Chevalier de Méré
veranschaulicht wird. Das Bekenntnis zur Moglichkeit des « honnéte homme »
scheint mit der destruktiven Haltung der Maximen nicht leicht vereinbar
zu sein, was dazu beigetragen haben mag, daBl die in Frage stehenden
Texte bis heute nur wenig beachtet worden sind. Sieben von ihnen erschie-
nen als «Réflexions nouvelles de M. de la R***» zuerst 1731 in einem
anonymen Recueil de piéces d’histoire et de littérature. 1789 iibernahm sie
der Abbé Brotier in seine La Rochefoucauld-Ausgabe und gab ihnen den
heute noch gebriauchlichen Titel Réflexions diverses. Die restlichen zwolf
Reflexionen blieben bis zum Jahre 1863 unveroffentlicht und sind in zuver-
lassiger Fassung erst seit der 1868 von Gilbert und Gourdault veranstal-
teten kritischen Ausgabe der «Grands Ecrivains de la France» zugéinglich.
Dies gilt auch fiir die Betrachtung, welche die Reihe der Réflexions diverses
eroffnet und den Titel Du Vrai tragt. Der Grund fiir die spiate Veroffent-
lichung kann ermittelt werden und verdient Beachtung. Das Manuskript,
das sich im Besitz der Familie La Rochefoucauld befindet, ist von einer
Notiz begleitet, die vermutlich vom ersten Herausgeber stammt, und in der
die Auswahl der Ausgabe von 1731 begriindet wird. Dort liest man: « Voici
les morceaux qu’il ne seroit pas a propos qu’on rendit publics, avec les
raisons qui m’en font porter ce jugement: Du Vrai. — Ce n’est pas qu’il
n’y ait dans ce morceau des choses bien vues et bien pensées, mais en
totalité il y a quelque chose de louche, parce que I’auteur n’a pas vu assez
nettement, ou du moins n’a pas assez développé ce qu’il entend par vrai
et par vérité.»

388



Die Frage, was bei La Rochefoucauld unter Wahrheit zu verstehen sei,
kann aufgenommen werden, wobei von Anfang an feststeht, daB es sich
immer um die Wahrheit des Menschen als des alleinigen Gegenstands seiner
Schriften handelt. Es ist wahrscheinlich, daB der Verfasser der Notiz von
bestimmten Vorstellungen ausging, die er aus der Lektiire der Maximen
gewonnen hatte, und es ist moglich, daB die Unklarheit, die er dem Text
vorwirft, mit der Schwierigkeit zusammenhiingt, ihn mit diesen Vorstellun-
gen zur Deckung zu bringen. Deshalb ist es sinnvoll, zunichst zu fragen,
was in den Maximen als Wahrheit des Menschen zu gelten hat, und an-
schlieBend auf die Reflexion Du Vrai einzugehen. Dabei wird sich zeigen,
daB sich bei La Rochefoucauld zwei widerspriichliche Bilder vom Men-
schen gegeniiberstehen.

Die vordergriindigste Feststellung, die sich beim Lesen der Maximen
aufdringt, ist die Tatsache, daB3 das Buch in immer neuen Abwandlungen
nachzuweisen sucht, der Mensch sei nicht, was er zu sein scheine. Das, als
was er sich zeigt, wird nicht hingenommen, sondern es wird gepriift, ob
Tat und Absicht sich entsprechen. Dabei stellt sich heraus, dal} jedes Ver-
halten insofern scheinhaft ist, als seine eigentlichen Motive nicht in Erschei-
nung treten, sondern im Verborgenen bleiben. Die Maxime ist die Ent-
larvung des Menschen und die Enthiillung seines wahren Wesens. Sie ist
meistens zweischichtig und konfrontiert eine Ebene des Scheins mit einer
Ebene der Wahrheit, auf der die Werte beziiglich dem, was sich zeigt, ver-
schoben sind. Dabei geht es nicht um einzelne Fille von Verstellung und
Verzerrung, sondern um eine wesentliche Unfihigkeit des Menschen,
Wesen und Erscheinung sich entsprechen zu lassen. Als Beispiel kann der
Satz dienen, der die Frage beantwortet, was die Freigebigkeit sei: «Ce
qu’'on nomme libéralité n’est le plus souvent que la vanité de donner, que
nous aimons mieux que ce que nous donnons» (262). Eine friihere Fassung
lautet noch eindeutiger: «Il n’y a point de libéralité; ce n’est que la vanité
de donner, que nous aimons mieux que ce que nous donnons.» Damit wird
nicht nur das Motiv des Schenkens ermittelt, sondern die Eitelkeit wird in
den Rang einer Kraft erhoben, die dem Zugriff des Menschen entzogen
ist und unabhiingig von seinem Willen wirkt. Das bedeutet, daBl der Mensch
sich selbst entzogen ist und zum Tummelplatz von Kriften wird, die er selber
weder kennt noch beherrscht. Fiir den Verfasser der Maximen ist die Wahr-
heit des Menschen, daB er seinem eigenen Wesen entfremdet ist und auf Grund
von verborgenen Motiven handelt, iiber die er nicht verfiigt. « L’homme
croit souvent se conduire lorsqu’il est conduit, et pendant que par son esprit
il tend a un but, son cceur I’entraine insensiblement a un autre» (43).

Mit dieser Auslieferung des Menschen an die Selbstentfremdung trifft
der Moralist iiber sein Ziel hinaus. Es kann sich jetzt nicht mehr darum
handeln, ein Verhalten als unecht zu entlarven, um eine Besserung zu erwir-

389



ken, denn der Mensch ist ohne Einfluf auf sein Handeln. La Rochefoucauld
stellt ihn bloB, ohne ihm ein Mittel zur Verfiigung zu lassen, das es ihm
ermoglichen wiirde, sich aus seiner Verworfenheit zu befreien. Die Maximen
sind deshalb nicht — oder nicht nur — Kritik, sondern sie erheben den
Anspruch, ein Menschenbild von universaler Giiltigkeit zu entwerfen und
eine Wahrheit des Menschen ans Licht zu heben, die hinter der Mannig-
faltigkeit kontradiktorischer Verhaltensweisen sich selber gleich bleibt.
Die Lehre von der Selbstentzogenheit ist ausweglos und endgiiltig. Es ist
schlieBlich auch nicht mehr méglich, von Tugenden und Lastern zu spre-
chen: die Freigebigkeit ist keine Tugend, weil sie Eitelkeit ist; und die
Eitelkeit ist kein Laster, weil sie zum Wesen des Menschen gehort, iiber
das er nicht gebietet.

Nun gibt es aber eine andere Moglichkeit, die Freigebigkeit zu betrach-
ten. In dem Satz: «Ce qu’on nomme libéralité n’est le plus souvent que la
vanité de donner...» ist das, was Freigebigkeit heifit, als bekannt voraus-
gesetzt. Die Frage zielt nicht auf die Tatigkeit des Gebens, sondern auf das
Motiv, das sie auslost. Aber damit man von Freigebigkeit spricht, muB3
auBerdem ein bestimmter Sachverhalt erfiillt sein, der es erlaubt, dieses
besondere Schenken von jedem beliebigen Geben zu unterscheiden. Diesen
Wechsel der Blickrichtung vollzieht La Rochefoucauld in der Reflexion
Du Vrai: «Alexandre et César donnent des royaumes; la veuve donne une
pite: quelque différents que soient ces présents, la libéralité est vraie et
égale en chacun d’eux, et chacun donne a proportion de ce qu’il est.» Die
Freigebigkeit ist demnach weder durch den Wert des Geschenks, noch
durch den Umfang des Besitzes bestimmt, sondern sie ist dann gegeben,
wenn die GroBe des Geschenks der GroBe des Besitzes entspricht. Alexander
und die Witwe sind ebenso weit voneinander entfernt wie das Konigreich
und die Kupfermiinze; sie sind aber hinsichtlich der Freigebigkeit ver-
gleichbar, weil das Verhiltnis zwischen dem, was sie haben, und dem, was
sie geben, bei beiden konstant bleibt. Das Verhalten beider wird deshalb
als wahr bezeichnet, weil es ihrer Stellung angemessen ist. Die Frage nach
der Motivierung dieses Verhaltens bleibt unberiicksichtigt, obwohl sie
gestellt werden konnte. Sie erlischt von selbst bei den anderen Beispielen,
die der Text anfiihrt, und in denen vom wahren Dichter oder vom wahren
Feldherrn die Rede ist. Dichten ist nicht eine Tatigkeit, hinter der sich eine
gute oder bose Absicht verbirgt, sondern es beruht auf einem Talent, einer
Anlage, die es ermoglicht, und ohne die es nicht mdglich ist. Dennoch sind
der Dichter und der Feldherr auf dieselbe Weise wahr und vergleichbar,
wie Alexander und die Witwe es beziiglich der Freigebigkeit waren. Dies
wird aus den Sitzen ersichtlich, welche die Reflexion eroffnen: «Le vrai,
dans quelque sujet qu’il se trouve, ne peut étre effacé par aucune comparai-
son d’un autre vrai, et quelque différence qui puisse étre entre deux sujets,

390



ce qui est vrai dans I’un n’efface point ce qui est vrai dans I’autre: ils peuvent
avoir plus ou moins d’étendue et étre plus ou moins éclatants, mais ils
sont toujours égaux par leur vérité, qui n’est pas plus vérité dans le plus
grand que dans le plus petit. L’art de la guerre est plus étendu, plus noble
et plus brillant que celui de la poésie; mais le poéte et le conquérant sont
comparables 'un & l’autre; comme aussi, tant qu’ils sont véritablement
ce qu’ils sont, le législateur, le peintre, etc.» Die Menschen, die hier auftre-
ten, werden wahr genannt, insofern sie wirklich sind, was sie sind (tant
qu’ils sont véritablement ce qu’ils sont). Der Dichter verwirklicht eine
besondere Begabung, die sich erst und nur in seiner Dichtung bewihrt,
und ebenso erbringt der Feldherr den Erweis seiner Anlagen und Féhig-
keiten in seiner Kriegfiihrung. Beide sind wahr, weil ihr Wesen in ihrem
Handeln aufgeht, und jeder bringt seine Wahrheit hervor, indem er sich
seiner Mdoglichkeit entsprechend entfaltet. Die Reflexion Du Vrai handelt
von dieser Wahrheit, die nie festgelegt werden kann, sondern sich immer
nur in der Entfaltung der Person ereignet. Deshalb kann La Rochefoucauld
das, was er hier unter wahr versteht, nur an Beispielen einzelner wahrer
Menschen verdeutlichen, die nichts gemeinsam haben als eben die Wahr-
heit, welche als die schwebende Konstanz der Beziehung zwischen Wesen
und Erscheinung aus dem Vergleich herausspringt.

Wabhr ist demnach fiir den La Rochefoucauld der Reflexionen gleich-
bedeutend mit wesensgemdB. Die von ihm als Selbstverwirklichung ver-
standene Wahrheit der Person bedeutete ihm so viel, daB sie ihn zu einer
neuen Verwendung des Wortes wahr fiihrte, welche die franzdsische
Sprache ihm zu verdanken scheint. Die Nachricht iiber diese Neupriagung
findet sich bei Segrais, der von Madame de Lafayette erzéhlt, sie habe sich
iiber nichts mehr gefreut als iiber das Kompliment, daB sie in allen Dingen
und ohne Verstellung das Wahre liebe. «C’est ce qui a fait dire & Monsieur
de la Rochefoucauld qu’elle était vraie, fagon de parler dont il est auteur,
et qui est assez en usage.» Wenn La Rochefoucauld von einem Menschen
sagte, er sei wahr, so meinte er damit nicht nur die Aufrichtigkeit, wofiir
das Wort sincére ausgereicht hitte, sondern er wollte zum Ausdruck bringen,
daB das Verhalten dieses Menschen mit seinem Wesen im Einklang stand.

Nun gerit aber dieser wahre Mensch in den denkbar groBten Gegensatz
zu jenem Menschenbild, das in den Maximen zum Ausdruck kommt. Dort
wird die Selbstentfremdung als die ausweglose Grundverfassung des Men-
schen ermittelt. Er ist nicht, was er zu sein glaubt, weil er von Kriften
gelenkt wird, iiber die er keine Kontrolle auszuiiben vermag. Das hat aber
zur Folge, daB er unter keinen Umstinden zu jener Selbstverwirklichung
befihigt ist, die ihm die Reflexion Du Vrai mindestens als Moglichkeit
zuerkennt. Der Widerspruch ist nicht losbar, aber er kann auf Grund des
doppelten Anlasses,aus dem die Maximen geschrieben wurden, erkliart werden.

391



Man kann davon ausgehen, daB es auch in den Maximen moglich ist,
von GemiBheit zu sprechen. Zweifellos ist ihre Veranlassung in einer Reihe
von Erfahrungen und Beobachtungen im Rahmen einer Gesellschaft zu
suchen, die zum kleinsten Teil aus Menschen bestand, die im Sinne La
Rochefoucaulds als wahr zu bezeichnen wiren. Die stindige Konfrontation
mit einem Verhalten, das seine Motive hinter einer Schicht des Scheins ver-
birgt, 143t das Bediirfnis verstindlich erscheinen, das MilBBverhiltnis zwi-
schen Tat und Absicht aufzudecken und den sich selbst verbergenden und
sich selbst verborgenen Menschen ins Licht zu stellen. So zeigen die Maximen,
von ihrem AnlaB her gesehen, die UngemiBheit des Verhaltens innerhalb
einer gewissen Gesellschaft, und zwar auf Grund jenes ausgepriagten Sinnes
fiir das GemiaBe und Angemessene, der in der Reflexion Du Vrai zum Aus-
druck kommt. Insofern man die Maximen als Gesellschaftskritik versteht,
lassen sie sich ohne weiteres mit dem Bild des wahren Menschen verein-
baren: sie zeigen dann eine Wirklichkeit, in der die Proportionen gestort
sind, und der eine ideale Maoglichkeit entgegengehalten wird, in der die
Entsprechungen wieder hergestellt sind.

Nun sind es aber die Maximen selbst, die sich einer solchen Deutung
widersetzen, denn sie geben sich gerade nicht als Gesellschaftskritik. Viel-
mehr vermeiden sie jede Anspielung auf konkrete Situationen und richten
sich nie auf die Person, sondern 16sen den Menschen von seinem Ort und
seiner Zeit und duBern sich iiber ihn in der allgemeinsten Form. Dieser
Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit darf nicht leichthin iibergangen werden,
denn er ist kennzeichnend fiir La Rochefoucauld. Das Bestreben, die
UngemiBheit des Verhaltens aufzuzeigen, ist bei La Bruyére nicht minder
stark, aber in den Caractéres wird immer ein bestimmter Typus Mensch
mit seinen guten und schlechten Eigenschaften evoziert, der sich dann durch
sein Gebaren zu einem Zerrbild seiner selbst veristelt. Im Gegensatz dazu
zeichnen sich die Maximen dadurch aus, daB sie aus jeder Situations-
gebundenheit herausgehoben sind. Sie zeigen nicht diesen oder jenen Fall
von UngeméfBheit, sondern geben die UngemiBheit als die Wahrheit des
Menschen schlechthin aus. Der Widerspruch zwischen der Forderung nach
wesengemdiBer Entfaltung und der Feststellung der wesentlichen Ungeméf3-
heit des Menschen ergibt sich demnach aus der La Rochefoucauld eigenen
Tendenz zur Verabsolutierung,.

Damit riickt der zweite AnlaB in den Blick, der den Maximen zugrunde
liegt. Thre Entstehungsgeschichte 148t erkennen, daB sie nicht nur um ihres
Gehalts willen geschrieben wurden, sondern ebensosehr aus Lust an der
gerafften und schlagenden Formulierung. «L’envie de faire des sentences
se gagne comme un rhume», heillt es in einem Brief, und man weil3, daB3
im Kreis um Madame de Sablé das aphoristische Moralisieren eine Art
Gesellschaftsspiel war, bei dem sich La Rochefoucauld bald als Meister

392



herausstellte. Diese Meisterschaft beruht auf der Erkenntnis, daB die
Maxime um so treffender und unentrinnbarer ist, je kiirzer, allgemeiner
und endgiiltiger sie ist. Nun trifft aber der Drang, die Maxime ihrer forma-
len Vollendung zuzutreiben, auf das dem erfahrungsméBigen Hintergrund
der Maximen entspringende Bediirfnis, die Unechtheit einer korrupten
Gesellschaft bloBzustellen. Die Konsequenz dieses Zusammentreffens ist
eine entscheidende Beeinflussung des Gehalts durch die Form. Der erste
Schritt besteht darin, daB die an vielen Einzelfillen festgestellte UngemiB-
heit des Verhaltens verallgemeinert und zur wesentlichen Selbstentfremdung
des Menschen erhoben wird. Um dies zu belegen, sieht sich aber La Roche-
foucauld zu einem weiteren Schritt gezwungen: er darf sich nicht damit
begniigen, jedes menschliche Verhalten als scheinhaft zu entlarven, sondern
er muB die hinter dem Schein verborgene Wahrheit aufdecken. Die Durch-
fiihrung dieses Nachweises ergibt das, was man oft als das System La Roche-
foucaulds beschrieben hat, in dem die ganze Breite der menschlichen
Erscheinung auf universal wirksame, unentrinnbare Regungen wie intérét
oder amour-propre zuriickgefithrt wird, und in dem manchmal sogar
materialistische Erklarungen fiir Handlungen Platz finden, die der Mensch
seinem Willen zuschreiben mochte. In dem MalBe, als der Satz zur Formel
erstarrt, zersetzt sich der Mensch als Person und gerinnt zu einem immer gleich
funktionierenden Kriftesystem, dessen Mechanismus die Sentenz freilegt.

So gelangt La Rochefoucauld unter dem Formzwang der Maxime dazu,
eine Lehre zu entwickeln, dic seinem eigentlichen Menschenbild wider-
spricht. Die Maximen, welche als eine Entlarvung des Ungeméafen im Namen
des GeméiBen unternommen wurden, enden damit, daB sie den «unwahren»
Menschen verabsolutieren und auf den «wahren» verzichten. Alle jene
Sétze, die man anzufiihren pflegt, um La Rochefoucaulds «Lehre» zu ver-
deutlichen, sind AuBerungen, die sich mit seinem eigentlichen Bild vom
Menschen, wie es in der Reflexion Du Vrai entworfen wird, nicht mehr
vereinbaren lassen, weil sie jede wesensgemidlle Entfaltung ausschlieBen.
Die Maxime ist La Rochefoucaulds Form der Selbstentfremdung, denn
durch sie entfremdet er sich jener Wahrheit, um deretwillen er sie schreibt.
In den Réflexions diverses hingegen, die als lingere Prosastiicke dem Form-
zwang der Maxime entgehen, entsteht ein differenzierteres Bild, weil neben
verschiedenen Stufen der Entfremdung die Mdglichkeit der Wesensgema -
heit offen bleibt.

Man kann deshalb sagen, daB der Weg zu La Rochefoucauld iiber die
Zerstorung der Maxime fithrt. Den Ansatzpunkt liefert das Buch selbst,
indem es Spriiche und Widerspriiche mit der gleichen ausweglosen End-
giiltigkeit anbietet. Es sind vor allem zwei Gruppen von Maximen, die
diese Gegensitzlichkeit spiirbar werden lassen. Die erste Gruppe umfalBt
alle jene Sitze, die nicht enthiillenden Charakter haben; es sind in der

393



Hauptsache die Maximen iiber den «honnéte homme» sowie diejenigen,
die den Menschen nicht auf seine UngeméiBheit festlegen, sondern von ihm
ein Verhalten fordern, das seinen Anlagen entspricht. «Ce n’est pas assez
d’avoir de grandes qualités; il en faut avoir I'’économie» (159). Schon durch
die Tatsache, daB hier eine Forderung erhoben wird, gewinnt der Mensch
eine gewisse Verfiigungsgewalt iiber sich selbst, die ihm anderswo abge-
sprochen wird, und die es ihm ermdglicht, sich als das, was er ist, zu ver-
wirklichen. Die Maxime dient hier nicht der Entlarvung des Scheinhaften
und unterliegt deshalb auch nicht der Gefahr, einzelne Beobachtungen zu
verallgemeinern. Der zweiten Gruppe gehoren jene Maximen an, die zwar
enthiillenden Charakters sind, aber auf die Verallgemeinerung verzichten.
Dies geschieht zum Beispiel dort, wo La Rochfoucauld den Mut und die
Feigheit als zwei Extreme bezeichnet, die durch eine unbegrenzte Zahl von
Zwischenstufen miteinander verbunden sind (215). Eine solche Differenzie-
rung hat zur Folge, daB jeder Fall von Mut einer gesonderten Beurteilung
bedarf und daBl es keine Moglichkeit gibt, jedes mutige Verhalten auf eine
einzige, allgemeingiiltige Ursache zuriickzufithren. Mit dieser Aufwertung
des einzelnen Menschen entfallt aber auch die Mdglichkeit der Maxime als
einer endgiiltigen Aussage iiber den Menschen im allgemeinen. Deshalb ist
La Rochefoucauld dort, wo er der Verschiedenheit der Menschen Rech-
nung trigt, gezwungen, die konzise und brillante Formulierung aufzugeben
und den untersuchten Tatbestand in die Vielfalt seiner moglichen Hinter-
griinde auszufachern. Das Fragment iiber den Mut verlangt eine Entwick-
lung, die eine halbe Seite in Anspruch nimmt, und auch andere Sétze, deren
Gehalt der Verabsolutierung entgeht, lassen jene Kiirze und Schlagkraft
vermissen, welche als das Hauptmerkmal von La Rochefoucaulds Maximen
gelten darf. Der Ausbruch aus der Formelhaftigkeit, der immer dann fest-
zustellen ist, wenn nicht verallgemeinert wird, kann die Vermutung stiitzen,
daB anderseits die Verallgemeinerung eben um der Formelhaftigkeit willen
erfolgt. Sie fiihrt aber La Rochefoucauld zu jenem doktriniren Menschen-
bild, mit dem er sich selber widerspricht und das deshalb abgebaut werden
mul. Die Nachwelt hat diese Auflésung der Maximen nicht vollzogen. Sie
hat La Rochefoucauld auf eine Doktrin festgelegt, welche die Spaltung
zwischen Sein und Schein zur unwiderruflichen Wahrheit des Menschen
macht, die es thm verbietet, sich als das zu zeigen, was er ist. Solange man
an dieser Lehre festhilt, welche die Selbstentfremdung und Selbstentzogen-
heit als die Wahrheit des menschlichen Wesens ausgibt, besteht keine Mog-
lichkeit, jene andere, als Selbstverwirklichung umschriebene Wahrheit,
die in der Reflexion Du Vrai entwickelt wird, mit den Maximen zu verein-
baren. An dieser Schwierigkeit mag der anonyme Kommentator gescheitert
sein, als er La Rochefoucauld vorwarf, nicht klar genug ausgedriickt zu
haben, was er unter Wahrheit verstehe.

394



	La Rochefoucauld und die Wahrheit

