
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 4

Artikel: Jonathan Swifts "Erzählung von einer Tonne"

Autor: Wolff-Windegg, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jonathan Swifts «Erzählung von einer Tonne»

PHILIPP WOLFF-WINDEGG

Im Herbst dieses Jahres erscheint im Ernst Klett Verlag, Stuttgart, — aus Anlaß des 300.
Geburtstages des großen Satirikers — ein Buch über Jonathan Swift von Philipp Wolff-
Windegg. Der Verfasser, der in Swift mit vollem Recht «eine der großen Hintergrund-
Präsenzen der modernen Weltliteratur» sieht, möchte mit seiner Monographie in Leben und
Werk eines Mannes einführen, dessen Unabhängigkeit und Freiheitswille einen Siegeszug
seiner Schriften im deutschen Literaturbereich bisher ebenso erschwerten wie seine Ironie
und seine Spiellaune. Die deutschen Leser hatten seit je — wie Swifts erster Übersetzer,
Johann Heinrich Waser, schon feststellte — mehr für die «schönen» als für die «nützlichen»
Wissenschaften übrig. Vielleicht, daß die Zeit für ihn erst jetzt reifgeworden ist. Das

nachfolgende Kapitel, das wir leicht gekürzt als Vorabdruck bringen, ist eine Interpretation des

neben «Gulliver» bedeutendsten satirischen Werks von Swift.
Die Redaktion

Im Jahre 1704 ist das erste bedeutende Werk Swifts, die Erzählung von einer
Tonne (A Tale of a Tub) erschienen. Er veröffentbchte das Buch zusammen
mit zwei anderen Schriften, The Battle of the Books und The Mechanical
Operation of the Spirit. AUe diese Schriften hatten Swift schon längere Zeit
beschäftigt, und zumindest die Schlacht der Bücher war in Wilbam Temples
Kreis von Hand zu Hand gegangen: ein humoristisch-satirischer Angriff auf
die Verteidiger der Moderne in Literatur und Wissenschaft. In einer Bibliothek

rotten sich die Bücher der Modernen—Tasso, Milton, Dryden, BoUeau,
Descartes, Hobbes — gegen die Alten zusammen, die sich ebenfalls alsbald
zur Schlacht gruppieren : Homer führt die schwere, Pindar die leichte
Reiterei, Eukbd die Genie-Truppen usw., und Swifts Freund Temple, der in dem
Literatenstreit um die Vorzüge der Alten und Modernen, wenn auch nicht
mit sehr glücklichen Argumenten, für jene eingetreten war, kommandiert die
Nachhut.

Nach homerischem Vorbild nehmen auch die Götter an den Kämpfen der
Sterblichen — der Bücher — teü. Die Alten stehen unter dem Schutz von
PaUas Athene, ihre Gegner unter dem des mythischen Nörglers Momus, nach
Hesiod einem der Söhne der Nacht. Momus richtete seinen Flug zu der
unheilvollen Göttin namens Kritik. Sie wohnte auf dem Gipfel eines schneebedeckten

Berges in Nova Zembla. Dortfand Momus sie in ihrer Höhle auf den
Überresten zahlloser halb verschlungener Bücher liegen. Zu ihrer Rechten saß
Stumpfsinn, ihr Vater und Gatte, altersblind, zu ihrer Linken Hochmut, ihre

371



Mutter, die sich in die Fetzen von Papier kleidete, das sie selbst zerrissen hatte.
Da war Meinung, ihre Schwester, leichtfüßig, mit verbundenen Augen,
halsstarrig und doch wankelmütig und sich ständig im Kreise um sich selbst drehend.
Um sie herum spielten ihre Kinder, Lärm und Frechheit, Langeweile und Eitelkeit,

Rechthaberei, Pedanterie und Unerzogenheit. Die Göttin selbst hatte
Krallen wie eine Katze; Kopf, Ohren und Stimme ähnelten denen eines Esels;
ihre Zähne waren schon früher ausgefallen; ihre Augen waren nach innen
gewandt, als blicke sie nur auf sich selbst; ihre Speise war ihre eigene überfließende

Galle; ihre Milz war so groß, daß sie wie eine große Brust hervortrat;
auch fehlten ihr nicht Auswüchse in der Form von Zitzen, an denen eine Schar
häßlicher Ungeheuer gierig sog; und wunderbarerweise wuchs ihre Milz
[«Spleen», was auch böse Laune heißt] schneller, als das Saugen sie
verkleinern konnte.

Das also ist die Göttin Kritik, die Kindern und Idioten Weisheit gibt, durch
die Gecken zu Politikern und Schuljungen zu Kennern der Philosophie werden,
und die den Modernen ihre olympische Hilfe angedeihen läßt.

Der Kampf beginnt. In homerischen Phrasen beschreibt Swift den Kampf
zwischen Galen und Paracelsus (der eine Schwadron NachttopfSchleuderer
von den schneebedeckten Bergen Rhätiens in die Schlacht führt), Bacon und
Aristoteles, Vergil und Dryden. Fortuna neigt sich den Alten zu. Bentley
und Wotton, die Verteidiger der Modernen, gegen die sich die Satire eigentlich

richtet, sterben schheßlich auf dem Schlachtfeld.
Der Kampf der Bücher ist nur ein kleines Scharmützel in dem großen

Krieg um die Vorzüge der Modernen gegenüber den Alten, der damals
ausgetragen wurde und keineswegs nur literarische Fragen betraf: im Grunde
setzten sich hier zwei Lebensstile, der des Traditionahsmus und der des
Vertrauens in die naturwissenschaftliche Denkweise Descartes' und Galileis,
auseinander; wir finden Swift bezeichnenderweise auf der Seite der
Traditionalisten.

Swifts Groll gegen das Literatentum seiner Zeit findet auch hier seinen
Ausdruck. Buhlen um das Wohlwollen der Kritik und um die Gunst des

Publikums, Lob und Gegenlob, das sich das arrogante Mittelmaß spendet,
die Sucht, zeitgemäß und um jeden Preis modern zu sein — all das läuft Swift
so zuwider wie der Ehrgeiz der Höflinge und die Gottseligkeit des Sektierers.
Gemeinsam ist ihnen allen — dem Literaten, dem Höfling, dem Sektierer —
die Bereitschaft zur freiwilligen Auflösung des Persönbchkeitskerns, sei es

um diesseitigen, sei es um jenseitigen Lohn. Swift selber aber war völlig auf
die Behauptung der persönlichen Eigenart angelegt, die Bewahrung des

Kerns, selbst auf die Gefahr hin, daß sie zur Verhärtung wurde. Deshalb sein
Haß auf alle, die leichtfertig oder vorschnell oder berechnend, gekauft,
geblendet oder vieUeicht blind von Geburt, ihr Ich preisgaben. Auf eine der
wesentlichen Begrenzungen Swifts deutet hin, daß die Pole der Äußerlichkeit

372



und der Innerlichkeit zusammenfielen, der Schranze so lächerlich erschien
wie der Quäker — und aus den gleichen Gründen.

Satire ist eine Art Spiegel, in dem der Betrachter im allgemeinen jedermanns
Gesicht außer seinem eigenen sieht, und das ist der Hauptgrundfür die Art des

Empfangs, den die Welt ihr bereitet. So umschreibt Swift die Anziehungskraft
der Satire — und mit den folgenden Worten ihre Beschränkung: Einige Dinge
sind heute oder aufnüchternen Magen oder an dieser Stelle oder um acht Uhr
oder bei einer Flasche oder im Munde von Herrn Soundso oder an einem

Sommermorgen äußerst witzig, die alle durch die kleinste Verschiebung oder
Fehlanwendung völlig zunichte gemacht werden. Indessen zeigt Swifts eigenes Werk
zur Genüge, daß nicht der Leser, sondern der Autor bestimmt, wann «ein
Sommermorgen» ist, anders gesagt, die bedeutende Satire läßt den Anlaß,
aus dem sie entstand, hinter sich. Mag und soll der Zeitgenosse sie auf die
Mißstände seiner eigenen Epoche anwenden, so ist es das Vorrecht des

unbefangenen Späteren, sie nur noch exemplarisch zu nehmen — um in ihr
dann freilich wieder auf einer anderen Stufe der Aktualität ein Bild seiner

eigenen Zeit zu finden. Daß das möglich ist, liegt weit weniger am Material
als am Können des satirischen Handwerkers.

Indessen weist Swift auch darauf hin, daß jede Zeit verschieden auf
die Satire reagiert. In Athen konnte der Satiriker den Einzelnen — einen
Cleon, einen Hyperbolus, einen Alkibiades oder Demosthenes — so scharf
angreifen, wie er wollte, aber er durfte kein Wort gegen das athenische
Volk sagen. Genau umgekehrt ist es in England. Er kann, in den Worten
des 14. Psalms, ausrufen: «Sie sind alle abgewichen und allesamt untüchtig,
da ist keiner, der Gutes tue, auch nicht einer», er kann darüber klagen, daß
Schurkerei und Atheismus so epidemisch sind wie die Franzosenblattern
Und wenn du fertig bist, wird die ganze Zuhörerschaft, weit entfernt davon,

beleidigt zu sein, dir danken als einem, der wertvolle und nützliche Wahrheiten
ausgesprochen hat Es ist nur ein Ball, der hin- und hergeschlagen wird,
und jedermann trägt einen Schläger mit sich, um ihn von sich selbst weg in
die übrige Gesellschaft hineinzuschlagen. Aber niemand wage es, einen
Einzelnen zu attackieren; einen, der aus Grundsätzen der Liebe und der Ehre
keine Schulden zahlt außer denen für seine Huren und sein Spiel, einen,
der einen ganzen Gerichtsfall auf der Richterbank verschläft, weil er keiner
Partei unrecht geben will, einen, der im Parlament mit viel Nachdenken,
wenig Verstand und ohne Zweck lange Reden hält — er [der Satiriker]
wird im Gefängnis landen und vom Unterhaus zur Rechenschaft gezogen
werden.

Swift selbst hat zwar immer von sich behauptet, er geißle das Laster,
aber schone den Namen, betreibe also die Satire à l'anglaise, aber wenn man
an seine Ausfälle gegen Lord Wharton, gegen die Herzogin von Somerset
und gegen den Herzog von Marlborough denkt — wir werden später

373



darauf eingehen —, so muß man sagen, daß er die athenische Form der
Satire nicht minder beherrschte als die englische.

In der Erzählung von einer Tonne begnügt er sich mit kleinerem Wild.
Besonders sein entfernter Verwandter John Dryden, der als der größte
Dichter seiner Zeit galt, muß daran glauben. Er hatte Swifts Sympathien
verscherzt, als er dessen dichterische Versuche mit den Worten abtat:
«Vetter Swift, aus dir wird nie ein Dichter werden.» Und so muß er sich

nun in einer bissigen Fußnote sagen lassen, er habe sein Leben in Laster,
Zank und Falschheit zugebracht und habe nun die Frechheit, von Verdienst,
Unschuld und Leiden zu reden.

Die eigentliche Erzählung von einer Tonne nimmt nur ein gutes Drittel
des so betitelten Werkes ein. Ihr voran geht die Widmung des Buchhändlers
(wie man heute sagen müßte: des Verlegers, oder wie man damals auf
deutsch sagte, des «Buchführers») an den Whig-Politiker und Mäzen Lord
Somers, ein Vorwort des Buchhändlers an den Leser, eine Dedikation des

Autors an den Prinzen Nachwelt, nochmals ein Vorwort und dann eine

Einleitung — schon die Vielzahl der Vorbereitungen zielt spottend auf die
umständlichen Bemühungen, mit denen geringere Schriftsteller sich das
Lob der Mit- und der Nachwelt zu erschreiben trachten. Der Auflage von
1709 hat Swift dann noch ein weiteres Vorwort beigegeben, eine Verteidigung,

in der er die Vorwürfe der Gottlosigkeit und der Blasphemie entkräftet,

die gegen seine Satire erhoben wurden. Das gleiche Spiel setzt sich im
eigentlichen Text fort. Ebenfalls der «modernen» Manier gehorchend,
unterbricht ihn Swift forwährend durch «Abschweifungen», die mit der
Hauptgeschichte kaum etwas zu tun haben. Der Titel sagt weniger über
den Inhalt als über den Zweck des Werkes: Wenn Matrosen einem Wal
begegnen, so pflegen sie ihm, um ihn von Gewalttaten gegen das Schiff
abzuhalten, zu seiner Zerstreuung eine leere Tonne zuzuwerfen. Der Wal ist der
Leviathan von Hobbes, der mit allen Religions- und Staatsformen spielt,
von denen viele hohl und trocken und leer und geräuschvoll und hölzern und
zu Umdrehungen geneigt sind. Damit dieser Leviathan, von dem die schrecklichsten

«Wits» unseres Zeitalters ihre Waffen borgen, das Staatswesen nicht
in Gefahr bringe, wirft der Autor ihm als Spielzeug seine Tonne, seine

Erzählung hin. Swift gibt hier übrigens ledigbch einer stehenden Redensart
einen neuen Inhalt. «Tale of a tub», schon in einer Schrift von Thomas
Morus (1532) belegt, heißt soviel wie leeres und albernes Geschwätz. Mit
der in Sebastian Münsters «Cosmographia» erwähnten Sitte, Wale dadurch
von einem Schiff abzulenken, daß man ihnen leere Fässer zum Spiel zuwarf,
hat die Redensart ursprünglich nichts zu tun gehabt.

Die drei Brüder Peter (die katholische Kirche), Martin (der Protestantismus

in seiner lutherischen Ausprägung) und Jack (der calvinistische und
sektiererische Protestantismus) haben von ihrem Vater drei Röcke geerbt,

374



die, wenn sorgfältig behandelt und regelmäßig gebürstet, nie Schaden
nehmen werden, die aber auch die wunderbare Eigenschaft haben, sich mit
dem Träger zu verändern und ihm immer richtig zu sitzen. In seinem
Testament hat er ihnen aufgetragen, stets für ihre Röcke zu sorgen und
sie in ihrer ursprünglichen Schlichtheit zu bewahren. In den ersten sieben
Jahren hielten sich die drei Brüder an das Testament ihres Vaters, reisten
durch mehrere Länder, stießen auf eine angemessene Anzahl von Riesen und
erschlugen gewisse Drachen — die legendäre Epoche des Christentums.

Doch bald gelangten sie in eine große Stadt und verliebten sich
selbstverständlich zunächst einmal in die Damen, zumal die Herzogin d'Argent,
die Madame de Grands Titres, und die Gräfin d'Orgueil, die «Herzogin
von Geldern, die Frau von Groß-Tittelhayn und die Gräfin von Stoltzen-
dorff», wie der erste deutsche Übersetzer der Erzählung sie nennt. In der
Stadt wird ein Wesen verehrt, das wie ein persischer Kaiser mit
unterschlagenen Beinen dasitzt und als Schöpfer von Elle und Nadel gilt: der
Schneider. Wo aber das oberste aUer Gesetze die Mode ist, passen die drei
Brüder in ihren schlichten Röcken nicht hin, auch wenn sie versuchen, es

den anderen gleichzutun : Sie schrieben und spotteten und reimten sie
tranken und fochten und hurten und schliefen und fluchten und schnupften
Tabak; sie gingen zur Premiere neuer Schauspiele, trieben sich in den
Schokoladenhäusern herum, schlugen sich mit der Wache und bekamen den Tripper;
sie beschwindelten die Kutscher, machten bei den Krämern Schulden und
schliefen bei ihren Frauen sie speisten mit Lords, die sie nie gesehen
hatten gaben das Gekritzel ihrer Wäscherinnen als billets-doux einer
Adligen aus, kamen immer gerade von Hofe und waren dort nie gesehen
worden lernten eine Liste von Adligen in der einen Gesellschaft
auswendig und sagten sie in einer anderen mit großer Geläufigkeit her.

Das aUes hilft aber nichts, solange sie nicht à la mode gekleidet sind;
an ihren Röcken aber auch nur die geringsten Zutaten anzubringen, untersagt

ihnen das Testament ihres Vaters ausdrückheh. Achselbänder sind zur
Zeit der letzte Schrei; im Theater weist man die drei Brüder in die oberen
Ränge, in der Schenke verweigert man ihnen Bier, und wenn sie eine Dame
besuchen wollen, werden sie von einem Lakaien abgefertigt — all das nur,
weil sie ohne die modische Schulterzier auftreten.

Indessen findet der älteste der Brüder einen Ausweg: wenn das Testament

nicht totidem verbis von Achselbändern spricht, dann vielleicht
totidem syllabis. Als sie indessen die erste Silbe des Worts «Achselbänder»
nirgends im Testament finden können, versuchen sie es totidem Uteris,
bleiben aber bei dem «k» von «shoulder-knot» stecken. Weitere
Interpretationsversuche sind also nötig. Peter stellt fest, daß ein «k» im
Lateinischen nicht existiert und daß dieser Buchstabe deshalb in «shoulder-
knot» durch ein «c» zu ersetzen sei. Auf diese Weise können sie sich

375



unschwer aus dem Testament ihres Vaters die Erlaubnis, Achselbänder zu
tragen, zusammenbuchstabieren.

Damit hat die Auslegung des Testaments —• der Bibel — begonnen —
und mit ihr die erste Abweichung von seinem eigentlichen Sinn. Kaum
haben die drei Brüder aus dem Testament eine Rechtfertigung für die
Achselbänder konstruiert, kommen diese schon aus der Mode, und an ihre
Stelle treten Goldspitzen. Das Testament bewahrt auch über Goldspitzen
altum silentium —¦ aber, sagt Peter, der die Dialektik des Aristoteles kennt:
Brüder, ihr werdet euch erinnern, als wir Kinder waren, hörten wir jemand
sagen, er habe den Bedienten unseres Vaters sagen hören, er habe meinen
Vater sagen hören, er würde seinen Söhnen raten, Goldspitzen für ihre Röcke
zu erwerben Neben die Bibel tritt nunmehr als Autorität die mündliche
Tradition.

Und so geht es weiter, Schritt für Schritt deuten die Brüder das Testament

um und verfälschen es durch buchstäbliche, allegorische,
mythologische Auslegung, und wo selbst diese nicht mehr ausreicht, zieht man
sich auf unaussprechliche Geheimnisse zurück. Selbst wo das Testament
ein ausdrückliches Verbot enthält, kann man es durch geschickte
Interpretation umgehen; und so schmücken die Brüder entgegen dem Willen
ihres Vaters ihre Röcke sogar mit figürlichen Bildern (Heiligenkult der
katholischen Kirche).

Während sie ihre Röcke immer prunkvoller verzieren, werden sie auch
mit der Zeit des ewigen Nachschlagens im Testament müde, verschließen
es in einer Truhe und beginnen, ex cathedra zu verfügen: Das unzugängliche

Testament entspricht der Abneigung der Kirche gegen den
bibellesenden Laien.

Peter wird von einem großen Herrn — dem Kaiser Konstantin —
aufgenommen und bringt es fertig, sich dessen Haus anzueignen. Jack und
Martin dürfen ihn nun nicht mehr «Bruder», sie müssen ihn «Herr Peter»
und dann «Vater Peter» und schließhch «Mein Herr Peter» nennen. Er
führt verschiedene Neuerungen ein, ein Wurmmittel (Buße und Absolution),
ein Flüsterkontor, in dem ein Eselskopf die Beichte abnimmt, eine
Feuerversicherung (Ablaß), ein Puppentheater (Prozession und Liturgie) und
schbeßbch den berühmten Universalpökel. Peter hat unter großen Kosten
und mit viel Kunst einen für Häuser, Gärten, Städte, Männer, Frauen, Kinder
und Vieh geeigneten Pökel erfunden, der kraft einer Prise des Pulvers
Pimperlimpimp die Hunde von Räude und Tollwut, die Menschen von
Schorf und Läusen befreit — das Weihwasser!

Außerdem hält Peter eine Anzahl fürchterlicher Bullen. Sie besitzen
Fischschwänze (der Papst als Fischer) und sind überaus goldhungrig: Wenn
Peter sie fortschickte, und sei es auch nur, um ein Kompliment zu überbringen,
so pflegten sie zu brüllen und zu speien und zu rülpsen und zu pissen und zu

376



furzen und Feuer zu schnauben und einen unaufhörlichen Lärm zu machen,
bis man ihnen ein Goldstück hinwarf Schließlich wurden sie ihrer
Umgebung so lästig, daß einige Männer im Nordwesten eine Meute gut englischer
Bulldoggen erwarb und sie [die Bullen] so furchtbar hetzten, daß sie es ihr
ganzes Leben nicht mehr vergaßen. Soviel zu den päpstlichen Bullen und zur
Auflehnung Heinrichs VIII. gegen den Papst.

Peter wird in seinem Größenwahn immer unersättlicher. Er setzt sich
drei Hüte auf einmal auf; wie ein wohldressierter Spaniel reicht er Besuchern
seinen Fuß zum Kuß und bedenkt sie mit einem Fußtritt, wenn sie den
Kuß verweigern. Er vertreibt die Frauen seiner Brüder aus dem Hause
(Priesterzölibat) und befiehlt ihnen, die ersten Straßendirnen, die sie fänden,
aufzunehmen. Er verschließt ihnen seinen Weinkeller (Kommunion unter
einer Gestalt) und zwingt sie, Brot zu essen, von dem er behauptet, es sei

Schaffleisch (das Lamm Gottes).
Peter erzählt auch von einem alten Wegweiser, der genügend Holz und

Nägel enthalte, um daraus sechzehn große Kriegsschiffe zu bauen
(Verspottung der Kreuzreliquien) und dergleichen mehr. Martin und Jack
halten das Leben mit ihm nicht länger aus und wollen ihrer Wege gehen,
bitten ihn aber zuvor noch um eine Abschrift des Testaments ihres Vaters.
Als ihnen das verweigert wird, fertigen sie sich im Geheimen selber eine

Kopie an und sehen erst jetzt, wie sehr sie mit der Zeit vom Willen ihres
Vaters abgewichen sind. Um sich zunächst einmal zu stärken, brechen sie

in den verriegelten Keller ein und erlaben sich an einem Gläschen (das
Abendmahl der Protestanten in beiderlei Gestalt) ; sie verstoßen ihre Kebsen
und rufen ihre rechtmäßigen Gattinnen zurück (Aufhebung des Zölibats).
Mitten in dieser Unordnung und diesen Umwälzungen kommt Peter mit einer
Truppe Dragoner auf seinen Fersen herein, vernimmt von allem, was sich tut,
und nach mehreren Millionen Gemeinheiten und Flüchen, die hier zu wiederholen

nicht besonders wichtig ist, werfen er und seine Rotte beide [Brüder]
mit Gewalt zur Tür hinaus. Das Zeitalter der Reformation ist angebrochen.

Die beiden hatten zwar unter Peters Herrschaft einträchtig miteinander
gelebt; bald jedoch entzweien auch sie sich. Zunächst machen sie sich

gemeinsam ans Werk, um ihre Röcke wieder von all dem Zierat zu befreien,
der sich darauf angesammelt hat. Martin löst sorgfältig die einzelnen Stiche
auf, wo aber sein Rock Schaden gelitten hätte, läßt er wohl die oder jene
Verzierung bestehen, um ihn nicht weiter zu beschädigen. Jack dagegen
reißt in seinem reformatorischen Eifer und in seiner Ungeduld die
Verzierungen rücksichtslos herunter und zerreißt zugleich seinen Rock, so daß

er schließlich wie ein betrunkener, von Raufbolden verprügelter Dandy
dasteht. Er wiU den phlegmatischen Martin dazu bewegen, es ihm gleichzutun;

als ihm das nicht gelingt, bricht er mit ihm, und sein wütender Eifer
schlägt in offenen Wahnsinn um. Die Straßenjungen nennen ihn Jack den

377



Kahlen («calvus» Jean Calvin) oder Jack mit der Laterne (dem «inneren
Licht» des Sektierers) oder den Welschen Hugh (Hugenotten) oder auch
Knocking Jack of the North (John Knox).

Im weiteren Verlauf der Erzählung beschreibt Swift die hocherlauchte
und epidemische Sekte der Äolisten, die sich von Jack herleitet. Für sie ist
das Grundprinzip aller Dinge der Wind, spiritus, anima, afflatus, animus.
Aus aUen vier Winden haben die Äolisten eine Quintessenz gemacht, die
sie aber nicht für sich behalten, sondern freigebig der Menschheit mitteilen
wollen. Das geschieht durch Rülpsen, den edelsten Akt eines
vernunftbegabten Wesens. Sie öffnen ihren Mund weit gegen den Sturm, um soviel
Wind wie möglich in sich aufzunehmen; sie applizieren sich gegenseitig
Blasebälge am After, bis sie sich zur Größe einer Tonne aufgeblasen haben.
Deshalb nennen sie ihren Körper auch ein «Gefäß». Ihre Rülpser werden
von den Gläubigen mit Begierde aufgenommen.

Sie setzen sich in Fässer, lassen sich aufblasen, und unter viel Qualen
und Bauchgrimmen bricht der Wind aus ihnen heraus. Er wirkt auf ihre
Gesichter wie auf das Meer: erst macht er sie dunkel, dann kräuselt er sie,
und zuletzt brechen sie in Schaum aus. Die Einrichtung dieser Fässer ähnelt
denen der Orakel in alter Zeit. Bekanntlich waren es sehr oft Frauen, die
die Orakelsprüche verkündeten, ohne Zweifel deshalb, weil sich ihre Organe
besser zum Aufblähen eignen als die der Männer. Deshalb spielen auch
bei gewissen Äolisten die Frauen als Sibyllen eine Rolle: gemeint sind die
Quäker, die bekanntlich den Frauen zu predigen gestatteten.

So wenig sich nun aber Peter mit den einfachen Vorschriften des Testaments

zufriedengeben konnte, so wenig kann es Jack. Er ist überzeugt, daß
das Testament um vieles tiefer, dunkler und geheimnisvoller ist, als es den
Anschein hat. Sogar das Pergament, auf dem es geschrieben ist, besitzt
besondere Wunderkraft und gilt ihm als Fletsch, Tranksame und Tuch, als
Stein der Weisen und Universalmedizin. Er macht daraus eine Nachtmütze,
wenn er sich schlafen legt, einen Regenschirm bei schlechtem Wetter, er
wickelt es um seinen kranken Zehen; sein Wortschatz besteht überhaupt
nur noch aus den Wörtern, die er im Testament findet. Er ißt die
Kerzenschnuppen und unterhält ein ständiges Feuer in seinem Bauch, so daß feuriger
Rauch aus seinen Nüstern und seinen Augen strömt: das «innere Licht» —
Ein weiser Mann ist seine eigene Laterne.

Geht er aber auf der Straße, so schließt er seine Augen ; fällt er dabei in
die Gosse oder rennt er gegen einen Pfosten, so war das prädestiniert : Ein
paar Tage vor der Schöpfung ist bestimmt worden, daß meine Nase und
gerade dieser Pfosten sich treffen sollten. Musik macht ihn rasend — aber
wir wollen den ganzen Katalog calvinistischer Abirrungen in Swiftscher
Verzerrung hier nicht wiederholen.

Merkwürdigerweise nähert sich Jack immer mehr seinem Bruder Peter

378



an. Nicht nur ist die äußere Ähnlichkeit sehr groß, es verbindet sie auch
der Haß auf ihren gemäßigten Bruder Martin. Wir sind nun aber schon
mitten in Swifts eigener Zeit, in der die beiden Extreme, die Kathohken und
die Sektierer, die Kirche des Mittelweges, die anglikanische Staatskirche
bekämpfen. Und hier bricht die Erzählung ziemlich unvermittelt ab.

Erbitterte Angehörige aUer Konfessionen ziehen Swift der Leichtfertigkeit,
des Mangels an Ehrfurcht und gar des Atheismus. Das ist verständlich.

Zwar betont er in seiner Apologie, er habe nicht den christbchen
Glauben als solchen treffen wollen: Warum sollte irgendein Geistlicher
unserer Kirche sich erzürnen, wenn er die Narrheiten des Fanatismus und
Aberglaubens bloßgestellt sieht, wenn auch in der lächerlichsten Weise
Nichts wird verhöhnt als das, wogegen sie [die Geistlichen] predigen [Die
Erzählung] feiert die englische Kirche als die vollkommenste von allen in
Disziplin und Doktrin Religion, sagt man uns, sollte nicht lächerlich
gemacht werden, und damit sagt man die Wahrheit: doch dürfen es sicher
ihre Auswüchse. Ja, er, der Autor, will sein Leben hingeben, wenn irgendeine
Ansicht aus diesem Buch abgeleitet werden kann, die der Religion oder der
Moral zuwiderläuft.

Man muß das wohl gelten lassen. In der Tat übt Swift am christlichen
Glauben als solchem nirgends Kritik, nur an seinen Formen. Wenn
allerdings das Kreuz als alter Wegweiser und die Transsubstantiation als
Verwandlung von Schwarzbrot in Schaffleisch verhöhnt werden, reicht Swifts
Verteidigung nicht mehr aus, weil das Kreuz als Reliquienspender nicht
vom Kreuz als Marterinstrument, der Ritus des Abendmahls nicht von
seiner spirituellen Bedeutung getrennt werden kann. Ob gewisse Formen
und Überlieferungen einen Sinn haben, der sie über die augenfälhge Erscheinung

hinaushebt, fragt Swift nicht; er sieht sie ledigbch in jener Absurdität,
die sie annehmen, wenn sie, ihrem gesamtreligiösen Zusammenhang
entrissen, von außen und in der Vereinzelung betrachtet werden. Das wiederum
gilt aber nur für die Riten der Bekenntnisse, die Swifts eigene Kirche
bedrohen; weder die unmittelbare Erleuchtung des Sektierers noch die
Tradition der katholischen Kirche haben das geringste Gewicht angesichts
der unverfälschten Wahrheit der Bibel, wie Swift sie am getreulichsten in
seiner eigenen, der anglikanischen Kirche aufbewahrt glaubt.

Indessen sind es nicht einmal diese amüsanten Verspottungen, die Swifts
Religiosität am deutlichsten erheUen: der den christbchen Glauben als mit
Anstand zu tragenden, mit Sorgfalt zu behandelnden Rock darstellte —
man vergleiche, um die Bedeutung gerade dieser Büdwahl zu ermessen,
traditioneUe Symbole für die Kirche wie Schiff, Haus, Leib, oder — Rock,
den ungenähten Rock Christi nämlich, der ihre Einheit versinnbildlicht in
einem Swift vöUig fremden Sinn —, der somit das Innerlichste, den Glauben,

379



dem Äußerlichsten, einem Kleidungsstück, zuordnete, verrät durch diese

allegorische «Einkleidung» weit mehr von der Natur seiner rehgiösen
Gefühle als durch die heiteren jeux d'esprits an den Grenzen der Blasphemie.

Die Wahrheit liegt also, wie gesagt, im Schöße der immerhin provinziellen

und zu Swifts Zeiten noch keine zweihundert Jahre alten anglikanischen

Spielart des Christentums, der sich Swift verpflichtet hat. Vom
Augenblick seiner Ordination an hat er nie mehr das Bedürfnis gehabt,
über die Dogmen seiner Kirche hinaus- oder als Theologe und nicht als

Kirchenpolitiker auch nur nachzudenken ; sein theologischer Horizont war
festgelegt, wie auch sein politischer Horizont auf die Küstenlinie der
britischen Inseln beschränkt blieb. Notiz nahm er nur von dem, was in seiner
unmittelbaren Umgebung geschah; er verkörperte die englische Insularität
aufs vollkommenste. Das zeigt sich schon rein biographisch : zwar hat er
verschiedentlich die Absicht gehabt, auf den Kontinent zu reisen — so war
einmal die Rede davon, daß er als Sekretär des Gesandten Berkeley nach
Wien kommen sollte —, aber bezeichnenderweise ist aus all diesen Plänen
nichts geworden. Der Autor von Gullivers Reisen reiste nicht in ferne Länder.

Swift war unfähig, mehr wahrzunehmen als die Oberfläche der Dinge.
Dieser Mangel gibt sich gerne als Widerwille gegen metaphysische
Spekulationen, als Ablehnung aller Denksysteme und als Verachtung dessen, was
die schwerfälligen Wissenschaften der Theologie und der Philosophie an
unnötigen Quisquilien zutage fördern. Zwar hat alles in Gottes Schöpfung
seinen Sinn, aber er ist nicht zu ermitteln. Die Oberfläche der Dinge ist
undurchlässig, feindselig und unbarmherzig im Verbergen dieses Sinns, den

zu erkennen weder Phantasie noch Vernunft, weder Erleuchtung noch
Dogma ausreichen. Wer wie die Enthusiasten glaubt, in der Verzückung
ihm nahekommen zu können, narrt sich und die anderen. Somit besteht
das einzige vernünftige religiöse Tun in der Einhaltung der ethischen
Vorschriften der Bibel.

Da sich die starren Gegebenheiten dieser Welt aber einer Zurückführung
auf ein verbindendes Prinzip verweigern, nichts sind als blinde Oberfläche,
stößt sich der Mensch, der ihnen nicht auszuweichen vermag, an ihnen
wund. Gegebenheiten solcher Art sind Krankheit und Alter, die Swift
gefürchtet, Politik und Literatur, die er gepflegt und verachtet, die Mängel
und Makel der Menschheit und seiner selbst, die er gehaßt hat. Solche
Gegebenheiten sind aber auch die Kleinigkeiten, die den Menschen im täglichen
Leben beharrlich jucken: die Frechheit eines Lakaien und die Raffsucht
einer Kurtisane, die Anmaßung eines Lords, die Undankbarkeit eines

Freundes, die Mißhandlung der Sprache durch modische Gecken und
durch gemietete Skribenten.

Swift hat wie wenige andere die Unzulänglichkeit der Welt erfahren, und
das um so heftiger, als er darauf angelegt war, sich in dieser Welt einzu-

380



richten und jeden Vorstoß in eine andre, eine poetische, mythische,
phantastische, spekulative, als Ausflucht verschmähte. Den Trost, den Systeme
und Symbole spenden können, indem sie die Fakten aus ihrer Vereinzelung
erlösen, hat er sich versagt.

So ist auch Swifts Bildhaftigkeit die der eindeutig übersetzbaren
Allegorie, nicht die des Symbols. Direkt, wie er auf die Welt und sie auf ihn
stieß und ihn dabei jedesmal so verwundete, als sei es das erste Mal, hat er
ihr in seiner Satire geantwortet. Allegorie und Vergleich sind artistische
Hilfsmittel, um diese Antwort so scharf wie möglich zu artikulieren. In
ihrer Treffsicherheit, in ihrer genauen, dem jeweiligen Zweck angepaßten
Dosierung und in ihren enthüllenden Vereinfachungen sind Swifts
allegorische Erfindungen vollkommen.

Swifts «Oberflächlichkeit» — dieser Ausdruck einmal völbg neutral
gebraucht — zwingt ihn aber auch dazu, mit oft hämischer Leidenschaft
aU das wegzureißen, was die Oberfläche verhüllt. Es ist ein Gebot der

Aufrichtigkeit, durch alle Hüllen hindurch die Oberfläche, die Trennungswand

zwischen außen und innen zu erreichen, auch wenn man nie hoffen
kann, sie zu durchstoßen. Hat man sie erreicht, kann man sie erkennen
und — ertragen. Aber doch nur scheinbar, doch nur vorübergehend: an
dieser Grenze entlädt sich die enttäuschte Faszination in Haß darüber,
daß hinter allen Schleiern nicht mehr zu finden ist als die Häßlichkeit des

bloßen Faktums. Hier, unmittelbar diesseits der Grenze zum Unsichtbaren,
wurzelt Swifts saeva indignatio.

Die Figur des Be-, Ent- und Verkleidens, die Dialektik zwischen Hülle
und Leib, wird in der Erzählung von einer Tonne noch weiter abgewandelt.
Die Verehrer des Schneidergottes, den wir bereits kurz erwähnt haben,
glauben, daß die ganze Welt als Anzug zu begreifen sei. Die Luft «bekleidet»
die Erde (Swift braucht dafür das in seiner Mehrdeutigkeit bequeme Wort
invest); die Sterne «bekleiden» die Luft, und das primum mobile die Sterne.
Das Kleidermotiv läßt sich durch die ganze Schöpfung hindurch verfolgen :

Wie merkwürdig hat doch der Schneidergeselle Natur die Stutzer des Pflanzenreichs

zurechtgemacht ; sieh doch, was für eine geckenhafte Perücke das

Haupt einer Buche ziert, und was für ein feines Wams aus weißem Satin
die Birke trägt.

Auch der Mensch ist nichts weiter als ein Microcoat, ein boshafter
Seitenhieb auf die Lehre vom Menschen als Mikrokosmos. Wenn ein
Gewand mit einer Goldkette verziert wird und mit einem roten Rock, einem

weißen Stab und einem großen Pferd, nennt man es Bürgermeister, wenn

gewisse Hermeline und Pelze in eine gewisse Anordnung gebracht werden,
einen Richter, und die richtige Zusammenstellung von Batist und schwarzem
Satin nennen wir Bischof.

381



Mit all dem hängt aufs engste zusammen der Begriff der Maske. Swift
hat sich ihrer nicht nur als eines Motivs, sondern auch als eines formalen
Prinzips bedient. Er, der es als sein geradezu heiliges Amt ansah, die Larven
anderer herunterzureißen, ist selbst fortwährend von einer in die andere

geschlüpft. Wir brauchen nur an seine zahllosen Decknamen zu erinnern
und daran, daß von seinen vielen Schriften nur eine oder zwei unter seinem
wirkhchen Namen erschienen sind. Im übrigen war indessen das Pseudonym
zu jener Zeit Mode und oft Notwendigkeit; es gab Anlaß zu erregtem Rätselraten

und belebte das Gespräch der Kaffeehäuser; es schützte aber auch

vor Verfolgung. Statt des Autors hatte dann der Drucker zu leiden, wie das

in Swifts hterarischem Schaffen mehrfach geschehen ist. Die Forderung,
daß der Schriftsteller namentlich zu seinem Werk zu stehen habe, wurde
damals so wenig erhoben wie es ein Copyright-Gesetz gab, das ihn hätte
schützen können : der Autor im modernen Sinne existierte nicht.

Das alles vorausgesetzt, möchte man aber doch erwarten, daß ein so
selbstsicherer Mann wie Swift gerade diese Konvention der Anonymität
mißachtet hätte. Das aber hieße seine Freude am reinen Spiel verkennen.
Er hat sich gelegentlich mit der Frage der Anonymität und Pseudonymität
beschäftigt, aber seine Argumente sind nicht sehr stark, denn im Grunde
verteidigt er ja nicht ein Prinzip, sondern seinen proteischen Spieltrieb. Er
war aber auch nicht unparteiisch genug, um in seinen Maskeraden nicht
wenigstens ein Stück eben dessen zu erkennen, das er anderen als
verfälschende Hülle abzureißen unternahm.

Es ist reizvoll, den verschiedenen Masken nachzugehen, die er sich
nacheinander in der Erzählung von einer Tonne aufsetzt. Die parodistische
Vielfalt gerade in diesem Werk ist erstaunlich. Die Apologie von 1709 hat
den geraden, gleichzeitig erklärenden und beschwichtigenden, aber keineswegs

nachgiebigen Ton eines Gesprächs von Mann zu Mann. Die
Widmungen des Buchhändlers an Lord Somers und an den Leser sind die eines

ungebildeten, aber eifrigen, von ungeschickten Komplimenten überquellenden

Schmeichlers. Die Widmung des Autors an den Prinzen Nachwelt
wiederum parodiert die Feierlichkeit und breite Großmäuligkeit des
käuflichen oder schon gekauften Literaten. Das Vorwort und die Einleitung
weisen den Autor als modernen Schriftsteller aus, der sämtliche Kniffe
beherrscht und gleichzeitig jene aufgesetzte Bescheidenheit zur Schau trägt,
die nichts ist als eine Form des Selbstlobs.

Selbst die verschiedenen «Abschweifungen» variieren im Ton. Die
Abschweifung über Kritiker beginnt in Zerknirschung darüber, daß der Autor
es unterlassen hat, sich des Wohlwollens der Kritiker zu versichern, und
macht das dadurch wett, daß er die himmlische Herkunft der Zunft feiert,
um sie dann in immer skurrileren Gedankengängen, aber scheinbar in
vollem Ernst der Lächerlichkeit zu überführen. Die nächste Abschweifung

382



gilt wie die Schlacht der Bücher den «Modernen», die die antiken Schriftsteller

ablehnen. Zwar gibt der Autor zu, daß auch die Alten ihre Verdienste
haben, so etwa Homer, ein Mann nicht ohne eigene Fähigkeiten, als Erfinder
des Kompasses und des Schießpulvers und als Entdecker der Blutzirkulation,
aber was kann unvollständiger und weniger befriedigend sein als seine lange
Abhandlung über den Tee? Wieder hat Swift die Voraussetzungen seines

Gegners scheinbar bereitwillig angenommen, um ihn und sie durch wilde
Übertreibungen ad absurdum zu führen.

Die Abschweifung über den Wahnsinn vollends nimmt den Ton vorweg,
den Swift in späteren Jahren mit Vorliebe angeschlagen hat, den der
zurückhaltenden, jede Korrektur dankbar annehmenden Besonnenheit, für den
das berühmteste Beispiel der bescheidene Vorschlag zur Schlachtung irischer
Kinder ist. Ein wohlinformierter, auf das Gemeinwohl bedachter Bürger
bittet zaghaft ums Wort in einer Angelegenheit, in der er etwas Nützliches
vorbringen zu können glaubt — aber skizzieren wir in Kürze diese Abschweifung,

den Ursprung, den Gebrauch und die Verbesserung des Wahnsinns in
einem Gemeinwesen betreffend.

Es war von Bruder Jack die Rede, der die Sekte der Äolisten ins Leben

gerufen hat. Zugegeben nun, daß er, wie man behauptet hat, in der Tat
wahnsinnig war — das kann den Ruf dieser Sekte nicht beeinträchtigen.
Die größten Ereignisse, die unter dem Einfluß Einzelner geschehen sind,
die Errichtung neuer Reiche durch Eroberung, die Aufstellung und Entwicklung

neuer philosophischer Lehren, und die Gründung und Verbreitung neuer
Religionen — sie alle sind Männern zu verdanken, deren Geist durch
vapours, durch Dünste, getrübt war, die aus den niederen Regionen des

menschlichen Leibes in die höheren aufstiegen. Ein großer Fürst (gemeint
ist Heinrich IV. von Frankreich) rüstete eine riesige Armee aus, ohne daß

jemand gewußt hätte, gegen wen er hätte zu Felde ziehen wollen. Nur ein
«Arzt» diagnostizierte die Krankheit und versuchte sie zu heilen, wobei
der Patient unglücklicherweise starb — der Mörder Ravaillac. Welches

geheime Rädchen, welche verborgene Feder aber setzte diese ganze riesige
Maschine in Bewegung? Eine Kurtisane hatte die Begehrlichkeit des Königs
angestachelt, ohne daß er seine Lust hätte befriedigen können; der
zurückgehaltene Samen entzündete sich, wurde zu Galle und stieg dem König zu
Kopf. Genau das gleiche Prinzip, das einen Raufbold dazu bringt, die Fenster
einer Hure, die ihm den Laufpaß gegeben hat, zu zerschlagen, bewegt einen

großen Fürsten dazu, große Armeen aufzustellen und von nichts als Belagerungen,

Schlachten und Siegen zu träumen.
Ein anderes Beispiel ist Ludwig XIV., der in einem Zeitraum von über

dreißig Jahren sich daran ergötzte, Städte einzunehmen und zu verlieren,
Armeen zu schlagen und selber geschlagen zu werden Kinder von ihrem

383



Brot und ihrer Mutter wegzuschrecken, zu brandschatzen, zu schleifen, zu
plündern, zu dragonieren, Untertan und Fremdling, Freund und Feind, Mann
und Weib zu massakrieren. Erst als die ständig in ihm herumwirbelnden
Dämpfe sich in seinem Körper festsetzten, ließ der König die Welt in Ruhe :

Die gleichen Geister, die in ihrem höheren Kreislauf ein Königreich erobern
wollen, enden, wenn sie zum After niedersteigen, in einer Fistel.

Wahnsinnig wie die großen Eroberer sind auch ohne Zweifel die
Philosophen. Epikur, Diogenes, Apollonius, Leibniz, Paracelsus, Descartes würden

heute eingesperrt, denn wer der vernünftig dächte, hat sich je imstande

geglaubt, die Anschauungen der Menschheit genau auf die Länge, Breite und
Höhe seiner eigenen zu reduzieren. Ein solch widervernünftiger Anspruch
kann nur entstehen, wenn die Dämpfe von den niederen Organen zu den
höheren aufsteigen und im Gehirn zu philosophischen Begriffen kondensieren.

Und dasselbe gilt natürlich für die religiösen Enthusiasten.
Die Vernunft als solche hält jedermann dazu an, sein Leben in den

allgemein gültigen Formen zu führen, ohne die Menge durch seine eigene
Macht, seine eigenen Gedankengänge oder seine eigenen Visionen
unterdrücken zu wollen. Wenn aber die Grillen eines Mannes seine Vernunft reiten

und der gesunde Menschenverstand mit einem Fußtritt zur Tür
hinausgeworfen wird, dann ist der erste Proselyt, den er gemacht hat, er selber. Die
anderen folgen rasch, denn nichts liebt der Mensch so sehr, als sich täuschen
zu lassen. Glück, auf die kürzeste Formel gebracht, ist nichts anderes als
der ständige Besitz guter Täuschung (a perpetual Possession of being well
Deceived). Nur, indem wir uns selber etwas vormachen, erhalten die blassen

und farblosen Dinge dieser Welt ihren Glanz. Und sähe der Mensch die

Dinge, wie sie sind, so priese er nicht mehr als höchste Weisheit, schwache
Seiten bloßzustellen und Schwächen offenbar zu machen — das heißt, wie wir
beifügen dürfen, Satiren zu schreiben.

Da nun Leichtgläubigkeit dem Menschen mehr Frieden verschafft als
die in den Eingeweiden der Dinge wühlende Neugier, ist die Außenseite dem
Inneren bei weitem vorzuziehen. Letzte Woche sah ich, wie eine Frau
geschunden wurde, und man wird kaum glauben, wie sehr sie das zu ihrem Nachteil

veränderte. Gestern ließ ich die Leiche eines Stutzers in meiner Gegenwart
ausziehen, und wir waren alle erstaunt, so viele unerwartete Fehler unter
einem einzigen Gewand zu finden. Dann legte ich sein Hirn, sein Herz und
seine Milz bloß. Aber bei jedem Schnitt wurde mir klar, daß wir mehr und
größere Makel fänden, je weiter wir fortschritten.

Das Innere des Menschen weist, je tiefer man gräbt, um so mehr Defekte
auf, und der, der gleich Epikur seine Ideen auf die Nebelschleier und Bilder
beschränken kann, die von der Oberfläche der Dinge aufseine Sinne zufliegen,
solch einer, wirklich weise, schöpft den Rahm von der Natur ab und läßt
Molken und Bodensatz der Philosophie und der Vernunft zum Auflecken. Das

384



ist die sublime und geläuterte Essenz der Glückseligkeit, die man den «Besitz

guter Täuschungen» nennt, der heitere, friedliche Zustand, ein Narr unter
Schurken zu sein.

Um zum Wahnsinn zurückzukehren : es hängt einzig davon ab, wie einer
seine vapores beschäftigt: Der eine wählt den richtigen Zeitpunkt, springt in
einen Abgrund, kommt aus ihm als Held hervor und wird Retter des Vaterlands

genannt. Ein anderer vollbringt das gleiche, wählt aber den Zeitpunkt
unglücklich, und das Brandmal des Wahnsinns bleibt als ein Vorwurf auf
seinem Andenken. Nach so feinen Unterscheidungen lehrt man uns den Namen
des Curtius mit Verehrung und Liebe, den des Empedokles mit Haß und
Verachtung aussprechen.

Da Wahnsinn, moralisch indifferent, sowohl Großes wie Verächtliches
hervorbringen kann, wäre es an der Zeit, eine Kommission zu bilden, die
die in Bedlam, dem Londoner Irrenhaus, eingesperrten Kranken
untersuchte und je nach Art ihres Wahnsinns in den Dienst des Gemeinwesens
stellte. In diesem letzten Abschnitt der Abschweifung trifft sich Swift in
seinem grauenvollen Realismus mit Hogarth — grauenvoll deshalb, weil er
seine Bilder mit so plastischer Selbstverständlichkeit zeichnet : Zerreißt einer
der Studenten [= der Insassen] sein Stroh zu Häcksel, schwört undflucht er,
beißt er in sein Gitter, schäumt er vor dem Mund, leert er seinen Nachttopf
ins Gesicht des Besuchers? Mögen die hochverehrlichen Commissioners of
Inspection ihm ein Regiment Dragoner geben und ihn zu den andern nach
Flandern schicken Schau dir einen Vierten an, der viel und tief mit sich
selber redet, in den richtigen Augenblicken seinen Daumen beißt, sein Gesicht
ist von Geschäften und Vorsätzen gescheckt, manchmal geht er überaus rasch,
hat die Augen auf ein Stück Papier geheftet, das er in Händen hält, geht sehr

sparsam mit seiner Zeit um, ist etwas schwerhörig, sehr kurzsichtig und von
noch kürzerem Gedächtnis; ein Mann immer in Eile, groß im Ausbrüten und
Aushecken von Geschäften und hervorragend in der berühmten Kunst, Nichts
zu wispern; ein gewaltiger Verehrer von einsilbigen Wörtern und von
Verzögerungen, so schnell bei der Hand, jedem sein Wort zu geben, daß er es nie
hält, einer, der die allgemeinste Bedeutung der Wörter vergessen hat, aber
ihren bloßen Klang auf bewundernswerte Weise behält, dem Durchfall
unterworfen, denn seine Geschäfte rufen ihn fortwährend hinaus. Wenn man sich
seinem Gitter in seinen zugänglichen Momenten nähert, «Herr», sagt er,
«gebt mir einen Penny und ich singe Euch ein Lied, aber gebt mir den Penny
zuerst» Was für ein vollkommenes System höfischer Fertigkeit ist hier in

jeder seiner Spielarten beschrieben — und alles völlig verloren durch
Fehlanwendung.

Diese und viele andere könnten als Rechtsanwälte, als Politiker, als
Poeten und Fiedler dem Gemeinwesen dienen und es dabei zu etwas bringen.

Im Grunde gibt es gar keinen Unterschied zwischen Wahnsinnigen und

385



«Normalen»; die vapores der Irren nehmen nur andere Wege und ihre
Einbildungskraft eine andere Richtung. Ja, der Autor bekennt, daß er
selber vielleicht nicht völlig normal ist und dem Wahnsinn nahe als ein
Mensch, dessen Einbildungskraft äußerst hartnäckig ist und sehr geneigt,
mit der Vernunft davonzurennen, die ich aus langer Erfahrung als einen äußerst
leichten und schnell abgeworfenen Reiter kenne.

Wir haben genug zitiert, um dem Leser einen Eindruck von der besonderen

Prägung dieses satirischen Stückes zu geben. Seine Kraft liegt in der
Anschaulichkeit und in der logischen Unerbittlichkeit. So kraus er sein

mag, jeder EinfaU unterwirft sich dem Ganzen. Die satirische Absicht ist
klar; aber die Durchführung im einzelnen so voll von Ambivalenzen, daß
der Leser sich hüten muß, irgendeinen einzelnen Satz, irgendeinen einzelnen
Gedankengang absolut als Swifts eigene «Meinung» zu setzen. Schon der
Hinweis am Schluß, daß auch er, der Autor, der hier aber nicht Swift,
sondern eine von Swifts Kreaturen ist, möglicherweise wahnsinnig sein

könnte, relativiert das Ganze so sehr, daß man es als ein Spiel mit
moralischer Absicht, als bloße Literatur abtun könnte und auch schon abgetan
hat.

Ist es zum Beispiel tatsächlich Swifts «Meinung», daß große Taten auf
körperliches Mißbefinden zurückgehen, daß — in grotesker Übertreibung
gesprochen — der angestaute Samen Heinrichs IV. von Frankreich seine

Kriegsvorbereitungen «verursacht» hat? Doch wohl kaum; offensichtlich
wird hier die rein mechanistische Auffassung vom Menschen lächerlich
gemacht, und wiederum, könnte man behaupten, nicht durch den Autor
selbst, sondern durch seine Puppe, den Schreiber der Abschweifung. Wenn
die Dinge sich aber nur so einfach verhielten! Dieser Schreiber ist doch im
Auftrag Swifts am Werk, ist, wie wir betonten, eine seiner «Masken»: in
der Wahl seiner Vermummungen ist der Mensch aber nicht frei; auch sie

sagen etwas über ihn aus, oft mehr, als er selber glaubt. Der vorgeschobene
Schreiber ist weder ganz Swift noch gar nicht Swift, aber genügend Swift,
um etwas von diesem freizugeben. Daß der Mensch ausschließlich durch
seine niederen Funktionen bestimmt sei, ist nicht eine Ansicht, die der
Autor vertritt, aber eine, zu der er hinneigt, vielleicht ohne es sich selber
einzugestehen. Die Identifizierung Swifts mit seinem Werk kann deshalb
auf einer Stufe mit guten Gründen geleugnet und muß auf einer anderen
vollzogen werden. Immer aber bleibt, als stünde er in einem Spiegelsaal,
eine gewisse Unsicherheit über den tatsächlichen Standort des Autors, die
jede vorschnelle Feststellung in Frage stellt.

Und immer wieder durchbricht Swift seine Maske, so in der Definition
des vollkommenen Glücks: ein Narr unter Schurken zu sein. Hier spricht
nicht mehr die Puppe des Bauchredners, sondern er selbst, und er spricht
darum, damit der durch die Komik der Darstellung zwar in seiner Aufmerk-

386



samkeit wachgehaltene, in seiner Unterscheidungskraft aber eingelullte
Leser jählings aufschrecke und erkenne, auf welches Spiel er sich
eingelassen hat. An solchen Stellen tritt plötzlich der bittere und unversöhnliche
Swift zutage; der ganzen satirischen Spiegelfechterei müde, spricht er mit
furchtbarer Direktheit die lautere Wahrheit aus: seine, Swifts Wahrheit.
Der Leser wird gestellt, indem der Autor sich stellt.

Auf die literarischen Vorbilder der Erzählung von einer Tonne einzugehen,
erübrigt sich. Das Motiv der drei Söhne ist so weit verbreitet, daß sich die
Mühe kaum lohnt, es auf eine bestimmte Quelle zurückzuführen. (Man hat
als Swifts Ausgangspunkt öfters die Erzählung von den drei Ringen von
Boccaccio genannt, der auch Lessings «Nathan der Weise» zugrunde liegt;
aber das ist eine bloße Vermutung ohne rechte Überzeugungskraft.) Der
Autor, wer immer er sein mochte — man riet auf Jonathan Swift, auf seinen

Vetter Thomas Swift, auf Lord Somers, auf Sir William Temple —, wurde
auch des Plagiats angeklagt. Wilbam Wotton, den Swift zusammen mit
Bentley als «Modernen» und gelahrten Pedanten in der Schlacht der Bücher

heftig angegriffen hatte und der auch in der Erzählung von einer Tonne schlecht

wegkam, erhob diesen Vorwurf, wenn auch mit dürftigen Argumenten. Vor
allem aber nannte er den Autor einen Lästerer und Atheisten: «Der gemeinsame

Feind erscheint unverhüllt und schlägt auf die eine oder andere Sekte

der Christen ein, um damit das Ganze [das ganze Christentum] zu
verwunden. Und das ist der Fall mit diesem Buch, das eine der ruchlosesten

Verhöhnungen der Rebgion Jesu Christi als solcher ist, die jemals erschienen
sind.» Mit seiner Ablehnung des Werks stand Wotton nicht allein.

War die Erzählung von einer Tonne ein unmittelbarer Erfolg beim Publikum,

so witterten doch Whigs und Tories bei aller Anerkennung der
satirischen Meisterschaft einen Hang zum Skeptizismus und Atheismus. Wer
die Riten und Überlieferungen anderer Konfessionen so lächerlich machte,
konnte kaum in seiner eigenen sehr stark sein. Mit der Erzählung von einer
Tonne hat Swift literarischen Ruhm geerntet, sich aber gleichzeitig jede
Beförderung in den hohen Klerus verbaut. Es scheint, daß die fromme
Königin Anna, die über seine Beförderung zu entscheiden hatte, dem Autor
dieses Werk nie verziehen hat.

387


	Jonathan Swifts "Erzählung von einer Tonne"

