Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 3

Artikel: Der Dramatiker Pirandello : zum 100. Geburtstag am 28. Juni 1967
Autor: Hosle, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161991

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Dramatiker Pirandello

Zum 100. Geburtstag am 28. Juni 1967

JOHANNES HOSLE

Vor nunmehr zwei Jahren widmete der Verlag Kiepenheuer & Witsch das
Werkbuch 4 der von Marianne Kesting und Tankred Dorst herausgegebenen
Collection Theater dem Dramatiker Pirandello. Franz Norbert Mennemeier
wihlte aus der Fiille der Pirandello-Literatur der letzten vierzig Jahre eine
Reihe reprasentativer Artikel und Aufsitze aus und erginzte sie durch
mehrere Originalbeitriage, so daB der 350 Seiten umfassende Band nicht
nur eine Anthologie wichtiger kritischer AuBerungen zu Pirandello dar-
stellt, sondern auch das Theater des bedeutendsten italienischen Biihnen-
autors seit Goldoni auf seine Aktualitdt hin untersucht. Es gehort zu den
Kennzeichen der Pirandello-Kritik, daB sie auf das Werk und die Inten-
tionen des Schriftstellers nie ohne Affekt reagierte. Typisch ist in dieser
Hinsicht das Verhalten des Publikums bei der Erstauffithrung des spéteren
Welterfolgs Sechs Personen suchen einen Autor. Am 10. Mai 1921 ging das
Stiick im Teatro Valle in Rom zum ersten Mal iiber die Biihne. Orio Vergani
gab einen anschaulichen Bericht iiber die Reaktion der Zuschauer: «Um
Mitternacht, nach der Erstauffithrung der «Sechs Personen» im Teatro Valle,
wollte Pirandello nach Hause zuriickkehren und méglichst der Menge aus
dem Weg gehen, die ihn im Theater mit dem vulgdren Ruf <Irrenhaus!»
angepdbelt hatte. ... Er trat Arm in Arm mit seiner Tochter ins Freie.
Im Licht der ersten Lampe wurde er erkannt. Man dringte sich zwischen
ihn und die Menge, um ihn zu verteidigen. Schéne Damen lachten und
riefen lackierten Munds: <Irrenhaus!> Elegante Stutzer mit weillen Kra-
watten grinsten und beschimpften ihn. Die Tochter am Arm des Vaters
zitterte und vermochte kaum einen FuB zu riihren. Der Auflauf wurde
groBer, man pfiff und lachte. Auch die Polizisten wuBten nicht, ob sie fiir
diesen verriickten Kerl Pirandello eintreten sollten» (Sciascia: Pirandello
e la Sicilia, Caltanisetta, 1961, 77). Erst ein Taxi befreite den Dramatiker
aus der peniblen Lage.

Die Szene gibt ein anschauliches Bild von dem Dichter und seinem
Publikum. Aber ob es gegen ihn oder wie dann einen Monat spiter in

283



Mailand ebenso enthusiastisch fiir ihn eintrat: gleichgiiltig blieb es selten.
Man fand Pirandello von Anfang an hinreiBend oder irritierend. Der piran-
dellismo, dem schlieBlich Pirandello selbst verfiel, als er seine Grundthemen
und Leitmotive bis zum UberdruB variierte, tat ein iibriges, um nicht nur
den biederen gesunden Menschenverstand in Rage zu bringen. Pirandello
rief immer Gegner auf den Plan, mag man Mennemeier auch beipflichten,
daB die Welt in den zwanziger Jahren auch auf dem Theater toleranter und
«offener» war. «Heute hingegen», argumentiert der Herausgeber, «hat es
den Anschein, als gibe es nur zwei einander entgegengesetzte Richtungen.
Auf der einen Seite die Repridsentanten jenes Typs der Dramatik, dessen
groBter dlterer Autor eben Pirandello ist (man hat sich angewGhnt, im
Blick auf diese Richtung von dem <absurden> Drama zu sprechen, wobei
das Wort <absurd> meist in seinem landldufigen Verstand als <unsinnig>
oder «verriickt> gedeutet und so zu verharmlosendem Gebrauch hergerichtet
wird). Demgegeniiber, auf der anderen Seite, die Vertreter eines gesellschaft-
lich engagierten, utopiebefliigelten Theaters; sein gréBter Dichter — Bert
Brecht» (13/14).

So einleuchtend diese Antinomie ist, so unwiderruflich ist die Tatsache,
daB Pirandellos Gegner — heute und frither — nicht nur im marxistischen
und gesellschaftskritischen Lager saBen. Fiir Alfred Polgar war der Ver-
fasser von Heinrich IV. ein Dichter, «der, mit Shylockscher Verbissenheit,
der Wirklichkeit gegeniiber auf seinem Schein besteht» (251), und nach
einer Auffithrung des Piacere dell’onesta, der Wollust der Anstindigkeit,
notierte sich der Theaterbesucher Polgar: «Indem Pirandello das Gesicht
Nummer eins, die gemeine Lebenslarve, transparent macht und Nummer
zweil durchschimmern 148t, erzielt er ausgezeichnete Effekte, ein verwirren-
des Spiel von Mienen, Ziigen, Grimassen, ein Ubereinander von «So ist es>
und st es so?», ein Changeant von Gefiihlsfarben und Gedankenlichtern,
das den Zuschauer reizvoll beunruhigt. Sein zerebraler Appetit wird mich-
tig angeregt, das Wasser lduft ihm im Kopf zusammen, und sein Geist, ist
er ein kritischer, ergibt sich der Wollust der Schmockerei» (247). Dezi-
dierter und weniger ironisch in seiner Ablehnung war der marxistische
Kritiker Herbert Ihering, der sich nach einer Auffithrung des Stiicks Vestire
gli ignudi (Die Nackten kleiden) an den Berliner Kammerspielen verirgert
fragte: «Aber soll man sich im Ernst mit diesem provinziellen Mumpitz
abgeben? Mit diesem 6den, konfusen Gefasel ? Mit dieser verlogenen Ohn-
macht? Theaterstiicke, die schon am Abend der Auffithrung tot sind,
braucht die Kritik nicht noch einmal zu téten» (240).

Nicht weniger leidenschaftlich lehnte der fithrende Kopf der italienischen
Marxisten, Antonio Gramsci, als Theaterkritiker des Turiner Avanti die
Stiicke Pirandellos ab — mit wenigen noch aufzuzeigenden Ausnahmen.
Es ist bedauerlich, daB Mennemeier keinen Text Gramscis iibernommen

284



hat: seine Theaterrezensionen und Aufzeichnungen aus dem Kerker haben
das italienische Pirandello-Bild seit 1945 entscheidend beeinfluBt — weit
mehr als die nahezu radikale Ablehnung Pirandellos durch Benedetto Croce
in einem Artikel der Critica (20. 1. 1935).

Wenn man sich iiber die fast schrankenlose Autoritit Croces in der
ersten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts — wenigstens in Italien —
Rechenschaft gibt, kann man die erbitterte Reaktion Pirandellos verstehen.
«Croce in seiner Stumpfheit», erklirte Pirandello dem ihn interviewenden
Domenico Vittorini, der 1935 in Amerika ein Buch iiber den Sizilianer
verOffentlichte, «hat das Menschliche in meiner Kunst nicht wahrgenom-
men. Er hat nie erkannt, daB ich ein Feind des Formalismus und der
Heuchelei immer gewesen bin und auch bleiben werde. Im Grunde wollte
ich immer zeigen, daB nichts dem Leben feindlicher ist als ein hohles Kon-
zept. Die Grundlage meiner Kunst ist der Gedanke des costruirsi, des Sich-
selbst-Erschaffens. Ehe, Vaterschaft, Mutterschaft und Personlichkeit haben
keine Bedeutung auBer der, die wir ihnen geben» (176). Vor Croce konnte
aber jenes costruirsi, jenes Sich-selbst-Erschaffen, auf kiinstlerischer Ebene
nicht bestehen. In seiner Asthetik war fiir den Entwurf kein Platz. Schopfe-
rische Intuition und dichterischer Ausdruck fielen fiir ihn zusammen. Die
Gestalten des Dichters entspringen der Phantasie vollkommen wie Athene
dem Haupt des Zeus. Dies mag einer der wichtigsten Griinde dafiir sein,
daB er auch mit Pirandellos Welterfolg Sechs Personen suchen einen Autor
nichts anzufangen vermochte: « Was soll bedeuten, daB ein Autor seinen
Figuren das Leben verweigert? Wenn sie seine Figuren sind, wenn seine
Phantasie sie geschaffen hat, hat er ihnen sehr wohl Leben verliehen. Sollte
er nicht eher sagen, daB er sie nicht zu Ende geformt, sondern nur skizziert
oder erahnt hat, und daB es ihnen an einigen notwendigen Ergidnzungen
fehlt, derart, daB es ihm noch nicht gelingt, sie in den Worten, den Linien,
den Farben, den T6nen sicher zu umreiBen ?» (196).

Diese negativen Stimmen — Polgar, Ihering, Croce — belegen hinreichend,
daB Pirandello nicht nur ein europiischer Theatererfolg, sondern auch ein
europdisches Theaterdrgernis war. Mir scheint bei einer heutigen Auseinander-
setzung mit dem Phinomen Pirandello die groBte Schwierigkeit in dem krassen
Gegensatz zwischen der historischen und der aktuellen Bedeutung zu liegen.
So problematisch Versuche einer Pirandello-Renaissance sind, so wichtig
ist die Kenntnis seiner Stiicke fiir eine adiquate Beurteilung der Theater-
avantgarde seit 1945. Mennemeier bemerkt zwar durchaus richtig, da3 Piran-
dello seinem Publikum gewissermaBen die Stithle wegziehen will, auf denen
es sitzt (18), aber in Wirklichkeit fillt der Theaterbesucher von heute auf
derartige Tricks nicht mehr herein. Wer heute immer noch nicht auf dra-
matische Effekte & la Pirandello vorbereitet ist, macht sich einer unver-
zeihlichen Naivitdt schuldig. Diese Uberlegungen legt der umfangreiche

285



Essay von Friedrich Miiller iiber «Kunst und Wirklichkeit im Drama
Pirandellos» nahe. Miiller analysiert vor allem Pirandellos Trilogie des
Theaters auf dem Theater, Sechs Personen suchen einen Autor, Jeder auf
seine Weise, Heute abend wird aus dem Stegreif gespielt. Es handelt sich
um Stiicke, die in Deutschland ganz besonderen Anklang fanden. Das
Stiick Questa sera si recita a soggetto (Heute abend wird aus dem Stegreif
gespielt) ist iibrigens in Deutschland entstanden und wurde in Deutschland
uraufgefiihrt. Wie griindlich sich Pirandello wiahrend seines Aufenthalts in
Bonn, wo er an der Universitit ein Lektorat innehatte und promovierte,
mit deutscher Literatur vertraut machte, zeigt besonders seine Abhandlung
iiber den Humor. Es liegt auf der Hand, daB das Stegreifstiick Questa sera
si recita a soggetto dem Theater Tiecks nicht weniger verdankt als der
Tradition der Commedia dell’arte. Der Name des Regisseurs Doktor Hink-
fuB ist dafiir ein besonders augenfilliges Indiz. Die Statur des Capocomico,
der laut Biihnenanweisung «aufs schrecklichste und ungerechteste dazu
verdammt wurde, ein kaum mehr als armlanges Minnchen zu sein», zeigt,
daB3 es Pirandello nie verschmihte, Zuschnitt und Kostiime seiner Figuren
aus der Rumpelkammer der europdischen Romantik zu holen. Doktor
HinkfuB erzeugt groteske Wirkungen & la Gléckner von Notre Dame und
zeigt mit wiinschenswerter Klarheit, da3 Pirandello auch nicht vor billigen
Kino-Effekten zuriickschreckte, wenn es ihm darum ging, den Zuschauer
zu verbliiffen: hier hat man es wirklich mit provinziellem Mumpitz zu tun —
von dem authentischen Regionalismus Pirandellos soll spéter die Rede sein.

Was ist damit erreicht, wenn die Biihnenanweisung zu dem von Friedrich
Miiller eingehend analysierten Stiick Jeder auf seine Weise mit dem Vermerk
beginnt, die Commedia habe schon auf der Strafle oder, besser gesagt, auf
dem Platz vor dem Theater anzufangen, wo zwei oder drei Zeitungsver-
kdufer ein groBes Extrablatt ausrufen, das auf journalistisch aufgemachten
Zeilen folgende Nachricht bekanntgibt: «Der Selbstmord des Bildhauers
La Vela und das heute abend stattfindende Schauspiel im Theater (der Name
des jeweiligen Theaters soll hier eingeriickt werden). . .

In der Theaterwelt ist eben eine Nachricht bekannt geworden, die einen
unerhorten Skandal ausldsen diirfte. Es scheint, daB3 Pirandello die Handlung
seines neuen Stiicks Jeder auf seine Weise, das heute abend im Theater .
aufgefiithrt wird, auf den sensationellen vor einigen Monaten in Turin
erfolgten Selbstmord des jungen Bildhauers Giacomo La Vela aufgebaut
hat ...»

Mit diesem Auftakt hat Pirandello zweifellos einen kolossalen und —
wenn man will — groBartigen gag realisiert, aber gerade weil dieses Drama
mit diesem gag steht und féllt, wird man um das Stiick betrogen. Einver-
standen: das Stiick beruht eben auf diesem spezifischen Verhéltnis zwischen
iiberraschtem Theaterbesucher und gestelltem Schauspicler, aber sobald es

286



sich herumgesprochen hat, welchen neuen Einfall Pirandello ausgeheckt
hat, ist der Effekt verbrannt wie ein Strohfeuer. Der Rahmen der Biihne
wird bei dem Stegreifstiick lediglich transportabel. Ein Blick auf die Biihnen-
anweisungen zeigt, wie wenig Pirandello an das spontane Reaktionsver-
mogen seiner Schauspieler und Theaterbesucher glaubte. Bis ins Letzte
wird der Verlauf der Vor- und Zwischenhandlung ausgetiiftelt. Einem mit
Pirandellos Theater vertrauten Zuschauer wird zugemutet, daB er sich so
benimmt, als sei er wirklich iiberrumpelt worden, mit anderen Worten:
der Zuschauer wird zum Schauspieler, der eine Rolle iibernimmt. Die
Dialektik zwischen Bithne und Publikum wird aufgehoben. Bei Pirandello
soll der Zuschauer mitspielen, bei Brecht soll er mitdenken; bei Pirandello
wird die Wirklichkeit zu einer Funktion des Theaters, bei Brecht das Theater
zur Funktion der Wirklichkeit.

Friedrich Miiller hat in dem zitierten Essay die Ziellosigkeit von Piran-
dellos Theater eingehend analysiert und durch einen gliicklichen Vergleich
aus der Mechanik umschrieben: «Pirandellos Dialektik erinnert an mecha-
nische Verhiltnisse, das Hin und Her von Pleuelstangen. Ein Drittes, Neues
— fiir wahrer Gehaltenes — wird zwischen den extremen Positionen nicht
sichtbar» (31). Friedrich Miillers Verwunderung iiber das geringe Ausmal
von Pirandellos sichtbarer Wirkung (59) scheint mir daher ungerechtfertigt.
Es ist nicht damit getan, daB} Pirandello «den Mut, den Geist und das
Selbstvertrauen» (61) hat, die Gesellschaft in Frage zu stellen, wenn diese
Gesellschaft von dem Dramatiker dilettantisch mit einer spdtromantischen
Bourgeoisie identifiziert wird. Bei Pirandello fehlen Klassenkonflikte, die
italienische Gesellschaft ist ihm gleichbedeutend mit dem italienischen
Mittelstand : « Volk» tritt nur in den sizilianischen Stiicken in Erscheinung;
im groBen und ganzen ist die Thematik von Pirandellos beriihmtesten
Werken ein spéiter Abklatsch der Fin-de-siécle-Literatur. Sieht man von dem
bei Pirandello selten fehlenden genialen Einfall des Rahmens ab, so 148t
sich auch das berithmteste Stiick des Sizilianers auf einen billigen Provinz-
skandal reduzieren: eine Prostituierte sieht sich in ihrem Etablissement
plotzlich ihrem Stiefvater gegeniiber.

Pirandello hatte einen Hang zu ausgefallenen Situationen, zu auBerge-
woOhnlichen Zeitungsnotizen. Er konnte in gutem Glauben andere ver-
bliiffen, da er sich selbst als erster verbliiffen lieB. Aber gerade, wo es sich
darum handelt, Pirandellos Werk auf seine Aktualitit und auf eine even-
tuelle Renaissance hin zu iiberpriifen, wird man neben den modernen
Wirkungen einer geschickten Montage den altmodischen Stoff nicht iiber-
sehen konnen. Pirandello geht es nicht um die Gesellschaft, nicht um Ge-
schichte, ihm geht es um Situationen und Konstanten. Gesellschaft ist fiir
ihn ablésbare Maske, nicht Ergebnis und Stadium eines historischen Pro-
zesses. Nackte Masken, Maschere nude betitelte Pirandello daher die gesam-

287



melte Ausgabe seines Theaters. Wihrend Werther und seine Nachfahren
sich der Gesellschaft stellen, sich der Gesellschaft gegeniiber solipsistisch
behaupten oder an ihr scheitern, ist das Individuum Pirandellos zum
zynischen Komplizen dieser abstrakt gemeinten Gesellschaft geworden.
Pirandellos Individuen stehen und fallen mit dieser Gesellschaft, deren
Bestand dadurch gesichert wird, daB3 jeder die Maske des anderen respek-
tiert. MubB sich der Besucher des Stiicks Heute abend wird aus dem Stegreif
gespielt so benehmen, als habe er den gag des Dramatikers nicht ldngst
durchschaut, so miissen Pirandellos Figuren so tun, als wiilten sie nicht
um die Maske der anderen. Wo dieses Gleichgewicht gestort wird und ein
Spielverderber sich und den anderen die Maske vom Gesicht reift, ent-
stehen hochdramatische Konflikte und Situationen wie in der Narren-
kappe oder lauert das ungeschminkte und unkostiimierte Ich als stindige
Bedrohung einer aufwendigen Komddie wie im Heinrich IV. Hier liegen
Wahnsinn und bewuBte Verstellung so eng beieinander, daBl die Montage
der Person auch menschlich glaubhaft wird. Es ist begreiflich, daB diese
Gestalt auch groBe Interpreten wie Gustaf Griindgens zu fesseln vermochte.

In einer Reihe von Stiicken Pirandellos steht ein am Geschehen unbe-
teiligter oder kauziger Risoneur zwischen Biihne und Publikum: zynisch,
sarkastisch, illusionslos kommentiert er das Geschehen. Der Risoneur
spielt in der Regel nicht mit, oder wenn er es tut, fillt er aus der Rolle und
befreit sich aus jeder Verwicklung durch schallendes Geldchter. Der Réso-
neur iibernimmt bei Pirandello die Rolle des antiken Chors. Wihrend aber
in der griechischen Tragodie die Handlung der Protagonisten durch den
Chor in dem Koordinatensystem einer giiltigen Weltordnung ihren eigent-
lichen Sinn findet, zerstort das nihilistische Geldchter von Pirandellos
AuBenseitern das ernst gemeinte oder feierlich gemimte Spiel der ihre Rolle
rezitierenden dramatis personae. In Pirandellos Roman I/ fu Mattia Pascal
(Der verstorbene Mattia Pascal) sagt im Zusammenhang mit einer ange-
kiindigten Marionettenauffithrung der «Orestie», der romische Hauswirt
eines Abends zu seinem Untermieter Adriano Meis (in Wirklichkeit handelt
es sich um Mattia Pascal):

«Nun horen Sie mal, was ich fiir einen komischen Einfall habe: wenn
im entscheidenden Augenblick, eben dann, wenn die Marionette, die Orest
darstellt, drauf und dran ist, den Tod des Vaters an Agisth und der Mutter
zu richen, der Papierhimmel des Marionettentheaters platzte, was wiirde
geschehen ? Nun ?»

. «Ich wiiBte nicht», antwortete ich ausweichend.

«Aber Herr Meis, nichts einfacher als das. Orest geriete wegen diesem
Loch im Himmel in schrecklichster Weise aus der Fassung.»

«Und warum 7»

288



«Horen Sie! Orest wire noch erfiillt von seinen Rachegeliisten, mdchte
sie in seiner blinden Leidenschaft befriedigen, aber seine Augen wiirden
eben in diessm Moment auf jenen RiB fallen, aus dem nun jede Art boser
Wirkung auf die Biithne stromen wiirde, und er lieBe seine Arme sinken.
Kurzum, aus Orest wiirde Hamlet. Herr Meis, der ganze Unterschied
zwischen der antiken und der modernen Tragodie besteht darin, sie diirfen
es ruhig glauben: in einem Loch im Papierhimmel. »

Dieser Orest ist der typische Radsoneur Pirandellos. Er kann bei dem
Geschehen auf der Biihne nicht mitagieren, weil er jeweils im entscheidenden
Augenblick auf den zerschlissenen Himmel starrt, der iiber den an der
Handlung beteiligten Personen hidngt. Die anderen tun ihr Mdoglichstes,
daB ihr Blick nicht darauf fillt. Sie verschreiben sich einer Wahrheit, die
sie zur Maske erstarren 14Bt. Sie sind sogar bereit, wie die Umgebung des
scheinbar wahnsinnigen Heinrich IV., das Kostiim und die Kleidung anzu-
legen, die dem anderen seine Illusion oder seine fixe Idee lassen. In der Narren-
kappe erhilt das Geschehen eine dramatische Zuspitzung, weil diese Grund-
regel, die das Zusammenleben erméglicht, miBachtet wird. Die «Narren-
kappe» ist eines von Pirandellos sizilianischsten Stiicken. Es soll hier ein-
gehend analysiert werden, weil die Interpretation zeigen kann, wie sehr und
zu Unrecht man oft iiber dem internationalen Erfolg des sizilianischen
Autors seine Herkunft aus der Magna Grecia vergessen hat. Nur wenn man
Pirandellos Heimat nicht aus dem Auge verliert, erhalten seine Gestalten
eine realistische Rechtfertigung. Das aufgebrachte romische Publikum, das
die Erstauffithrung der Sechs Personen mit einem «Irrenhaus» kommen-
tierte, pfiff nicht nur einen Schriftsteller, sondern dessen Provinz aus, jene
Provinz, die Luigi Russo in seinem von Mennemeier iibernommenen Artikel
mit dem Adjektiv «metaphysisch» kennzeichnete. Der Sizilianer Russo
muB es wissen: «Die merkwiirdigen Fille Pirandellos ... haben nichts
Dilettantisches; es sind keine klinischen Fille, sondern sehr menschliche,
die nur alle bis zu einer duBersten Grenze getricben sind, und zwar mit
einer derartigen Indiskretion des Ausdrucks, daB er starkes psychologisches
und kiinstlerisches Unbehagen beim Leser hervorruft» (132). Der inter-
nationale Erfolg dieses Sizilianers erkldrt sich schlieBlich daraus, daBl er
wirklich, wie Luigi Russo hervorhebt, «der Mirtyrer, Bekenner und manch-
mal der Dichter des keimenden Wahnsinns, der in einem Gehirnwinkel
eines jeden von uns, seiner Zeitgenossen, lebt» gewesen ist (135). Pirandellos
Stiick Die Narrenkappe wurde 1917 in einer sizilianischen Dialekt-
fassung uraufgefiihrt. Der Stoff hatte schon fiinf Jahre friither in einer
Novelle mit dem Titel La verita (Die Wahrheit) die erste Gestaltung
gefunden. Es gibt kaum ein dramatisches Werk des Sizilianers, das nicht in
seinen zweihundert Novellen eine Vorlage hitte: auf diese Tatsache, die
fiir eine dsthetische Bewertung des Biihnendichters Pirandello entscheidend

289



ist, soll spiter noch zuriickgekommen werden. In der Novelle La verita
hat ein sizilianischer Bauer seine Frau erschlagen. Vor den Richtern erklirt
er, warum er es tat, warum er es tun mullte: « Exzellenz, ich mochte sagen,
daB nicht ich an dem Ganzen schuld bin, auch nicht die arme Tote. Schuld
hat die Signora ... die Frau des Herrn Cavaliere Fiorica, weil sie die Dinge
nicht so lassen wollte, wie sie waren. Wozu mubBlte sie, Herr Président,
vor meiner Haustiir einen solchen Skandal machen, daf3 auch das Stral3en-
pflaster, Herr Prisident, rot wurde vor Schande, als es einen ehrenwerten
Mann, den Cavaliere Fiorica, von dem wir alle wissen, was er fiir ein vor-
nehmer Herr ist, in Hemdsdrmeln und mit der Hose in der Hand aufge-
stobert sah, Herr Prisident, in der Hohle einer armen Béuerin. Gott allein
weiB, Herr Prisident, was wir alles machen miissen, damit wir zu einem
Stiick Brot kommen! Und es ist die reine Wahrheit: es war grade, als ob
ich’s nicht gewuBt hitte. Denn die Sache ... ja, Exzellenz, ich wende mich
an die Herren Geschworenen, denn die Sache, Herren Geschworene, war
geheim und niemand konnte also vor mich hintreten und behaupten, daB3
ich es wullte. Ich rede so, weil ich auf dem Land wohne, Herren Geschwo-
rene. Was kann ein armer Teufel schon wissen, der vom Montag friih bis
Samstag abend auf den Feldern Blut schwitzt. Diese Dinge konnen einem
jeden passieren. Natiirlich, wenn einer auf dem Land zu mir gekommen
wire und mir gesagt hitte: <Tarara, pall auf, Dein Weib hat es mit dem
Cavaliere Fiorica», hitte ich es tun miissen und ich wire mit der Hacke
nach Hause gerannt und hétte ihr den Schidel eingeschlagen. Aber niemand,
Herr Prisident, hat mir je etwas Derartiges gesagt, und um sicher zu gehen,
wenn ich einmal unter der Woche ins Dorf zuriickkehren mubBte, schickte
ich jemand voraus, um meiner Frau Bescheid zu sagen. Dies, damit Eure
Exzellenz sehen, daB3 ich nicht die Absicht hatte, Schaden zu stiften.»
Pirandello hat in der Narrenkappe diese Novelle, in welcher der Mecha-
nismus sizilianischer Bauernehre die Beteiligten wie eine Falle bedroht, in
biirgerliches Milieu in ein Stiddtchen im Innern Siziliens verlegt. Es sei hier
beildufig bemerkt, daB der Ort der Handlung bei Pirandello in der Regel
keine Bedeutung hat: ihm geht es nie um Lokalkolorit, sondern um ein
Labor, in dem er mit seinen Menschen experimentieren kann. Sizilien ist
bei ihm im Gegensatz zu Verga nicht eine physische, sondern eine meta-
physische Provinz. Die Rolle des Bauern Tarara fallt in der Bithnenfassung
nun Ciampa, einem Schreiber, zu, dessen Frau ihn mit seinem Brotherrn
betriigt. Auch hier provoziert die Frau des wohlhabenden Cavaliere einen
Skandal. Ciampa ist eigentlich der typische Réisoneur, wie wir ihn in zahl-
reichen Biihnenstiicken des Sizilianers finden. Er kann sich das kauzige
Abseits-Stehen angesichts der neuen Situation nicht mehr leisten, aber
durch eine geniale Umstiilpung der Situation kann er die Reputation aller
Beteiligten noch im letzten Augenblick retten. Gegen die Proteste der Frau

290



des Cavaliere wird beschlossen, daB sie fiir einige Zeit in einer Nervenheil-
anstalt untergebracht werden soll, damit das ganze Stidtchen glaubt, die
Szene sei lediglich das Ergebnis krankhafter Eifersucht gewesen. Es sei hier
wenigstens der Schluf des Stiickes mit den detaillierten Bithnenanweisungen
zitiert: «Ciampa (wdhrend alle sich zu schaffen machen, um Beatrice wegzu-
bringen, die fortwdhrend schreit, als sei sie wirklich verriickt geworden). Sie
ist verriickt. Hier ist der Beweis: sie ist verriickt! GroBartig! — Sie muB
eingesperrt werden! Sie muB} eingesperrt werden!

Vor Freude tanzt er herum, und klatscht in die Hdinde. Grofles Durch-
einander, auch weil iiber dem Ldrm die Nachbarn der Fioricas mit verstorten
Gesichtern herbeieilen und mehr mit Gebdrden als mit Worten im Chor fragen,
was los ist. Ciampa klatscht nach wie vor in die Hdnde und antwortet dem
einen und dem andern jubelnd und iiberschwenglich:

Sie ist verriickt! Sie ist verriickt . .. Man bringt sie ins Irrenhaus! Sie ist
verriickt!

Und wihrend alle Neugierigen, die bald vom Delegato, bald vom Bruder
sanft hinausgeschoben werden, beim Weggehen das Geschehen kommentieren,
wirft er sich auf einen mitten auf der Biihne stehenden Stuhl und bricht in ein
entsetzliches Geldchter, voll Wut, voll wilder Lust und voller Verzweiflung aus.»

Exzentrik und Wahnsinn liegen bei Pirandello hart beieinander. Der
neapolitanische Bithnendichter, Capocomico und Schauspieler Eduardo de
Filippo ist der zur Zeit kongenialste Interpret dieser Rolle, die sich in diesem
Finale geradezu iiberschligt, weil es dem kleinen Angestellten fiir einen
Augenblick gelingt, die Zwangsjacke der tdglichen Demiitigungen abzu-
werfen und durch einen diabolischen Schachzug diejenige zu treffen, die
von seiner Existenz nicht einmal Notiz zu nehmen beliebte.

Leonardo Sciascia, der wohl bedeutendste heute lebende sizilianische
Prosaschriftsteller, kommt in seinem wichtigen Buch iiber Pirandello e la
Sicilia, das Mennemeier in seiner Auswahl aus dem Pirandello-Schrifttum
zu Unrecht iibergeht, bei seinem Vergleich der Novelle La verita und des
Stiicks Die Narrenkappe zu dem Schluf3:

«Die sophistische Verdrehung der biuerlichen Geschlechtsmoral inter-
pretiert Ciampa als Haarspalter und Schreiber, indem er sie in die biirger-
liche Welt iibertrigt und aus Exzentrik eine Norm macht. Der Wunsch
Tararas, die Frau des Cavaliere Fiorica gegeniibergestellt zu sehen, hat sich
im Falle Ciampas verwirklicht. Auf diese Weise wird die Katastrophe ver-
mieden, Sophistik wird als Losung angenommen: die schickliche Losung,
welche die Bourgeoisie ihren Konflikten und ihren Unruhen zu geben
pflegt. Das Verhalten einer exzentrischen Bauerngesellschaft wird in der
biirgerlichen Gesellschaft normalisiert: selbst die Mdoglichkeit der Kata-
strophe erlischt. Es handelt sich ein wenig um ein Paradigma fiir Pirandellos
Welt: von der Wahrheit Tarards zur bewuBten, klaren, scharfsinnigen

291



Sophistik Ciampas, von der seiltinzerischen Logik Ciampas iiber dem
Abgrund der Tragodie zur resignierten <normalen» Komodie Martino Loris
in Tutto per bene (Alles in Ordnung). Die <Wiederherstellung des Scheins>
hat jene tragische Alternative eingebiiBt, iiber der Ciampa wie iiber dem
Rand eines Abgrunds zappelte. Die Personen haben die extreme Moglich-
keit (und GroBe) der Tragodie verloren. Das tragische Gesetz des siziliani-
schen Bauern ist zum Ma@} der biirgerlichen Komddie geworden.»

Man hat iiber den intellektuellen und pseudointellektuellen Interpretatio-
nen einiger weniger Werke Pirandellos allzuoft vergessen, dafl Pirandello
dem italienischen Theater das gab, was es nie besessen hatte: ein modernes
Repertoire. Unter den mehr als vierzig Stiicken finden sich eine Reihe Bei-
spiele, die nicht sehr viel mehr sind als gutes, gekonntes Metier, das immer
noch weit iiber dem diirftigen Niveau steht, das zu Beginn des Jahrhunderts
das italienische Theaterleben kennzeichnete (die Ausnahme Duse bestatigt
hier nur die Regel). Italien muBte bis zum Ersten Weltkrieg im groBen und
ganzen seinen Bedarf aus dem Ausland importieren: Mailand und Rom —
von kleineren Stddten zu schweigen — waren nicht sehr viel mehr als Vor-
stadtbithnen von Paris, Berlin und Miinchen. Das nationale Repertoire,
Machiavellis Mandragola, Brunos Candelaio, Goldonis Baruffe chiozzotte
lagen zeitlich zu fern und waren dem BewuBtsein des italienischen Theater-
publikums entschwunden (ganz abgesehen von der schockierenden Unge-
niertheit der italienischen Renaissance). Auffiihrungen des nationalen Reper-
toires muBten selbst im Falle Goldonis in den nichtvenetianischen Provin-
zen Angelegenheit von Experten bleiben. Italien hatte im neunzehnten Jahr-
hundert keinen Prosadramatiker. Es hatte — so mochte es um 1900 schei-
nen — Besseres und mehr: es hatte die italienische Oper, die das Risorgi-
mento, Italiens nationale Erhebung, befliigelt und begleitet hatte. So um-
stritten nun das Werk Pirandellos sein mag, an einem 148t sich nicht zwei-
feln: er hat seit Goldoni das umfassendste Oeuvre hinterlassen, und es wird
erst jetzt moglich werden, Akzente neu zu setzen und an Stelle des zu einem
Mythos, einer Form erstarrten Pirandellismo eine niichtern abwigende
theaterwissenschaftliche Wertung zu setzen. Dies ist um so dringlicher, da
Italien seit Pirandello trotz Ugo Betti keinen bedeutenden Dramatiker mehr
hervorgebracht hat. Die besten Krifte scheinen augenblicklich durch den
Film gebunden zu sein. Um so giinstiger ist diese Konstellation fiir Piran-
dello, von dem heute auch Stiicke aufgefiihrt werden, denen das Chrisma
internationaler Erfolge fehlt.

Angesichts eines Stiicks von der Art der Komodie oder Farce Cosi é
(se vi pare) wird allerdings klar, warum eine politisch engagierte Biihne
wie das Piccolo Teatro der Stadt Mailand mit nur einer Ausnahme keinen
Pirandello inszenierte. Eine aufmerksame Lektiire der Rezensionen, Noten
und Anmerkungen des Chefideologen der italienischen Kommunisten der

292



zwanziger Jahre erhellen die Vorbehalte der italienischen Linken gegeniiber
Pirandello. Gramsci erinnert an eine Aufzeichnung des jungen Autors, in
der er das Fehlen eines italienischen Dramas mit dem Fehlen einer Welt-
anschauung erklirt, doch — so glossiert Gramsci diese Feststellung (Lettera-
tura e vita nazionale) — «Pirandello hat sich eine Weltanschauung gemacht,
aber sie ist <individuell> und kann daher nicht auf der Ebene eines natio-
nalen Volkstheaters verbreitet werden, mag sie auch grofie <kritische>
Bedeutung fiir die Zerstorung alter Theatergewohnheiten gehabt haben.»
Gramsci umri8 schon in den zwanziger Jahren in klassischer Weise das
Phinomen Pirandello. Der sardische Ideologe sah die Bedeutung des
Sizilianers nicht so sehr auf kiinstlerischem als auf intellektuellem und
moralischem, das heifit kulturellem Gebiet: «(Pirandello) hat versucht, in
die Kultur des Volks die <Dialektik> der modernen Philosophie einzufiih-
ren, in Opposition zur aristotelisch-katholischen Art die <Objektivitit der
Wirklichkeit> zu sehen. Er hat dies getan, wie man es im Theater und wie
es Pirandello tun kann: diese dialektische Auffassung der Objektivitit
erscheint dem Publikum annehmbar, weil sie in Ausnahmecharakteren und
daher in romantischem Kostiim verkorpert wird, in einem paradoxen
Kampf gegen die durchschnittliche Meinung und den gesunden Menschen-
verstand. Aber konnte es anders sein? Nur so verbergen Pirandellos
Dramen bis zu einem gewissen Grad den Charakter <philosophischer Dia-
loge>, den sie immerhin grade genug haben, denn die Protagonisten miissen
allzu oft ihre neue Art, die Wirklichkeit zu verstehen, <erkldren und recht-
fertigen >, und Pirandello entgeht andererseits nicht immer einem Solipsismus
im wahrsten Sinn des Worts, denn seine <Dialektik»> ist eher sophistisch
als dialektisch.»

Der marxistische Kritiker hat als erster gesehen, daB die sizilianischen
Stiicke Pirandellos kiinstlerisch gelingen konnten, weil in ihnen «piran-
dellismo» und sizilianische Mentalitit zusammenfallen und sich als iden-
tisch erweisen (Franz Rauhut, die gréBte heute in Deutschland lebende
Autoritdt in Fragen Pirandello, gibt in Mennemeiers Band einen kompe-
tenten und eingehenden Uberblick iiber Pirandello als sizilianischer Mundart-
dichter). An Hand von Rauhuts Informationen lassen sich die Gedanken-
ginge Gramscis leichter verfolgen. Es besteht kein Zweifel: das kritische
Problem Pirandello muB von seinen theatralischen Anfingen her aufgerollt
werden, und es ist wohl kein Zufall, daB mit dem internationalen Durch-
bruch des Dramatikers seine Produktion im Dialekt aufhérte. Gramsci,
der eigentliche Ideologe und Theoretiker des italienischen Neorealismo
ante litteram sieht sehr richtig, daB es sich bei Pirandellos Leuten aus dem
Volk nicht um verkappte Intellektuelle handelt. Pirandellos Bauern sind
echte Sizilianer, die sich so und so benehmen und die so und so handeln,
weil es Leute aus dem sizilianischen Volk sind. Antonio Gramsci erlebte

293



als Theaterkritiker des Turiner Avanti 1917 die Auffithrung von Piran-
dellos Liold. Das Turiner Publikum nahm das Werk ohne Enthusiasmus
auf und nach der zweiten Auffithrung lieB Pirandello das Stiick wegen feind-
licher Demonstrationen der katholischen Jugend Turins vom Spielplan
absetzen. Es ist Gramscis unbestreitbares Verdienst, dal er — trotz seiner
ideologischen Vorbehalte gegeniiber Pirandellos Scheindialektik in voraus-
gehenden Werken — die auBerordentliche Bedeutung dieser sizilianischen
Komddie sofort erfaBte. Das Werk hat auch heute nichts von seiner sprii-
henden Vitalitit verloren. Es handelt sich um das alte Thema vom lenden-
lahmen Ehemann, der seine Frau bezichtigt, ihre Unfruchtbarkeit bringe
ihn um einen Erben. Liola aber springt iiberall da, wo ein rechter Mann
fehlt, ein, sein Haus wimmelt von unehelichen Kindern, fiir die eine riistige
GroBmutter sorgt. Folklore, sizilianische Geschlechtsmoral, deftiger Wort-
schatz, anschauliche Metaphern und der unerschopfliche Reichtum Liolas
machen aus diesem Werk eine groBe realistische Dichtung, Heimatdichtung
im besten und wahrsten Sinn des Worts. Es sei hier wenigstens beildufig
bemerkt, daB die elenden Machwerke der deutschsprachigen Blut- und
Bodenliteratur nicht den Blick darauf verstellen diirfen, daf3 die italienische
Dichtung dieses Jahrhunderts ohne Verwurzelung in den Provinzen nicht
denkbar ist. Was wire Vittorini ohne sein Sizilien, was Pavese ohne sein
Piemont! Gramsci verwurzelt mit Recht Pirandellos Liold rdumlich und
zeitlich in seiner Heimat: «Liola ist eine Farce, aber im besten Sinn des
Worts, eine Farce, die an die Satyrspiele des alten Griechenland ankniipft
‘und ihre bildliche Entsprechung in der Vasenkunst der hellenistischen Welt
hat.» Es gilt heute, diesen Pirandello zu entdecken, wenn hinter den Schalen
und Hiilsen kritischer Abstraktion das Werk als solches, als groBes oder in
manchen Fillen lediglich als gekonntes Theater wieder freigelegt werden
soll. Im Falle Liola hat Pirandello seine Erzidhlvorlage weit iibertroffen:
die Handlung der Farce ist im groBen und ganzen schon in dem 1904
erschienenen Roman Der verstorbene Mattia Pascal skizziert: aber der
schielende, kauzige, zynische Mattia Pascal ist letzten Endes ein patho-
logischer Sonderling, wie sie zu Dutzenden Pirandellos Novellen und Romane
bevolkern. Liola ist hingegen kein AuBenseiter, kein Sonderfall, kein Exzen-
triker, sondern lediglich ein seiner strahlenden und hinreiBenden Potenz
bewuBter Sizilianer. Diese Gestalt ist nicht das Ergebnis einer philosophi-
schen Spekulation. Sie ist nicht in dem Inhalt seiner Worte, sondern in ihrer
Modulation, ithrer Kadenz, ihrer Melodie. Liola ist kein Risoneur, sondern
nur ein junger Sizilianer, der sich Hahn im Korb weil. Wenn Piran-
dellos Dramatik von einem seiner ersten Kritiker, von Adriano Tilgher,
auf den Gegensatz zwischen erstarrter Form und strémendem Leben redu-
ziert wurde, dann ist Liola das Leben, aber nicht als Allegorie, nicht als
Verkorperung einer Lebensauffassung und Weltanschauung.

294



Wo immer Pirandello der Ausbruch aus den Koordinaten seiner soge-
nannten Philosophie («alle tragen wie je nach den Umsténden eine ent-
sprechende Maske») gelang, wirkt er iiberzeugend. In dem Stiick Come
prima, meglio di prima ( Wie vorher, besser als vorher) zerbricht Fulvia Gelli
schlieBlich in einer dramatischen SchluBszene das Gehiuse einer kunstvoll
aufgebauten Lebensliige. Nach turbulenten Jahren der Trennung kehrt
Fulvia zu ihrem Mann zuriick; sie muBl aber feststellen, dal3 ihre Tochter
in dem frommen Glauben erzogen wurde, ihre Mutter sei ldngst verstorben.
An einem fingierten Todestag werden sogar Seelenmessen fiir die Verschie-
dene gefeiert. Fulvia, die wieder Mutter geworden ist, sucht mit allen Mit-
teln, sich ihrer ersten Tochter zu nidhern, aber sie sieht sich einer eisigen
Kilte gegeniiber. Eine jener typischen Laborkonstellationen, wie sie Piran-
dello liebte, aber als die zur Verzweiflung gebrachte Mutter der erwachsenen
Tochter die Wahrheit ins Gesicht schleudert, erreicht er doch echte und
menschlich ergreifende Akzente; es handelt sich um mehr als um einen
spiaten Abklatsch von Ibsens Dramen oder um eine neue Trouvaille des
Pirandellismo.

Wie entscheidend die Obsession des Pirandellismo fiir den sizilianischen
Dramatiker war, zeigt sein Stiick Quando si é qualcuno (Wenn man je-
mand ist). Das Stiick wurde drei Jahre vor seinem Tod verdffentlicht
und zeigt, wie sehr sich Pirandello als Gefangener Pirandellos fiihlte, als
Gefangener der ihm von der Kritik gesteckten Grenzen. Ein Hinweis auf
den Verlauf dieses nicht gerade bekannten Textes mag hier erlaubt sein:
Der amerikanische Neffe des in seine offizielle Rolle gebannten Qualcuno
lanciert unter anderem Namen ein neues Buch des scheinbar iiberholten
alten Dichters. Die Kritik féllt auf den frommen Betrug herein und spielt
die junge Stimme gegen den Vertreter einer anderen Generation aus. Aber
dann sickert die Wahrheit durch, und Qualcuno muB sich unter dem Druck
der offentlichen Meinung und der 6ffentlichen Ehrungen wieder mit seiner
Rolle identifizieren: der scheinbare Ausbruch aus der eigenen Identitét ist
wie im Falle Mattia Pascals nicht viel mehr als ein Seitensprung. Pirandello
hat diesen Gegensatz zwischen Form und Leben, zwischen Kunst und
Wirklichkeit auf subjektiver und gesellschaftlicher Ebene immer wieder
variiert: Werke und Dialoge gerannen ihm allzu oft zu dieser Zauberformel,
die Schliissel oder besser Dietrich zum Verstindnis seiner gesamten Pro-
duktion schien.

Auch sein letztes Biihnenstiick Die Riesen vom Berge sind dafiir ein
eindringliches, wenn auch kiinstlerisch fragwiirdiges Beispiel. Dieses
letzte Werk Pirandellos interessiert als Tragddie des Dramatikers Luigi
Pirandello, dessen private Mythen sich immer mehr als Sackgasse des
Theaterdichters erwiesen. Immerhin ist es Pirandello gelungen, in den
Riesen vom Berge die subjektive Welt der Kunst eindringlich mit der

295



objektiven Welt der historisch-gesellschaftlichen Wirklichkeit zu konfron-
tieren. Es ist daher nicht zufillig, daB Giorgio Strehler gerade dieses Stiick
auswihlte, als er fiir ein einziges Mal das Verdikt des Piccolo Teatro der
Stadt Mailand gegen Avantgarde alter und neuer Priagung aufhob. Piran-
dellos Sohn hat das Fragment Die Riesen vom Berge aus dem NachlaBl
herausgegeben und seiner Edition einen kurzen Rechenschaftsbericht
vorausgeschickt.

Wie Stefano Pirandello versichert, meinte der Sterbende, mit einem
groBen, mitten auf der Biihne stehenden Olbaum alle Fragen geldst zu
haben. Uber Strehlers Inszenierung der Riesen vom Berge am Diissel-
dorfer Schauspielhaus referiert eine von Mennemeier abgedruckte Be-
sprechung von Albert Schulze-Vellinghausen: «Pirandello erfindet zwei
Gegengruppen, einen Haufen unseliger Parias, hier schlicht «die Ungliicks-
raben> genannt: gescheiterte Existenzen zwischen Schmerz und Wahn, die
sich unter Fiihrung eines «Zauberers» (genannt Cotrone) in eine verfallene
Villa oberhalb der Menschheit gerettet. Und einen Haufen gescheiterter
Komdodianten, die sich unter Fithrung einer Aktrice (der erwahnten «Gréfin»
Ilse) eines Abends in ebendie Villa verirren. — Wer von den beiden Haufen
ist im Besitz der hoheren Wahrheit? Es entfalten sich, herrlich <impro-
visiert», surrealistische Streitgesprache. ... Unter Fiihrung Cotrones bricht
man zu den <Riesen» auf. Da sei Hochzeit — und man brauche Komddian-
ten. Cotrone verhandelt, ihm schwant nichts Gutes. Er warnt. Die Menge
dort oben, Arbeiter vor Baracken, sei auf hohe Kunst nicht vorbereitet»
(257 1.},

Aus den Hinweisen Stefano Pirandellos 148t sich wenigstens entnehmen,
daB Ilse von der Volkswut gelyncht wird. Man darf es dem Diisseldorfer
Publikum nicht veriibeln, wenn es der Auffithrung nicht zu folgen ver-
mochte, man kann von einem Theaternormalverbraucher nicht verlangen,
daB er sich unvorbereitet mit dem privaten Universum eines Dichters identi-
fiziert. Pirandellos letzte Stiicke — wie iibrigens auch die in den dreiBiger
Jahren entstandenen Erzdhlungen und Novellen — vollziehen den Schritt
von der subjektiven Lebensanschauung eines AuBenseiters zu einer in sich
selbst versponnenen Mythologie, die mit dem Anspruch auftritt, ewige
menschliche Wahrheiten zu verkiinden. Bei entsprechender Beriicksichti-
gung des Niveauunterschieds mag die Reaktion des Publikums an das
Befremden der Kritik nach dem Erscheinen von Goethes zweitem Faust
erinnern. Wichtig fiir eine Skizzierung der menschlich-kiinstlerischen Parabel
Pirandellos ist der brutale Protest der Wirklichkeit gegeniiber der kiinst-
lerischen Botschaft. Wenn Henry Ford in den zwanziger Jahren noch mit
Recht glaubte, mit diesem Pirandello lasse sich Geld machen, weshalb er
ihm in Amerika eine Tournee organisierte, so gilt dies sicher nicht mehr
fiir den Verfasser der Fabel vom vertauschten Sohn und der Riesen vom

296



Berge. Es handelt sich nicht darum, wie Schulze-Vellinghausen meint, daB3
die Massen fiir das Héhere der Schauspieler nicht pripariert sind, sondern
daB dieses Hohere ein miiBiges Asthetentum ist, das vor keiner Wirk-
lichkeit bestehen kann. Wie gebrochen und unheilbar in diesem Stiick das
Verhiltnis zwischen Kiinstler und Publikum geworden ist, zeigt die Tat-
sache, daB die Bergleute zu grotesken Riesen verformt werden. Mit einem
sarazenischen Olbaum glaubte Pirandello die Losung der noch offenen
Fragen seines Textes gefunden zu haben: in Wirklichkeit hatte er damit zu
den Bildern seiner Kindheit zuriickgefunden. Das subjektive Pathos der
letzten Stunden war den objektiven Erfordernissen des von seinem Thema
aufgeworfenen Komplexes nicht mehr gewachsen.

Der Protest der Arbeiter gegen die Fabel vom vertauschten Sohn ist eine
selbstkritische AuBerung, die deutlich genug zeigt, daB der sizilianische
Dramatiker an einem entscheidenden Wendepunkt seines Schaffens stand:
wenn er diesseits dieser Wegmarke blieb, so ist dies ein Indiz fiir seine
kiinstlerischen Grenzen. Dieser Dramatiker, der sich ein riicksichtsloses
«épater le bourgeois» zum Wahlspruch erkoren zu haben schien, blieb
gerade in den Stiicken, wo er sein Publikum schockierte, in den Grenzen
der biirgerlichen Literatur. Wo Pirandello nur geschickter Dramenschreiber
bleibt, handelt es sich um spitromantische, subjektive Proteste gegeniiber
den gesellschaftlichen Institutionen. Seine Ehebruchsfarcen, seine Masken-
komddien sind zum Teil verspitete Ableger der Boulevardstiicke des aus-
gehenden neunzehnten Jahrhunderts und geben auch noch das Rohmaterial
zu einem fiir die Geschichte des Theaters revolutioniren Stiick wie Sechs
Personen suchen einen Autor. Aber auch die seinerzeit genialen Neuerungen
‘auf dem Gebiet der Dramaturgie sind heute Gemeingut der Avantgarde
und daher oft schon wieder Gemeinplatz, so bedeutend sie fiir die Theater-
geschichte sein m&gen. Man tut wahrscheinlich bei dem Versuch einer
Standortbestimmung Pirandellos dem Dramatiker einen Gefallen, wenn
man sich wieder daran erinnert, daB dieser international renommierte
Avantgardist des frithen zwanzigsten Jahrhunderts ein sizilianischer Schrift-
steller ist. In diesem Fall wird aus einem scheinbar isolierten Einzelgénger
ein Vertreter einer literarischen Sonderprovinz Italiens, der seinen Weg mit
imponierender und unverwechselbarer Konsequenz zu Ende gegangen ist
— bis zum bitteren Ende der Riesen vom Berge, in denen er die Aporien
seiner kiinstlerischen Existenz in mythischen Bildern festzuhalten versuchte.
Es kann sich angesichts dieser Situation aber nicht darum handeln, fiir oder
gegen Pirandello zu stimmen, sondern es geht darum, daB die von der
Kritik scheinbar endgiiltig sanktionierten Definitionen iiberpriift werden.
Dies kann aber bei einem Dramatiker nur an einem Ort geschehen: auf der
Bithne und bei der Probe, auf dem Theater und im Zuschauerraum.

297



UMSCHAU

CHARLES-VEILLON-PREISE

Die drei Jurys fiir den Internationalen
Charles-Veillon-Preis haben getagt und
entschieden. Der Abteilung fiir den deutsch-
sprachigen Roman lagen 62 Werke vor,
von denen sie «Verlassene Zimmer» von
Hermann Lenz besonders hervorzuheben
wiinscht (Hegner). Den Preis jedoch sprach
sie dem in Biel lebenden Schriftsteller Jorg
Steiner fiir den im Verlag Walter erschie-
nenen Roman Ein Messer fiir den ehrlichen
Finder zu. Die Jurys fiir den franzosischen
und den italienischen Roman, die zur glei-
chen Zeit tagten, wihlten als Preistrdger
Anne Perry fur ihr Buch Un petit cheval
et une voiture (Gallimard) und Alberto
Vigevani fir den Roman Un certo Ramon-
dés (Feltrinelli). Der Preis fur die rito-
romanische Kultur wurde Tista Murk
(Chur) fir sein vielseitiges Wirken im
Dienste der ratoromanischen Literatur, des
Theaters und des romanischen Volkstums
verliechen, einem «homme d’action», wie
Guido Calgari in seiner Laudatio erldu-
terte, nachdem der erste Preis dieser Art
dem Sprachwissenschaftler Andrea Schor-
ta, dem hochverdienten Redaktor des
Vucubulari Rumantsch, zugesprochen wor-
den war. Diese Auszeichnung, die aus-
driicklich nur von Fall zu Fall erfolgen
soll, ist nicht ein Literaturpreis, sondern
will besondere Verdienste um die For-
derung und Mehrung der rdtoromanischen
Kultur innerhalb der Schweiz und insbe-
sondere innerhalb Graubiindens hervor-
heben.

Die Feier der Ubergabe fand dieses
Jahr am 6. Mai im Casino von Lugano
statt und erhielt ihre besondere Note durch
den Umstand, daB der Preis fiir den fran-
zosischen Roman 1967 zum zwanzigsten
Mal verliehen wurde. André Chamson von
der Académie frangaise, der Prisident der
Jury fur diese’ Auszeichnung, nahm die
Gelegenheit wahr, nicht nur in einer form-
vollendeten und rhetorisch ausgefeilten

298

Causerie die junge Schriftstellerin Anne
Perry zu wiirdigen, sondern zugleich den
Stifter selbst, Dr. h. c¢. Charles Veillon,
fir seine groflen Verdienste um die euro-
pdische Literatur zu ehren und ihm im
Auftrag des franziosischen Ministeriums
fir Kultur die Insignien eines Komman-
danten des Ordens fiir Kunst und Litera-
tur zu iiberreichen.

Allein eine Auswahl der wichtigsten
Literaturpreise umfaBlt heute mehrere
Druckseiten, weshalb oft schon von einer
Inflation dieser Manifestationen die Rede
ging. Ein Blick auf die Liste der Werke
und Autoren, die mit dem Charles-Veillon-
Preis seit 1947 ausgezeichnet wurden, zeigt
indessen deutlich genug, daB immer wieder
wirklich wesentliche Werke des literarischen
Schaffens der Gegenwart in franzosischer,
italienischer und deutscher Sprache dieser
Wiirde teilhaftig wurden. Dabei waren fiir
die Preisrichter weniger die gerade aktu-
ellen Stromungen und Tendenzen weg-
leitend als die einzelne Leistung. Beispiele
wie «Le Maboul» von Jean Pélegri (1963)
und « Une si grande faiblesse» von Georges
Piroué (1965) fir den franzosischen, «La
giornata d’uno scrutatore» von Italo Cal-
vino (1962) und «L’Orizzonte» von Carla
Vasio (1965) fiir den italienischen Roman,
die wir zur Illustration herausgreifen, mo-
gen ebenso dafir zeugen wie die Werke
und Autoren deutscher Sprache, die durch
den Charles-Veillon-Preis ausgezeichnet
wurden. Wir greifen heraus: Johannes
Urzidil (1956 fir «Die verlorene Geliebte»),
Max Frisch (1957 fir «Homo faber»), Otto
F. Walter (1958 fiir « Der Stumme»), Hein-
rich Boll (1959 fur «Billard um halb zehn»),
Peter WeiB (1962 fir «Fluchtpunkt») und
Johannes Bobrowski (1964 fir «Levins
Mihle»).

Gemessen an diesen Vorgingern ver-
mag Jorg Steiners zweiter Roman mit dem
Titel Ein Messer fiir den ehrlichen Finder



	Der Dramatiker Pirandello : zum 100. Geburtstag am 28. Juni 1967

