
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 3

Artikel: Hegels Prinzip des modernen Staates

Autor: Maihofer, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hegels Prinzip des modernen Staates

WERNER MAIHOFER, SAARBRÜCKEN

Verdienst und Schuld der Hegeischen Staatsphilosophie im Vorurteil der
Nachwelt

Wie kein anderer Teil seines Systems der Philosophie wurde die
Staatsphilosophie Hegels, wie er sie uns im Dritten Teil seiner Grundlinien der

Philosophie des Rechts von 1821 in ihrer endgültigen Gestalt vorgestellt
hat, in der Folgezeit in den Wirbel der politischen Auseinandersetzungen
gezogen. Diese eine und selbe Philosophie des Staates wurde von den einen
bald als liberalistisch denunziert und unser Philosoph entsprechend als

Revolutionär und Atheist öffentlich angeklagt, bald als etatistisch
angeprangert und Hegel entsprechend als Apologet der staatlichen und
kirchlichen Reaktion und Restauration beschimpft. Kein anderer Teil im System
seiner Philosophie ist wie die Staatsphilosophie für die eine oder andere
Seite sosehr zum Anlaß einer grundsätzlichen Ablehnung dieser Philosophie
und persönlichen Verdammung dieses Philosophen aus den genau entgegengesetzten

Gründen geworden. War er für die einen ein Hochverräter und
Majestätsbeleidiger gegenüber der überkommenen staatlichen Autorität,
so für die anderen ein Verräter an den Idealen und Postulaten der
Französischen Revolution.

Von diesen pohtischen Anklagen, aus genau entgegengesetzter Richtung,
hat sich ein Urteil und Vorurteil der Folgezeit gegen den Reaktionär und
Etatisten Hegel im allgemeinen Bewußtsein festgesetzt und gegen alle Auf-
klärungs- und Berichtigungsversuche bis heute hartnäckig erhalten. Die
politische Denunziation Hegels als Reaktionär : als Apologeten des preußischen

Staates, und seiner Philosophie als der «wissenschaftlichen Behausung

der preußischen Restauration», geht zurück auf die Vorlesungen
Rudolf Hayms über «Hegel und seine Zeit» von 18571. Demgegenüber ist
die noch von Zeitgenossen Hegels, zum Beispiel in der Schrift eines K. E.

Schubarth ausgesprochene, genau entgegengesetzte öffentliche Denunziation
als Hochverräter gegenüber dem damaligen preußischen Staat2 aus unserem
heutigen Bewußtsein geschwunden.

265



Die geschichtliche Ungerechtigkeit einer pauschalen Identifikation des
1831 gestorbenen Hegel mit dem reaktionären Preußen der erst in den
dreißiger und vierziger Jahren in Deutschland sich durchsetzenden politischen

Restauration liegt für uns heute auf der Hand. In der Tat konnte
Hegel, wie Eric Weil in seiner Arbeit «Hegel und der Staat» überzeugend
dargetan hat3, das Preußen des Jahres 1818, mit dem er sich in seinem
akademischen Amte verband, im Gegensatz zu Frankreich, England und
Österreich der damaligen Zeit, als einen «fortschrittlichen Staat» empfinden.

Nicht weniger maßlos und ungerecht ist die spätere politische Diffamierung

Hegels als Etatist: als Vater des totalitären Staates, und seiner
Philosophie als «Bindeglied zwischen dem platonischen und dem modernen
Faschismus», in die sich Karl Popper in seiner Schrift «Die offene Gesellschaft

und ihre Feinde» hineingesteigert hat4. Dabei wird ganz übersehen,
daß den vereinzelten Versuchen einiger Neuhegelianer, wie Giovanni
Gentile5 in Italien und Julius Binder6 in Deutschland, die Staatsphilosophie
Hegels zur Grundlegung eines faschistischen Ständestaates oder gar eines
nationalsoziahstischen Volksstaates umzufälschen, die ausdrückliche und
erbitterte Ablehnung eben dieser Staatsphilosophie Hegels als eine in der
«Nachfolge der französischen Revolution» stehende «blutfremde Machtlehre»

durch den Chefideologen des Nationalsozialismus Alfred Rosenberg

entgegensteht7, wie Herbert Marcuse dies in seiner Schrift «Vernunft
und Revolution» im einzelnen dargelegt hat8.

Nicht zufäUig konnte darum auch Carl Schmitt, der «einzige ernsthafte
politische Theoretiker des Nationalsozialismus» in bezug auf die
staatstragende und staatserhaltende Eignung und Wirkung der Hegeischen
Philosophie zu der absprechenden FeststeUung kommen: Schon damals habe
«die seit 1840 in Preußen maßgebend werdende Richtung (es) vorgezogen,
sich eine konservative Staatsphilosophie, und zwar von Friedrich Juhus
Stahl, liefern zu lassen, während Hegel über Marx zu Lenin und nach
Moskau wanderte»9. Für das Deutschland nach 1933 kommt er danach
zu der grundsätzlichen Feststellung: daß mit Hitlers Machtergreifung
«Hegel, so kann man sagen, gestorben ist»10.

Was ist das für eine seltsame Philosophie, die von den einen als Wort
der Französischen Revolution, von den anderen als Hort der preußischen
Restauration verketzert wird und der nach einer heute verbreiteten Meinung
angedichtet wird, daß sie jedenfalls gerade das an ein neues Gemeinschaftspathos

und einen neuen Staatsmythos verraten habe, was wir als die
unverzichtbaren Errungenschaften der Französischen Revolution empfinden und
bezeichnen : die individuelle Freiheit und die allgemeinen Menschenrechte

Beispielhaft für das übliche Urteil, das sich im allgemeinen Bewußtsein
der Gegenwart festgesetzt hat, heißt es darum in bezug auf Hegels Lehre
vom Staat in einer sonst so nüchternen Darstellung wie der «Abendländi-

266



sehen Rechtsphilosophie» von Alfred Verdroß : daß es zwar das «Verdienst
Hegels» sei, daß er «die individualistische Naturrechtslehre bekämpft und
wieder die Gemeinschaft in den Mittelpunkt der Rechtsphilosophie gestellt»
habe. Dieser Gedanke werde aber, ebenso «wie der der Geschichtlichkeit des

Rechts, bei Hegel überspannt, da für ihn die Menschen im Staat aufgehen, so
daß ihnen keine unverletzlichen Menschenrechte zuerkannt werden
können»11. Die danach übliche Meinung über Verdienst und Schuld der Hegel-
schen Staatsphilosophie lautet so dahin, daß es zwar Hegels Verdienst sei,
«daß er die Kluft zwischen Sein und Sollen, die Kant aufgerissen hat, in
seiner Gemeinschaftsphilosophie zu überwinden trachtet»; zugleich aber auch
seine Schuld, daß dadurch, daß bei ihm «der Mensch im Staat aufgeht»,
es «kein unveränderliches Sein» ist, in dem «das SoUen verankert ist,
sondern nur die historische, konkrete Gemeinschaft, wodurch der einzige
positive Ertrag der individualistischen Naturrechtslehre, nämlich die
Anerkennung von absoluten Menschenrechten, wiederum verloren geht»12.

Ist dieses heute gängige Urteil über die Hegeische Lehre vom Staat in
der Sache dieser Philosophie begründet, oder ist es ein Vorurteil, das diese

von Grund auf verfehlt13? Was aber ist überhaupt die Sache dieser
Philosophie des Staates, welches ist ihr Begriff vom Staate, und welches das

Prinzip, auf das nach ihr der Staat der Moderne, im Unterschied zu dem
der Antike und der Neuzeit, gegründet ist? Diesen Fragen wollen wir
zunächst, so nahe wie möglich der Sache dieses Denkens: dem Denken der
Sache selbst, nachzugehen suchen.

Der spekulative Begriff des Staates

Wir fragen: Was meint das überhaupt: «Begriff des Staates» im
Denkzusammenhang der Philosophie Hegels, und im Unterschied dazu: «Prinzip
des modernen Staates», von dem in unserer weiteren Untersuchung die
Rede sein soll Was uns Hegel als Begriff des Staates vorstellt, ist etwas

von Grund auf anderes als das, was wir im üblichen Sprachgebrauch einen

Begriff nennen, das heißt eine bestimmte «Form des Denkens» der Sache

durch ihre Merkmale, ihr gedankliches Begreifen also in der Weise einer

Begriffsdefinition, wie sie uns etwa noch Kant in seiner Metaphysik der
Sitten14 und der daraus gefolgerten Begriffsdefinition des Staates als «die
Vereinigung einer Menge von Menschen unter Rechtsgesetzen»15 gegeben
hat.

Hegel umschreibt den Begriff des Staates in dem berühmten § 257 seiner

Grundlinien der Philosophie des Rechts als die «Wirklichkeit der sittlichen
Idee»16. Damit ist weder gemeint, wie es nach dem üblichen Sprachgebrauch

267



naheläge, daß der Staat als die Verwirklichung der Sitthchkeit oder eines

Sittengesetzes zu begreifen sei, noch daß ihm daraus als solchem eine
sittliche Weihe oder Würde zukäme. Was hier sittliche Idee genannt ist, hat
mit so etwas wie natürlicher Sitthchkeit oder objektivem Sittengesetz im
Sinne der traditioneUen Naturrechtslehre nicht das mindeste zu tun. Der
Staat ist für Hegel keinesfalls Ausdruck und Werkzeug einer der Welt von
Natur innewohnenden oder von Gott eingestifteten Ordnung, die dem
Menschen von außen vorgegeben und zur Vollbringung aufgegeben wäre.
Das «Recht der Natur» ist für Hegel im Gegenteil (wie er einmal sagt:)
das bloße «Dasein der Stärke und das Geltendmachen der Gewalt»; damit
«ein Naturzustand, ein Zustand der Gewalttätigkeit und des Unrechts, von
welchem nichts Wahreres gesagt werden kann, als daß aus ihm
herauszugehen ist»17. Im Kulturzustand dagegen, auf dessen Boden der Staat
erwächst, gründen sich für Hegel «das Recht und aUe seine Bestimmungen
allein auf die freie Persönhchkeit — eine Selbstbestimmung, welche
vielmehr das Gegenteil der Naturbestimmung ist»18.

Die sitthche Idee, als deren Wirklichkeit Hegel den Staat bezeichnet,
wird von ihm als die Einheit der aus solcher Selbstbestimmung (und nicht
Naturbestimmung) des Menschen hervorgehenden objektiven und subjektiven

Momente aufgefaßt. Sie hat ihre objektive Wirkhchkeit oder, wie
Hegel auch sagt, unmittelbare Existenz «an der Sitte», ihre subjektive
Wirkhchkeit oder vermittelte Existenz «an dem Selbstbewußtsein des

Einzelnen, dem Wissen und Tätigkeit desselben»19. Diese beiden Momente
zusammen erst machen die Realität des Sitthchen aus, das also, worin der
Begriff des Sittlichen sich vergegenständlicht. Was für eine Substanz ist es,

so fragen wir, die in dieser unmittelbaren Existenz der durch Gewohnheit,
Sitte und Recht in einem Staate geschaffenen sittlichen Ordnung und in
dieser vermittelten Existenz des diese tragenden und erfüUenden sittlichen
Bewußtseins Wirklichkeit erlangt?

Die Antwort: Die Substanz der Sittlichkeit ist die Freiheit, oder mit
Hegels eigenen Worten: «Die Sittlichkeit ist die Idee der Freiheit der

zur vorhandenen Welt (auf der einen) und zur Natur des Selbstbewußtseins

(auf der anderen Seite) gewordene Begriff der Freiheit20.» In der Sitthchkeit

der äußeren Ordnungen der vorhandenen Welt, wie der Sittlichkeit des

inneren Bewußtseins der handelnden Menschen, geht es so um nichts
anderes als um die Reahtät und zugleich Realisation des Begriffes der Freiheit.

Nicht die Freiheit folgt so aus der Sittlichkeit, sondern die Sittlichkeit
aus der Freiheit21.

Ereignet sich so allein im Staate die Existenz der Sittlichkeit, die ihre
Substanz in der Freiheit hat, dann muß der Staat selbst, nach seinem wahren
Wesen und seiner innersten Notwendigkeit: dem Begriff, bestimmt werden
als die Wirklichkeit und Verwirklichung der Freiheit. So kann Hegel in

268



dem entscheidenden § 260 seiner Rechtsphilosophie schlicht sagen: «Der
Staat ist die Wirkhchkeit der konkreten Freiheit»22. Damit kommt für
unsere Untersuchung des Begriffs des Staates aUes darauf an, daß wir
genauer erfassen, worin denn diese «Wirkhchkeit der konkreten Freiheit»,
die der Staat ist, bestehe und wie sie entstehe.

Dazu sagt Hegel selbst in der Rechtsphilosophie: «Die konkrete Freiheit
aber besteht darin, daß die persönliche Einzelnheit und deren besondere
Interessen sowohl ihre vollständige Entwickelung und die Anerkennung
ihres Rechtes für sich (im System der Familie und der bürgerlichen Gesellschaft)

haben, als sie durch sich selbst in das Interesse des AUgemeinen teils

übergehen, teils mit Wissen und Willen dasselbe und zwar als ihren eigenen
substantieUen Geist anerkennen und für dasselbe als ihren Endzweck
tätig sind23.»

Die Konkretion der Freiheit, wie sie (allein) im Staate entstehen kann,
besteht so für Hegel in einem gedoppelten «Werk», zunächst «in Beziehung
auf das Extrem der Einzelnheit als der Menge der Individuen», die im
Staate vereinigt sind. Es besteht zum ersten darin, in den beiden Sphären
der Gesellschaft: der häuslichen Welt (der Familie) und der öffentlichen
Welt (der bürgerhehen GeseUschaft), nicht nur die Anerkennung des Rechts
der «persönlichen Einzelnheit» und ihrer «besonderen Interessen» zu
gewährleisten, sondern auch deren «vollständige Entwicklung» zu befördern.

Diese erste Aufgabe eines jeden Staates (als nicht nur Rechtsstaat,
sondern auch Sozialstaat) verdeutlichend, heißt es dazu im späteren Berhner
System der Philosophie: daß dieses «Werk» darin bestehe, die Individuen
«als Personen zu erhalten, somit das Recht zur notwendigen Wirklichkeit zu
machen, und dann ihr Wohl, das zunächst jeder für sich besorgt, das jedoch
schlechthin eine allgemeine Seite hat, zu befördern, die Familie zu schützen
und die bürgerliche Gesellschaft zu leiten»24. Zum zweiten aber besteht das

Werk des Staates in bezug auf das «Extrem der Einzelnheit» zugleich darin,
das Recht und das Wohl «und die ganze Gesinnung und Tätigkeit des

Einzelnen, als der für sich ein Centrum zu sein strebt, in das Leben der
allgemeinen Substanz zurückzuführen»25.

Neben die Gewährleistung des besonderen Rechtes und die Beförderung
des besonderen Wohls der Individuen tritt damit für den Staat eine zweite

Aufgabe (die ihm ebenso als Rechtsstaat wie als Sozialstaat gestellt ist):
diese besonderen Rechte in das aUgemeine Recht, dieses besondere Wohl
in das allgemeine Wohl «zurückzuführen» und damit in ihm nicht zu
vernichten, sondern zu erhalten. Auf diese «Einheit der Allgemeinheit und
Besonderheit im Staate kommt alles an»26.

Im sitthchen Handeln wie in sittlichen Gesetzen muß so das Besondere
im AUgemeinen «aufgehoben» sein und darin sein Recht erhalten und
behalten, so daß «weder das Allgemeine ohne das besondere Interesse,

269



Wissen und WoUen gelte und vollbracht werde, noch daß die Individuen
bloß für das letztere als Privatpersonen leben, und nicht zugleich in und für
das Allgemeine wollen und eine dieses Zwecks bewußte Wirksamkeit
haben»27.

Diese Vereinigung des Besonderen und des Allgemeinen, welche die
Reahtät des Sittlichen ausmacht, in der selbst nichts anderes als der Begriff
der Freiheit seine Realisation findet: zugleich in der Betätigung der
subjektiven Freiheit im Handeln aus dem sitthchen Bewußtsein des Einzelnen,
in dem das Sittliche seine durch die Subjektivität vermittelte, mittelbare
Existenz erlangt, wie in der Bestimmung der objektiven Freiheit im Gesetz,
worin das in der sittlichen Ordnung der Gewohnheit, der Sitte und des
Rechts im Staate vorhandene Sittliche die Objektivität unmittelbarer
Existenz gewinnt, ist für Hegel das Wesen des Staates. Dieses «Wesen» des

Staates, wie er es uns in seiner Philosophie des Geistes in der Weise einer
sachlogischen Exposition aus dem Begriff des Staates : der Natur der Sache,
im einzelnen entfaltet hat, ist jedoch in der Welt nicht als fertiges Resultat
da, sondern stellt sich in der Realisation des Staates in der Weltgeschichte
erst nach und nach «vollkommen» heraus.

Den danach im Nach-Denken des Ganges der Geschichte in der Welt
faßbar werdenden Wesenswandel des Staates stellt uns Hegel in der Weise
einer welthistorischen Exposition der Prinzipien des Staates dar.

In allen geschichtlichen Staaten geht es zwar prinzipiell um das eine
und selbe: um die Findung und Gestaltung der vollkommenen und voUen-
deten Einheit des Besonderen mit dem Allgemeinen, die der Staat als die
Existenz und Realität der Sitthchkeit, aus der Substanz und dem Begriffe
der Freiheit, ist. Sie ist vollkommen für Hegel vollendet erst im «neuen
Staat», dessen Wesen Hegel im Zusatz zu § 260 der Rechtsphilosophie mit
den folgenden Worten umschreibt: «Das Wesen des neuen Staates ist, daß
das Allgemeine verbunden sei mit der vollen Freiheit der Besonderheit
und dem Wohlergehen der Individuen, daß also das Interesse der Familie
und der bürgerlichen Gesellschaft sich zum Staate zusammennehmen muß»,
daß aber «die Allgemeinheit des Zwecks nicht ohne das eigene Wissen und
Wollen der Besonderheit, die ihr Recht behalten muß, fortschreiten kann. »

«Das Allgemeine muß also», so schließt Hegel, «bestätigt sein, aber die
Subjektivität auf der anderen Seite ganz und lebendig entwickelt werden28.»

So kommt Hegel am Ende des für seine gesamte Staatsphilosophie
grundlegenden und entscheidenden § 260 der Rechtsphilosophie dazu, dieses

Prinzip des Modernen Staates, das im Ereignis der Französischen Revolution
in die Zeit eintritt und eingreift, und das er in seiner Philosophie «in Gedanken»

zu fassen unternimmt, wie folgt zu bestimmen: «Das Prinzip der
modernen Staaten hat diese ungeheuere Stärke und Tiefe, das Prinzip der
Subjektivität sich zum selbständigen Extreme der persönlichen Besonder-

270



heit vollenden zu lassen, und zugleich es in die substanzielle Einheit
zurückzuführen und so in ihm selbst diese zu erhalten29.»

Wenn diese prinzipielle Bestimmung des Wesens des «neuen», des

«modernen» Staates sich uns nach ihrer sachlogischen Exposition des

Begriffes des Staates so als die vollkommene und vollendete Einheit des

Besonderen und Allgemeinen darstellt, so wird uns doch das Neue dieses

Prinzips des Staates der Moderne erst in seiner Abhebung und Absetzung
von der prinzipiell anderen Wirklichkeit des früheren Staates der Antike
und der Neuzeit faßbar, wie wir sie nun in der welthistorischen Exposition
der Prinzipien des Staates in Hegels Philosophie der Geschichte nachvollziehen

wollen.

Das welthistorische Prinzip des modernen Staates

Auch was uns Hegel als Prinzip des Staates vorstellt, ist etwas von Grund
auf anderes als das, was wir im üblichen Sprachgebrauch ein Prinzip, das
heißt einen praktischen Grundsatz richtigen Erkennens oder Handelns

nennen, wie ihn uns etwa Kant in seiner Formulierung des allgemeinen
Prinzips des Rechts gegeben hat, wonach: «Eine jede Handlung recht
(ist), die oder nach deren Maxime die Freiheit der Willkür eines jeden mit
jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen
kann30.» Hegels Prinzip des Staates ist nicht einfach nur ein solches «Prinzip

aller Maximen», das heißt Regeln, nach denen das Subjekt im Staate
handeln soll.

Bei dem, was Hegel im Zusammenhang seiner Staatsphilosophie und
Geschichtsphilosophie als Prinzipien des Staates bezeichnet, handelt es sich
nicht um bloße Prinzipien des Handelns oder auch des Erkennens, sondern
um ein Prinzip des Geschehens und Werdens selbst, wie es sich in der
«Veränderlichkeit weltlicher Dinge, wie der Staaten» offenbart, die «in
der Geschichte vorgeht»31.

Worin liegt der je ganz andere «Geist» dieser nach einem jeweils anderen

«Prinzip» verfaßten Staaten begründet? Hegels Antwort: so wie der
Staat der Antike prinzipiell aus der abstrakten und einseitigen AUgemein-
heit gedacht und gestaltet ist, so der Staat der Neuzeit aus der prinzipiell
ebenso abstrakten und einseitigen Besonderheit. Hegel sagt dazu: «In den
Staaten des klassischen Altertums findet sich allerdings schon die
Allgemeinheit vor, aber die Partikularität war noch nicht losgebunden und
freigelassen, und zur Allgemeinheit, das heißt zum allgemeinen Zweck des

Ganzen zurückgeführt32.»
Diesen «Geist», dieses «Wahrhafte seiner Welt»: des Staates der Antike,

271



hat nach Hegels Worten Piaton erkannt und aufgefaßt33. Er denkt in
seiner Republik das Sittliche einseitig als «das Verhältnis des Substan-
ziellen», so daß jedes «einzelne Subjekt das Allgemeine zu seinem
Zwecke, zu seinem Geiste und Sitte habe»34. «Es ist so ein substantieller
Standpunkt» (so sagt Hegel von Piaton), «auf dem er steht, indem das
Substantielle seiner Zeit zum Grunde liegt35.» Er behauptet geradezu, Plato
habe das «spätere Prinzip»: das in die antike Welt eindringende «Prinzip
der subjektiven Freiheit», mit «Bewußtsein ausgeschlossen», das als ein
«Prinzip des Verderbens» in das griechische Leben einbrach, weil «der
griechische Geist, Staatsverfassung, Gesetze (darauf) nicht berechnet
waren und sein konnten», daß innerhalb ihrer dies heterogene
Prinzip36 auftreten würde, woran sie am Ende zerbrechen mußten. Darum
stellt Hegel auch im Zusatz zum § 262 seiner Rechtsphilosophie
unmißverständlich fest: «Im platonischen Staate gilt die subjektive Freiheit noch
nichts, indem die Obrigkeit noch den Individuen die Geschäfte zuweist
Die subjektive Freiheit, die berücksichtigt werden muß, fordert aber freie
Wahl der Individuen37.»

Es bedarf danach keiner weiteren Worte zu der geistigen Verwegenheit,
mit der bis heute der Versuch gemacht wird, den Hegeischen Staat mit der
Platonischen Repubhk prinzipiell in eins zu setzen. Diese ist im Gegenteil
für Hegel ein seinem Prinzipe nach «unvollkommener Staat», in dem die
«Idee des Staates noch eingehüllt ist», weil die «Bestimmungen» derselben
noch nicht «zu freier Selbständigkeit gekommen sind»38.

Ebenso, nach der genau entgegengesetzten Seite hin unvollkommen, weil
einseitig, ist für Hegel aber auch das Prinzip, das im Staat der Neuzeit
geschichtliche Gestalt gewinnt. Wird doch in ihm das «Prinzip der subjektiven

Freiheit» des «einzelnen Willens»39 und damit der persönlichen
Besonderheit nicht einfach nur zum «selbständigen Extrem» erhoben,
sondern zum ausschließlichen: zum abstrakten Prinzip gemacht.

Dieser neue Geist der welthistorischen Epoche der Neuzeit, wie er sich
mit der Reformation und Renaissance in Religion, Wissenschaft und Kunst
ankündigt, wird zu (Ende) seiner Zeit erstmals von Rousseau auch als
Geist eines neuen Staates «in Gedanken gefaßt» und danach in dem «ungeheuren

Schauspiel» der Französischen Revolution40, die aus dieser
Philosophie hervorgeht, in die Wirklichkeit umgesetzt. Die «Abstraktion», die
diesen «Versuch» am Ende (wie Hegel sagt:) «zu der fürchterlichsten und
grellsten Begebenheit gemacht» hat41, liegt darin, daß, wie Hegel meint:
Rousseau zwar «das Verdienst gehabt», «den Willen als Prinzip des Staates
aufgestellt zu haben»42. Aber «indem er den WiUen nur in bestimmter
Form des einzelnen Willens und den allgemeinen Willen nur als
das Gemeinschaftliche, das aus diesem einzelnen Willen als bewußtem
hervorgehe, faßte», habe er «die Vereinigung der Einzelnen im Staat zu

272



einem Vertrag» gemacht, der «somit ihre Willkür, Meinung und beliebig
ausdrückliche Einwilligung zur Grundlage hat»43.

Nicht einfach nur die Erfahrung des Terrors: der «reine Schrecken des

Negativen» und die «Furie des Verschwindens» in ihrer «sich selbst
zerstörenden Wirklichkeit» (wie er in der Phänomenologie des Geistes sagt44)
sind es, die Hegel von 1795 an die Hoffnung nehmen, daß mit der Französischen

Revolution das Problem der Errichtung des «vollkommenen Staates»

gelöst sei45, sondern die zunehmende Einsicht in die prinzipielle
UnvoUkommenheit, weil Einseitigkeit der damit erreichten Staatsorganisation aus
der reinen «Subjektivität der Freiheit» des einzelnen Willens46. Die
Einseitigkeit des mit dieser Revolution aus dem Gedanken in die Tat
umgesetzten neuen Prinzips des subjektiven: des einzelnen Willens der «persönlichen

Besonderheit», die darin erstmals als ein «selbständiges Extrem»
erkannt und anerkannt wird, ist es auch, die aus sich selbst heraus für
Hegel die ihr nachfolgende Restauration provoziert und produziert hat47.

Worin liegt das Problem, das diese Revolution noch nicht gelöst, sondern
allererst recht gestellt hat? Es ist kein anderes als das Problem der absoluten
Demokratie : der schrankenlosen, damit beliebigen und willkürlichen
Herrschaft der Mehrheit oder gar einer Minderheit über alle Anderen. Das

prinzipieU Problematische eines solchen Staates, dem «das Prinzip des
einzelnen Willens als einzige Bestimmung der Staatsfreiheit zu Grunde gelegt
wird», sieht Hegel in der gleichzeitigen Ohnmacht des Staates und der
Übermacht der GeseUschaft, die aus einer solchen noch unvollkommenen
Staatsverfassung sich ergibt.

Folgt aus dieser Absolutsetzung des Prinzips des einzelnen Wülens doch
auf der einen Seite zwangsläufig, daß dadurch, «daß zu Allem, was vom
Staat und für ihn geschehe, alle Einzelnen ihre Zustimmung geben sollen,

eigentheh gar keine Verfassung vorhanden» ist48. «Die einzige Einrichtung,

der es bedürfte, wäre (wie Hegel sagt:) nur ein willenloser Mittelpunkt,
der, was ihm Bedürfnisse des Staates zu sein schienen, beachtete und seine

Meinung bekannt machte, und dann der Mechanismus der Zusammenberufung

der Einzelnen, ihres Stimmgebens, und der arithmetischen Operation

des Abzählens und Vergleichens der Menge von Stimmen für die
verschiedenen Propositionen, womit die Entscheidung schon bestimmt wäre49. »

Demzufolge aber könnte in einer solchen absoluten Demokratie, die auf
die uneingeschränkte Herrschaft der Mehrheit gegründet ist, die jeweilige
Mehrheit jederzeit über die Rechte und das Wohl der Minderheit nach Belieben

verfügen : es gibt bei der Ohnmacht des allein als Organisation der
Mehrheitsherrschaft begründeten Staates keine Macht, die sie daran hindern
könnte. Damit aber wird die Freiheit in einem solchen Staat zur schrankenlosen

Freiheit der Mehrheit über die Minderheit. Überaus kennzeichnend

sagt darum schon Hegel zu dieser einen Seite der Problematik einer solchen

273



absoluten Demokratie: «schon Jean Jacques Rousseau hat bemerkt, daß
dann keine Freiheit mehr sei, wenn der Wille der Minorität wird nicht mehr
geachtet»50.

Aus dieser Ohnmacht des Staates, das Recht und das Wohl der Minderheit

auch gegen eine unrechtliche und unsittliche Mehrheit zu schützen,
folgt auf der anderen Seite aber zugleich eine Übermacht der Gesellschaft.
Denn nun kann jede Mehrheit, die sich in den Besitz der Staatsmacht
setzt: «jede Faktion des Volkes sich als (das ganze) Volk aufwerfen»
und mit allen Anderen, wenn es in der Verfassung selbst keine Schranken
ihrer Macht gibt, nach Belieben und WiUkür verfahren. Darin liegt nicht
nur die für Hegel «gefährliche und falsche Voraussetzung, daß das Volk
allein Vernunft und Einsicht habe und das Rechte wisse»51, sondern: wer
immer die Macht hat, auch immer das Recht hat, als ob es nicht auch eine
über das Recht und Wohl irrende oder gar eine bewußt unrechtliche und
unsittliche Mehrheit gäbe, die nicht nur unvernünftig, sondern auch
unmenschlich zu entscheiden und zu handeln vermag; wovon nicht nur die
absolute Demokratie der Französischen Revolution mit ihrem Regiment
des Meinungs- und Gesinnungsterrors der Mehrheit über die Minderheit
und zuletzt der Minderheit über die Mehrheit, sondern auch die Folgezeit
erschreckende und ernüchternde Beispiele gab.

Das Problem, das so die Französische Revolution gestellt, aber nicht
aufgelöst hat, ist einerseits «das Problem der politischen Stabilisierung»,
wie Joachim Ritter in seiner richtungweisenden Schrift über «Hegel und
die französische Revolution» dies ausdrückt52; das von der noch
unvollkommenen, weil einseitig auf den einzelnen WiUen begründeten Staatsform
der absoluten Demokratie nicht gelöst werden konnte, da diese zu einer
Ohnmacht des Staates gegenüber der GeseUschaft führt, so daß in ihr (wie
Hegel sagt:) «eigentlich gar keine Verfassung vorhanden ist».

Zugleich aber besteht das nicht minder ungelöste Problem dieser noch
unvollkommenen Staatsform der absoluten Demokratie, das uns erst in
der Folgezeit in seinem ganzen Ausmaß sichtbar geworden ist, in der durch
sie ermöglichten grenzen- und schrankenlosen Mehrheits- oder am Ende

gar (durch Abschaffung des Mehrheitsprinzips selbst, durch eine zunächst
zur Herrschaft gelangte Mehrheit:) Minderheitsherrschaft, die zu einer
Übermacht der Gesellschaft nicht nur über den Staat, sondern ebenso auch
über den Einzelnen führt, dem weder das Recht noch die Macht bleibt,
einer selbst unrechtlichen und unsittlichen, ja unvernünftigen und
unmenschlichen Herrschaft einer machthabenden «Faktion des Volkes»: einer
Klasse oder Rasse, einer religiösen Konfession oder einer politischen Partei,
die «im Namen des Volkes» auftritt, auch nur in den Anfängen zu wehren.

Dieses von der Französischen Revolution aus dem Prinzip der Besonderheit

ungelöst hinterlassene Problem der Organisation des rechtlichen und

274



sitthchen Staates ist es, vor dem die Moderne steht. « Dieser Knoten, dieses

Problem ist es» (wie Hegel selbst sagt:), «an dem die Geschichte steht, und
den sie in künftigen Zeiten zu lösen hat53.» Es ist kein anderes als das
Problem der gedanklichen Erfassung und politischen Verwirklichung der
konstitutionellen Demokratie (wie wir sagen) aus dem, was Hegel das

Prinzip des Modernen Staates nennt: als der allseitigen und umfassenden,
durch das Recht gesicherten und durch den Staat auch gegen die Willkür
und das Belieben der Einzelnen wie der Gesellschaft gewährleisteten Einheit

der Besonderheit und der Allgemeinheit. Was heißt dies

Hegels Prinzip des Modernen Staates als das welthistorische Prinzip der
konstitutionellen Demokratie

Es erscheint zunächst befremdend, Hegels Prinzip des Modernen Staates,
aus dem allein die künftige Gestalt des «vollkommenen Staates» für ihn
sich entfalten kann, als das welthistorische Prinzip der konstitutionellen
Demokratie zu verkünden. Und doch erschließt sich uns nur so die Sache,

um die es hier geht: das Prinzipielle der Auseinandersetzung Hegels mit
dem welthistorischen Prinzip der absoluten Autokratie, dem von oben
gesetzten und durchgesetzten allgemeinen Willen, wie er in der Antike die
welthistorische Gestalt des Staates bestimmt, die Piaton in seiner Republik
in seinem Geist und Prinzip erfaßt; ebenso wie das Prinzipielle seiner
Absetzung von dem welthistorischen Prinzip der absoluten Demokratie, dem
von unten sich setzenden und durchsetzenden besonderen Willen, wie er in
der Neuzeit die Gestalt des Staates zu bestimmen beginnt und am Ende in
der französischen Republik aus seinem, zuerst von Rousseau voll erfaßten
Prinzip vom Gedanken in die Tat umgesetzt worden ist.

Wenn darum Hegel im bisherigen Staate der Antike aus dem Geist der
Allgemeinheit, einseitig und darum unvollkommen im Prinzip, nur das

allgemeine, substanzielle Wesen des Menschen verwirklicht sieht; ebenso
aber auch im Staate der Neuzeit aus dem Geiste der Besonderheit nur das

besondere, individuelle Wesen des Menschen, so geht es für ihn in dem
heraufkommenden Staat der Moderne, dessen schmerzliche Geburtswehen
er nach dem Ausgang der Französischen Revolution noch erlebt hat, um
nichts weniger als um die Errichtung des voUkommenen Staates in der

Verwirklichung des ganzen Menschen, aus dem Geiste einer prinzipiellen
Einheit von Besonderheit und Allgemeinheit, das aber heißt in der Sache:
des besonderen und allgemeinen Wesens des Menschen.

Da diese Einheit in sich heterogener Prinzipien jedoch niemals auf die
jeweils zufällige und unbeständige Gesinnung der den Geist dieses Staates
bestimmenden und die Macht in ihm übenden Einzelnen oder Vielen gegrün-

275



det werden kann, muß sie für Hegel durch die Verfassung des Staates

gewährleistet werden.
Es ist darum nicht verwunderhch, daß Hegel auch persönlich mit keinem

Problem der heraufkommenden neuen Staatswirklichkeit so sich beschäftigt
hat, wie mit dem der Verfassung: von den Verfassungsschriften der Frühzeit

an, über die Landständeschrift und den anonymen Beitrag zur Berichtigung

des Verfassungsbegriffs, den jetzt Wilhelm Beyer so verdienstlich aus
dem «Würtembergischen Volksfreund» ans Licht gezogen hat, bis zur
Schrift über die englische ReformbiU zu Ende seines Lebens und Wirkens.
Ich meine, daß es darum an der Zeit wäre, daß wir Heutigen uns endhch
auch dieser Seite des Hegeischen Denkens voll zuwendeten, auf der, wie
vieUeicht nirgendwo sonst im Systemgebäude dieser noch in der Denk- und
Redeweise der ausgehenden Neuzeit aufgeführten Philosophie des Geistes
und der Geschichte, Hegel als Sohn dieser um ihn zu Ende gehenden Zeit,
gegen sein eigenes Diktum, im Sprung über seine Zeit hinaus, den Boden
jener neuen Zeit in Gedanken erstmals betreten hat, auf dem wir heute
stehen : den der Moderne.

In ihr unternimmt in der Tat der Mensch erstmals den Versuch, auch in
der pohtischen Wirklichkeit die von Hegel in Gedanken gefaßte Einheit
des Besonderen und des AUgemeinen nicht nur «im Lampenlicht des

Privaten», sondern im Rampenhcht des öffentlichen zu verwirkhchen.
Aus der Einsicht, daß der Mensch nicht des Staates wegen da ist, sondern

der Staat des Menschen wegen, beginnen wir auch die Wirkhchkeit des
Staates einzig und allein danach zu beurteilen, was sie für die Verwirklichung

des Menschen leistet oder nicht leistet. Dabei ist uns heute, nach
den gescheiterten Anläufen der bisherigen Revolutionen, der Blick geschärft
dafür, daß das Ganze des Menschlichen weder in einem Staat verwirklicht
werden kann, der sich ausschließlich als die Anerkennung des allgemeinen
Rechts und als die Beförderung des allgemeinen Wohls des Ganzen versteht,
unter unbedenklicher und unbegrenzter Aufopferung der besonderen
Rechte und des besonderen Wohls des Einzelnen, wie wir dies in den extrem
kollektivistischen Spielarten des Staates aller Zeiten erfahren haben, noch
in einem Staat verwirklicht werden kann, der sich ausschheßhch als die
Anerkennung des besonderen Rechtes und die Beförderung des besonderen
Wohls des Einzelnen begreift, wie wir dies in den extrem individualistischen
Spielarten des Staates erlebt haben. Geht in ihnen so doch bald das Besondere

und Individuelle des Menschen verloren, bald das Allgemeine und
Universelle des Menschlichen. Beide bleiben damit «unvoUkommene Staaten»,

weil sie das Menschliche des Menschen nur unvoUständig, weil
einseitig, in seinem Rechte anzuerkennen und in seinem Wohl zu entwickeln
vermögen. Der vollkommene Staat wird dagegen für Hegel erreicht nur in der
prinzipieUen Einheit des Besonderen und des Allgemeinen, in der die beson-

276



deren Rechte des Einzelnen anerkannt und das besondere Wohl des
Einzelnen befördert, und beides zugleich doch mit dem aUgemeinen Rechte
und dem allgemeinen Wohle des Ganzen vereinigt wird.

Ein solcher Staat aus dem Geiste des welthistorischen Prinzips des Staates

der Moderne hat sich darum nicht nur als Rechtsstaat in seiner Verfassung

die Gewährleistung der unantastbaren Würde des Menschen zu seinem
Ziele zu setzen, die sich allein in einer Ordnung der größtmöglichen und
gleichberechtigten Freiheit und zugleich Sicherheit eines Jeden verwirklichen

kann, wie sie Kant in der konkreten Rechtsutopie seiner weltbürger-
hchen GeseUschaft als den rechten Geist dieser künftigen Staatsordnung
erstmals in Gedanken vorausentworfen hat; dieser neue Staat aus dem
welthistorischen Prinzip der Moderne hat zugleich auch als Sozialstaat sich
die Gewährleistung des irdischen Glückes des Menschen in seiner Verfassung

zum Ziele zu setzen, die allein in einer Ordnung der größtmöglichen
und gleichberechtigten Wohlfahrt und zugleich Gerechtigkeit für einen
Jeden erreicht werden kann : in der Befriedigung der individuellen Bedürfnisse

ebenso wie in der Entfaltung der persönlichen Fähigkeiten des
Menschen, wie sie uns Marx erstmals in der konkreten Sozialutopie seiner
sogenannten klassenlosen GeseUschaft als den wahren Geist dieser künftigen
Gesellschaftsordnung in Gedanken vorausentworfen hat.

Wenn Marx dabei selbst geglaubt hat, daß wir zur Verwirklichung
dieser allseitigen und umfassenden Wirklichkeit des Menschen in der Gestalt
einer menschlichen GeseUschaft der gesamten Menschheit des Staates
nicht bedürften, dann hat nicht nur der Gang der Geschichte diesen Gedanken

in der Folgezeit berichtigt und widerlegt; es zeigt sich gerade in Hegels
genialer Konzeption des Geistes des voUkommenen Staates aus dem Prinzip
der Moderne, daß eben diese auch von Marx gesuchte Einheit der heilen
Würde und des voUen Glückes des Menschen in wahrhaft menschlichen
Verhältnissen anders als vermittels einer durch den Staat gesetzten und
gesicherten rechtlichen Ordnung prinzipiell nicht vollbracht werden kann.

Denn ohne eine solche in der Verfassung des Staates verbürgte Gewährleistung

nicht nur des Glückes, sondern auch der Würde des Einzelnen,
auch gegenüber der Übermacht, dem Belieben und der WiUkür der Gesellschaft,

könnte zwar das Ziel einer größtmöglichen und gleichberechtigten
Wohlfahrt für einen Jeden erreicht werden, aber es könnte weder die größte
und gleiche Gerechtigkeit für einen Jeden in der Befriedigung der
individueUen Bedürfnisse und Entfaltung der persönlichen Fähigkeiten
verläßlich gesichert, noch gar das nicht minder für eine «menschliche
Gesellschaft» wesenhafte Ziel der Gewährleistung der unantastbaren Würde des

einzelnen Menschen, auch gegenüber der übermächtigen Gesellschaft,
verwirklicht werden. Kann dieses doch nur in einer durch den Staat, auch
gegenüber dem Beheben und der Willkür der Anderen: der GeseUschaft,

277



gesicherten Ordnung der größtmöglichen Freiheit und Sicherheit eines Jeden,
in steter weiterer Annäherung .erreicht werden.

Dabei auf die gute Gesinnung des Menschen zu bauen, wie Marx dies

tut, ist sicherlich zur Verwirklichung dieses großen Zieles der Errichtung
einer menschlichen GeseUschaft unverzichtbar. Entscheidend aber ist, daß
wir zugleich in einer guten Verfassung aus dem Geiste des Modernen Staates

dieses Werk gegen die Fehlbarkeit und Unbeständigkeit des Menschen
selbst : des Einzelnen wie der Gesellschaft, sichern.

Das Prinzip dieser Verfassung ist, auf unsere eigene Zeit vorweisend,
zum ersten Mal «in Gedanken gefaßt» worden in dem, was Hegel das «Prinzip

des Modernen Staates» nennt, das er in jener so unscheinbaren und
kaum beachteten Formel ausgesprochen hat, die wir in die Mitte dieser

Untersuchung gerückt haben: «Das Prinzip der modernen Staaten hat
diese ungeheure Stärke und Tiefe, das Prinzip der Subjektivität sich zum
selbständigen Extreme der persönlichen Besonderheit vollenden zu lassen,
und zugleich es in die substanzielle Einheit zurückzuführen und so in ihm
selbst diese zu erhalten. »

Es ist an uns, diesen welthistorischen Geist des neuen Staates in der
Philosophie als dem «Denken des Denkens» neu zu bedenken, um aus der
hier ereigneten «inneren Revolution» die Evolution auch unserer äußeren
Verhältnisse als eine geschichtliche Notwendigkeit zu erkennen. Lassen Sie

uns dieses welthistorische Prinzip des Modernen Staates, in Ost und West,
vom Gedanken in die Tat umsetzen Es gibt nichts, womit wir Hegel über
seine Zeit hinaus, nicht nur in Worten, sondern in der Wirklichkeit, mehr
ehrten, als damit, daß wir unsere noch «unvollkommenen Staaten» in West
und Ost aus diesem neuen Prinzip verwandelten in jenen voUkommenen
Staat, dessen Vollkommenheit nicht in sich selbst besteht, sondern in der
vollkommenen Anerkennung des Rechts und damit der Würde, wie der
vollkommenen Beförderung des Wohls und damit des Glückes des
Menschen.

1 Rudolf Haym, Hegel und seine Zeit, Vorlesungen über Entstehung und Entwicklung,
Wesen und Werth der Hegel'schen Philosophie, 1857, insbes. S. 357ff. Vgl. zum folgenden
jetzt auch: Joachim Ritter, Hegel und die französische Revolution, 1965, S. 7ff. 2Vgl.
dazu: Moritz Eisner, Eine gegen Hegel gerichtete Anklage des Hochverrathes aus dessen
Schriften beantwortet, 1839, inbes. S. 8ff. 3Eric Weil, Hegel et l'Etat, 1950, insbes. S. 18ff.
4Vgl. die deutsche Ausgabe des zweiten Bandes: Falsche Propheten, Hegel, Marx und
die Folgen, 1958, insbes. S. 47ff. Dazu jetzt auch Ritter, a.a. O., Anm. 4 (S. 81 f.). 5Gio-
vanni Gentile, I fondamenti della filosofia del diritto, 3. Aufl. 1937. «Julius Binder,
System der Rechtsphilosophie, 1937; vgl. auch schon: Philosophie des Rechts, 1925.

'Rosenberg, Der Mythos des 20. Jahrhunderts, 1933, S. 525. 8Herbert Marcuse, Vernunft
und Revolution, Hegel und die Entstehung der Gesellschaftstheorie, 1962, insbes. S.

360ff. 9Carl Schmitt, Begriff des Politischen, 1932, S. 50. "Carl Schmitt, Staat, Bewegung,
Volk, 1933, S. 32. "Alfred Verdroß, Abendländische Rechtsphilosophie, Ihre Grund-

278



lagen und Hauptprobleme in geschichtlicher Schau, 1958, S. 153. 12Alfred Verdroß,
a. a. O., S. 154. 13 Versuche einer «prinzipiellen» Rechtfertigung der Hegeischen
Staatsphilosophie finden sich in der Jurisprudenz nach 1945 nur vereinzelt, wie bei Hans Welzel,
Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 4. Aufl. 1962, S. 167ff., und vor allem bei Gustav
Boehmer, Grundlagen der bürgerlichen Rechtsordnung, Bd. 2, Dogmengeschichtliche
Grundlagen des bürgerlichen Rechtes, 1951, S. 91 ff. 14Kant, Metaphysik der Sitten,
Ausgabe Vorländer bei Meiner, 4. Aufl. 1922, S. 34 (§ B) für die ersten drei
Begriffselemente und S. 36 (§ D) für das vierte Begriffsmerkmal des Zwanges, der von Kant als
«Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit» begründet wird. 16Kant, a. a. O., S. 135

(§ 45). 16 Hegel, Grundlinien des Rechts oder Naturrecht und StaatsWissenschaft im
Grundrisse (Bd. 7), S. 328; zitiert im folgenden noch die Jubiläumsausgabe (Glockner),
3. Auflage 1949 ff. 17Hegel, System der Philosophie, Dritter Teil, Die Philosophie des

Geistes (Bd. 10), S. 391. "Hegel, a. a. O. Vgl. dazu jetzt: Maihofer, Droit naturel et
nature des choses, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, Band. LI (1965), Seite
237f. 19Hegel, Rechtsphilosophie, a. a. O. 20Hegel, Rechtsphilosophie, 7, Seite 226;
Einschiebungen in den Klammern von mir. 21Vgl. zur Umkehrung dieses Verhältnisses
von Freiheit und Sittlichkeit schon bei ScheUing: Maihofer, a. a. O., S. 237. 22Hegel,
Rechtsphilosophie, 7, S. 337. 23Hegel, a. a. O., S. 337f. 24Hegel, System, 10, S. 410.
25Hegel, a. a. O. 26Hegel, Rechtsphilosophie, 7, S. 341. 27Hegel, Rechtsphilosophie,
7, S. 338. 28Hegel, Rechtsphilosophie, a.a.O.; Hervorhebungen von mir. 29Hegel,
a. a. O. 30Kant, Metaphysik der Sitten, S. 35. 31 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie
der Geschichte (Bd. 11), S. 88f. 32Hegel, Rechtsphilosophie, 7, S. 338. 33Vgl. Hegel,
Geschichte der Philosophie, 18, S. 278. 34Hegel, a. a. O., S. 277. 35Hegel, a. a. O., S. 278.

36Vgl. dazu Hegel, a.a.O.: «nicht homogen». 37Hegel, Rechtsphilosophie, 7, S. 342.
38Hegel, a. a. O., S. 338. 39Dazu Hegel, Rechtsphilosophie, 7, S. 330f., und Philosophie
der Geschichte, 11, S. 76. 40Dazu Hegel, Rechtsphilosophie, a. a. O., und Philosophie
der Geschichte, 11, S. 556ff. 41 Hegel, Rechtsphilosophie, a.a.O. 42Hegel, a.a.O.
43HegeI, a. a. O. 44Dazu Hegel, Phänomenologie des Geistes (Bd. 2), S. 553ff. 45Vgl.
dazu jetzt grundlegend: Joachim Ritter, Hegel und die französische Revolution, insbes.
S. 20ff. 46Hegel, Rechtsphilosophie, 7, S. 331. 47Vgl. dazu Hegel, Philosophie der
Geschichte, 11, S. 560ff. 48Hegel, a. a. O., S. 76. «Hegel, a. a. O. 50Hegel, a. a. O.,
Hervorhebung von mir. "Hegel, a. a. O. 62Ritter, a. a. O., S. 21. 63Hegel, a. a. O., S. 563.

279




	Hegels Prinzip des modernen Staates

