
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 3

Artikel: Der Grund der Grundrechte bei Hegel

Autor: Klenner, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Grund der Grundrechte bei Hegel

HERMANN KLENNER, BERLIN (DDR)

Ernüchterung

In den bisherigen MenschenrechtsdarsteUungen historischer Natur wird der
Beitrag Hegels bei der Herausarbeitung einer wissenschafthchen
Grundrechtstheorie übersehen oder gar negativ veranschlagt. In der Tat: Die
Grundlinien seiner Rechtsphilosophie geben keine geschlossene Analyse
der Bedeutung und des Systems von Grundrechten; vergebens wird man in
ihnen irgend einen Menschenrechtskatalog suchen; erst recht nicht gehen
sie von irgendwelchen Urrechten des Menschen aus. Ja, mit dem «verworrenen»

Gedanken der Volkssouveränität verwirft Hegel völhg die damals
von den Grundrechten erhoffte Mindest-Funktion, die staatliche Souveränität

zugunsten des Menschen einzuschränken1. Was soll man auch von
jemandem für die Grundrechtstheorie erwarten dürfen, der — wie Hegel —
die Pressefreiheit als Befriedigung jenes prickelnden Triebes, seine Meinung
zu sagen und gesagt zu haben, ins lächerlich Philiströse zieht2.

«We hold these truths are to be seifevident, that aU men are created
equal, that they are endowed by their Creator with certain unalienable
Rights, that among these are Life, Liberty and the pursuit of Happiness»,
heißt es in der Unabhängigkeitserklärung der dreizehn Vereinigten Staaten
von Amerika vom 4. Juli 17763. Die Virginia Bill of Rights des gleichen
Jahres rezipiert wie die französische Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte

des Revolutionsjahres 1789 einen der fundamentalen Gedanken
Rousseaus, wonach die Menschen von Natur aus gleichermaßen frei sind
und angeborene Rechte besitzen4. Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit
wurden zu Losungen, zum Schlachtruf des revolutionären Volkes von
Paris. Die Macht dieser Worte ist schwerhch zu gering zu veranschlagen:
Sie waren Norm und Parole zugleich.

Natürlich bestreitet Hegel nicht, daß Freiheitsgefühl und Glückseligkeitssehnsucht

mächtige Triebkräfte fortschreitender Entwicklung waren. Die
«ungeheuersten Umwälzungen» schreibt er ihnen zu5. Nicht umsonst war
Jean Jacques Rousseau der Held seiner Jugend 6 und gehörte bis zum Tod
seine geheime Liebe jener Zeit des Sonnenaufgangs, da der Mensch sich
auf den Kopf stellte und die Wirklichkeit nach seinen Gedanken erbaute,
jener revolutionären Epoche, in der auch Hegel seinen Freiheitsbaum auf-

252



richtete im guten Glauben, nun sei es zur Versöhnung des Göttlichen mit
der Welt gekommen7.

Aber Hegels Behandlung der auf dem Glückseligkeitsstreben der
Menschen und deren NaturzustandsidyUe beruhenden und durch sie legitimierten
Grundrechtskataloge des 18. Jahrhunderts stellt eine vernichtende Kritik
der Illusionen seiner Zeitgenossen dar. Die Wirklichkeit des Weltgeistes sei

nun einmal kein Zuckerlecken und die Perioden des Glücks seien die leeren
Blätter in der Weltgeschichte8. Vielerorts kritisiert er die unhistorische
Vorstellung vom goldenen Zeitalter eines unschuldsvollen Urzustandes, jener
«schalen Träumerei» einer natürlichen Glückseligkeit. Hegel wäre nicht Hegel,

wenn er es bei dieser Kritik bewenden ließe. Seine desülusionierende
Analyse bleibt nicht bei den Menschenrechtsparolen der bürgerlichen
Verfassungen stehen. Sein Blick dringt zu den Freiheitskonzeptionen vor, die —
normiert und paragraphiert — das philosophische und juristische Signum
der neuen Zeit sein wollen. In diesen legahsierten Freiheitskonzeptionen der
Voltaire, Rousseau, Fichte und Kant sieht er den Grund der Grundrechte
seiner Zeit, die Legitimation ihrer Existenz und den Prüfstein ihrer Wahrheit.

Und diese, den damahgen Grundrechtskatalogen (besonders Artikel 4
der französischen Rechteerklärung) zugrunde liegenden Freiheitskonzeptionen

hielten dem rechtsphilosophischen Vorgehen Hegels nicht stand.
Voltaire definierte die Freiheit geradezu als Willkür9, Kant konstruierte
die allgemeine Freiheit als Synthese, in der die Willkür des einen mit der
Willkür des anderen vereinigt sei10. Und selbst Fichte degradiert gelegentlich

die Freiheit der Allgemeinheit zur Grenze der Freiheit des einzelnen11.
Aber auch jene anderen literarischen Väter der Grundrechte — wie Hobbes,
vor dessen Naturzustandsdeutung als eines Krieges aller gegen aUe Hegel
stets großen Respekt bekundete12 — deuten den Staatsgründungsvertrag
als einen partiellen Verzicht auf Teile der Freiheit: mit diesem Vertrag
verzichtet nämlich «als Kaufpreis bei diesem so schätzenswerten Handel» (wie
es ein Zeitgenosse formulierte) jeder darauf, seinen Mitmenschen beliebig
auszurauben, um desto sicherer den nicht aufgegebenen Teil seiner Freiheit,
sein Eigentum etwa, genießen zu können. Dieser nicht aufgegebene, im
Staatsgründungsvertrag allseits bestätigte Teil einer ursprünglich
unbeschränkten individuellen Freiheit, das waren oder sollten vielmehr die Ur-
und Grundrechte des Menschen sein.

Hegel geht mit schonungsloser Schärfe, mit Spott und Hohn, mit einer
Unermüdhchkeit, die zur Pedanterie zu werden droht, gegen diese subjekti-
vistischen Konstruktionen vor13: er erklärt den Begriff einer allgemeinen
Freiheit, die von der Freiheit des einzelnen getrennt ist, zu einer nichtigen
Abstraktion; er verwirft die Ansicht, nach der die Freiheit eine Wahl sein
soll zwischen entgegengesetzten Bestimmtheiten; er zieht gegen die — wie
er ausdrücklich formuliert — «seichte» Auffassung Kants zu Felde, nach

253



der die allgemeine Freiheit auf der Unfreiheit eines jeden fußt und so die
Vernunft zur Schranke der Freiheit denaturiert wird; er wirft Fichte «ideenloses

Fortgehen mit borniertem Verstände» vor; er macht gewisse Freiheitsrechte

lächerlich, indem er sie als Zaun eines Tummelplatzes für kleine
Leidenschaften und Einbildungen bagatellisiert; er beschuldigt die
Naturrechtler, daß sie ihre höchstpersönlichen Hoffnungen zu Normen
naturrechtlichen Ranges hochphilosophieren.

Und hierin liegt der Angelpunkt seines Angriffs auf die überkommenen
Grundrechte und ihre Begründungen: die Vorhegelianer gaben ein
gesellschaftliches weil objektiv notwendiges Anhegen, die feudalen Fesseln
menschlicher Entwicklung abzustreifen, als privates Problem der einzelnen
aus. Die wechselseitige Asozialität der Menschen zum Ausgangspunkt aller
Überlegungen zu machen, die Freiheit zur Beliebigkeit als Freiheit schlechthin

ausgeben, statt sie mit der Notwendigkeit zu vereinen und zur
Notwendigkeit zu erklären, heißt die zu überwindenden gesellschaftlichen
Antagonismen zu privaten Widersprüchen zwischen einzelnen herabzumindern

und sie gleichzeitig als ewigwährend auszugeben. Hegel hingegen
rechtfertigte sowohl den Feudalismus als auch dessen Überwindung
einschließlich der Jakobinerdiktatur als jeweils notwendige Entwicklungsstufen
der Gesellschaft14.

Hegels Dialektik macht Schluß mit der antihistorischen Auffassung, daß
die Freiheiten im Himmel hängen, von wo man sie getrosten Mutes und
jederzeit herunterholen könne. Die Freiheit, die allein auf der Zufälhgkeit
der menschlichen Handlungen beruht, ist nach Hegel nicht zu retten, die
Ideale der Aufklärer erweisen sich als Illusionen.

(Nebenbei bemerkt: mir scheint in der desillusionierenden Rolle Hegels
einer der Gründe für seine von tragischen Zügen nicht freie Funktion in
Deutschland zu liegen. Hegels desillusionierende Funktion war wohl
zeitgemäß für das bürgerliche Westeuropa, sie war noch nicht zeitgemäß für
die halbfeudalen deutschen Zustände.)

Hegel vorwerfen wollen, daß er nicht die Grundrechte der ersten bürgerlichen

Verfassungen systematisierte, heißt ihm vorwerfen, daß er nicht die
Illusionen ihrer Urheber teilte. Indem Hegel diese Grundrechte samt ihren
Gründen wog und zu leicht befand, bewies er sich auf der Höhe seiner Zeit,
der nachrevolutionären Periode einer siegreichen Bourgeoisie.

Aber es wäre voreilig und vordergründig, Hegel als bloßen Gegenspieler
Rousseaus oder Kants zu sehen. Hegels Rechtsphilosophie löst zwar die
Grundrechtspositionen der Aufklärer auf, sie vollendet aber gleichzeitig
ihr Anliegen. Hegel zieht gegen Rousseau zu Felde, wie Napoleon gegen
Robespierre: um dessen Werk zu retten; mehr noch, Hegel ist im Bereich
des Denkens das, was CromweU einst im Bereich der Taten war: Robespierre

und Napoleon in einer Person15.

254



Konstruktion

Hegel kann nicht aus der Grundrechtsgeschichte verbannt werden, nur
weil er an die Grundrechtskataloge des 18. Jahrhunderts die Sonde seiner

unbarmherzigen Kritik legte. Schließlich gab er seiner Mitwelt und uns weit
mehr als Kritik am Vergangenen. Er konzipierte eine Rechts- und
Verfassungslehre, die — erstaunlich, wie lange man das übersehen konnte —
in ihrer Mitte eine Grundrechtstheorie von unerhörtem Anspruch
enthält.

Hegel argumentiert gründlich. Für ihn kann die Freiheitsidee, der
Endzweck der Weltgeschichte, nur vermittels des Wissens und Wollens, der

Tätigkeit der Menschen verwirklicht werden16. So sieht er im Staat die

objektive Einheit von Freiheitsidee und Freiheitsverwirklichung. Wenn der

vernünftige Staat aber die weltliche Verwirklichung der Freiheit ist, gehorcht
der den staatlichen Gesetzen gehorchende Mensch nur sich selbst. (Nebenbei

: hier lebt bei Hegel der Gedanke Rousseaus fort, nach dem es darauf
ankomme, eine Gemeinschaft zu finden, in der jeder, der sich mit der
Gesamtheit verbindet, nur sich selbst gehorcht17!) Der Mensch ist in Hegels
vernünftigem Staat in dem Maß frei und entwickelt in dem Umfange die
Totalität seines Wesens, in dem er seinen individueUen Willen auf die Höhe
der objektiven Gesetze erhebt, deren Anforderungen zum Maßstab seines

Verhaltens werden. «Im wahrhaft vernünftig gegliederten Staat», sagt
Hegel18, «sind alle Gesetze und Einrichtungen nichts als eine Realisation
der Freiheit Ist dies der Fall», so argumentiert Hegel weiter, «so findet
die einzelne Vernunft in diesen Institutionen nur die Wirklichkeit ihres
eigenen Wesens», und noch deutlicher in seinen geschichtsphilosophischen
Vorlesungen19: «Denn das Gesetz ist die Objektivität des Geistes und der
Wille in seiner Wahrheit; und nur der Wille, der dem Gesetz gehorcht, ist
frei : denn er gehorcht sich selbst und ist bei sich selbst und also frei. »

Die von Hegel (freilich durch Anstrengung des Begriffs bloß) erzielte
Aufhebung der subjektiven in der objektiven Freiheit ist für ihn keine
Vernichtung der Subjektivität20. Im Gegenteil: sie ist ihre Blüte auf dem
Mutterboden der Gemeinschaft. Daran sollte kein Zweifel bestehen. Wer
welche hat, möge sich jenes Abschnittes in der Phänomenologie erinnern,
der den Titel trägt «Die absolute Freiheit und der Schrecken», eines

Abschnittes, der jener Rede Robespierres vom 5. Februar 1794 nachgebildet
ist, die in die Geschichte als Apotheose der Tugend und des Terrors
eingegangen ist.

Wenn es gehngt, den subjektiven Willen mit dem objektiven Willen
«auszusöhnen», ist mit der Einheit des allgemeinen WiUens und des WiUens
der Einzelnen auch der Antagonismus zwischen den Rechten des Staates
und den Rechten der Individuen überwunden. Und in der Tat, darauf zielt

255



Hegel : mit dem Gegensatz von Mensch und Gesellschaft, mit dem Gegensatz

von Freiheit und Notwendigkeit, fällt bei ihm auch der Gegensatz von
Rechten und Pflichten. Wie es seiner Meinung nach die Aufgabe der
Staatsangestellten ist, die objektive Notwendigkeit in die staatlichen Gesetze
einfließen zu lassen — Gesetze werden nach Hegel nicht erfunden, sondern
gefunden —, ist es die Aufgabe des Bürgers, sein Verhalten an den als

objektiv notwendig zu erkennenden Gesetzen zu orientieren. Damit richtet
sich Hegels Rechtsphilosophie sowohl gegen die WiUkür des Individuums
als auch — was traurigerweise weniger oft bemerkt zu werden pflegt —
gegen die Willkür von Institutionen, die sich anmaßen, Staat zu sein.

Damit hebt Hegel in der ihm eigenen, also idealistischen Art den Widerspruch

auf, der seit dem Leveller-Agreement of People (1647) an der
Durchschlagskraft aller revolutionären Grundrechtsdokumente frißt: einerseits

wurde die Volkssouveränität proklamiert und andererseits die
Einschränkung eben dieser Volkssouveränität durch die Grundrechte.

Für Hegel steht demzufolge die Grundrechtsproklamierung nicht als

auswechselbarer, ja nicht einmal als selbständiger Bestandteil einer
vernünftigen Verfassung. Er definiert die Verfassung selbst als die Bestimmung
der Rechte des Bürgers und die Organisation ihrer Verwirklichung21. Für
ihn sind diese Rechte nicht der Sonntagsteil von Konstitutionen, zur
einlullenden Erbauung vorangestellt, für Hegel sind die Rechte des Menschen
nicht Vorspann, sondern Kern der Verfassung; sie sind ihr eigentlicher
Sinn: Grundriß für eine zu entwerfende Gesetzgebung; sie sind — wie es

in seiner Landständeschrift heißt, die «bleibenden Regulatoren»22.
Der Grund der Grundrechte des 18. Jahrhunderts lag für Hegel in einem

Freiheitsbegriff, der nur die partielle Befreiung des Menschen ermöghchte.
— Worin lag nun der Grund seiner eigenen Grundrechtskonzeption? Das
Wesen bestimmt sich selbst als Grund, sagt Hegel in seiner großen Logik23.
Das Wesen seiner eigenen Grundrechtskonzeption, den Grund seiner eigenen

Grundrechtspostulate sieht Hegel in der totalen Befreiung des Menschen,
in seiner vollständigen Entwicklung und der Anerkennung seines Rechts
für sich bis zum Extrem24. Wohlgemerkt, diese Entwicklung der Subjektivität

vollzieht sich für Hegel weder außerhalb der Objektivität noch gar
gegen sie. Das ist ja gerade das Großartige seiner Grundrechtstheorie, daß
sie die sich durchdringende Einheit der Allgemeinheit und der Einzelheit,
der objektiven und der subjektiven Freiheit, als Boden der Persönlichkeitsauffassung

nicht zugunsten formaler Positionen verläßt.
In den Rechten und Pflichten des Bürgers sieht Hegel die Instrumente

eines gesellschaftlichen und zugleich persönlichen Voranschreitens; eines
Wirksamwerdens der konkreten Freiheit; einer Aufhebung der blinden

Notwendigkeit — der Göttlichkeit des Tieres, wie Hegel sagt — in der
gewußten Notwendigkeit25. Die Grundrechte sind nicht ein Zaun, hinter

256



dessen Schutz sich die Freisetzung anarchischer Kräfte vollzieht; sie sind
aber auch kein Instrument zur Unterordnung der Individuen in ein Joch.
Vielmehr dienen sie der Einordnung des Einzelnen in die Gesellschaft
und ihre Entwicklung. Sie sind ein Regulator neuer Art zur Widerspruchsüberwindung.

Damit ist die Frage nach der Notwendigkeit eines solchen juristischen
Instrumentariums aufgeworfen. Hierfür gibt es bei Hegel keine geschlossene
Konzeption mehr; er selbst wirft das Problem auch nicht exphzit auf.
Gleichwohl liegt hier eine der interessantesten, wenn auch nur zu oft
übersehenen Seiten der ganzen politischen Philosophie Hegels.

Als Realist großen Stils, der er bei all seinem Idealismus geblieben ist,
weiß er um den Mißbrauch der Freiheitsvokabel. Man muß, wenn von
Freiheit die Rede ist, wohl acht geben, ob es nicht eigentlich Privatinteressen
sind, von denen gesprochen wird — sagt Hegel26.

Von zwei Seiten her argwöhnt er unsauberen Einfluß auf das angebhch
begierdelose Bewußtsein: Im gewollten Gegensatz zu den bekannten
Menschenrechtsparolen von der Freiheit und der Gleichheit all dessen, was
Menschenanthtz trägt, erkennt Hegel, daß Freiheit die höchste Ausbildung
all dessen ist, worin die Menschen ungleich sind27.

Aber nicht nur vom Einzelnen droht Gefahr. Für Hegel verkörpert der
tatsächhch existierende Staat nicht a priori die Staatsidee, genausowenig
wie jedes Gesetz, bloß weil es Gesetz ist, eine Inhaltsbestimmung der objektiven

Freiheit darstellt: Existenz und Wirklichkeit waren für Hegel
verschiedene Dinge. Mit Unbehagen konstatiert er28, daß nicht nur in
feudalen Ländern die jagdberechtigte Aristokratie die Gesetze mache — wem
fallen da nicht die Holzdiebstahlsdebatten des jungen Karl Marx ein29 —,
sondern auch in bürgerhehen Ländern die Privatinteressen — wie Hegel
bitter und verbittert formuliert — die «edlen Eingeweide» des Staates sind.
Diese Unredlichkeiten des einzeln und organisiert auftretenden
Privatinteresses im Zaume zu halten, sind die Rechte des Menschen und Bürgers
berufen. Obschon Hegel als Ideahst die tatsächlichen Beziehungen zwischen
ökonomischer und politischer Struktur der GeseUschaft auf den Kopf stellt,
mit seiner Charakterisierung der bürgerhehen GeseUschaft als eines «Kampfplatzes

des individuellen Privatinteresses aller gegen alle» gelingt es ihm,
Wesentliches und Bleibendes zur soziologischen Analyse beizusteuern30.

Dem von Hegel konstatierten Bestreben, die Staatsgewalt in den Dienst
schmutzigen Geldvorteils zu stellen, ja sie selbst zum Privateigentum zu
machen und mit dieser Vernichtung des Staates als Wirklichkeit der
sittlichen Idee zugleich auch der Freiheit den Todesstoß zu versetzen, tritt er
mit einer Frage entgegen, die er nicht mehr offen zu beantworten wagt.
«Es wäre eine wichtige Untersuchung», lesen wir in seinen Notizen aus der
Frankfurter Zeit31, «wieviel von dem strengen Eigentumsrecht der dauer-

257



haften Form einer Repubhk aufgeopfert werden müßte. Man hat dem
System des Sansculottismus in Frankreich vielleicht Unrecht getan, wenn
man die Quelle der durch dasselbe beabsichtigten größeren Gleichheit des

Eigentums allein in der Raubgier suchte ...»
So offenbart sich am Ende die Doppelfunktion der Grundrechte im

System der Staatsphilosophie Hegels : Sicherung des Staates und der Bürger
gegen die Privatleidenschaften der Einzelnen einerseits und andererseits

gegen den Mißbrauch der Gewalt durch die Privatinteressen der Behörden
und Beamten. Erfüllt doch die Verfassung, als deren Kern wir die Grundrechte

nachwiesen, ihre Wesensbestimmung, existierende Gerechtigkeit zu
sein, gerade dadurch, daß sie Vorsorge trifft gegen die Willkür der Regierten
und der Regierung32! Insofern sind die Grundrechte, die Hegel nicht
umsonst zu den Grundlagen der Staatseinrichtungen zählt33, normativer
Ausdruck des mysteriösen «Weltgeistes», dessen Recht jedenfalls stärker
ist als das Recht aller konkreten Staaten34.

Hegel löst den Widerspruch zwischen staatlicher und menschlicher
Souveränität, dem Kant zum Opfer gefallen war. Aber — List der Dialektik

— er liefert sich gleichzeitig einem neuen Widerspruch aus : dem Widerspruch

zwischen Freiheit und Eigentum. Auf diesen Widerspruch zwischen
der Freiheit und ihrer «ersten Daseinsweise», dem Eigentum, gründen sich
die Grundrechte bei Hegel35.

Aber diesem Widerspruch steht er als denkender Repräsentant bürgerlicher

Privateigentümer unter deutschen Zuständen wehrlos gegenüber.
Sein Lösungsvorschlag dieses Widerspruchs ist von Anfang bis Ende
illusionär.

Infolge seiner idealistischen Ausgangsposition mystifiziert er das
tatsächliche Abhängigkeitsverhältnis der Freiheit vom Eigentum und der
Grundrechte von dem sie determinierenden sozialen Bezugssystem. Auch
für Hegels Grundrechtstheorie gilt die allgemeine Charakteristik seiner
Staatslehre, daß in ihr das Produzierende, die Gesellschaft, als das Produkt
ihres tatsächlichen Produkts, ihres Staates und Rechts, gesetzt wird36.

Infolge dieser Verkehrung steht alles, was Hegel von den Grundrechten
erwartet, auf dem Kopf. Der Unterbau seiner Rechtsphilosophie ist brüchig,
ihre Voraussetzungen erweisen sich als Unterstellungen, nicht standhaltend
der geschichthchen Wahrheit. Der von Hegel vergötterte Staat war in der
von ihm erlebten und erforschten Zeit objektiv verhindert, einer Gemeinsamkeit

der Interessen von Bauern, Bourgeois und Gutsbesitzern zu dienen,
schon weil es solche gemeinsamen Grundinteressen nicht gab. Der Staat
seiner Zeit konnte eine Gesellschaft der Interessenhomogenität nicht produzieren

; er selbst war das Produkt von Interessenantagonismen. Die Rechte
des Menschen produzierten nicht eine Gesellschaft der «Gleichheit mit
mir»37, sie selbst waren das Produkt einer GeseUschaft, in der die Aus-

258



beutungsfreiheit Weniger die Unterdrückung der Vielen notwendig voraussetzte.

Daraus, daß der Unwissende unfrei ist, folgt noch lange nicht, daß
der Wissende schon frei ist. Als machte das meinen Kerker weit, sehe ich
seiner Enge Notwendigkeit — wie der Dichter sagt.

Ersparen Sie mir die Schuljungenarbeit, die vielen Schlußfolgerungen
aus Hegels Prämissen als auf dem Kopf stehend nachzuweisen. Produktiver
scheint es mir zu sein, einige Probleme aufzuwerfen, die die Konturen einer
Hegel zwar voraussetzenden, sich aber nicht mit seinen Erkenntnissen
begnügenden Grundrechtstheorie anderer Art sichtbar werden lassen38.

Wie die Erfahrungen der Menschheitsgeschichte wohl eindeutig zeigen,
vollzog sich in der Vergangenheit die geseUschaftliche Vorwärtsentwicklung
zwar auf Kosten der Arbeitenden, aber nicht zu ihrem Wohle. Folglich
liegt die Frage auf der Hand, ob nicht die dreifach geflochtene Fessel des

Sklaven, des Leibeigenen und des Proleten (ihr soziales Elend, ihre geistige
Verkümmerung und ihre politische Abhängigkeit) eine Übereinstimmung
der objektiven mit der subjektiven Freiheit für die Mehrheit der Menschen
notwendigerweise verhinderte? So effektvoll Hegels Versuch, das
Individuum auf die Höhe gesellschaftlicher Notwendigkeiten zu heben, in der
Auseinandersetzung mit Subjektivisten und Erbaulichkeitsfanatikern auch
sein mag, letztlich verdeckt seine Grundrechtstheorie den objektiv gegebenen,
antagonistischen Widerspruch zwischen der menschlichen Persönlichkeit
und den ihr aufgedrungenen, in der Produktionsweise wurzelnden
Lebensbedingungen.

So lange die Produktionsmittel privatisiert sind — und das hängt nicht
zu jeder Zeit vom willkürlichen Willen der Produzenten ab —, so lange ist
das persönlichkeitsformende Mittel des Menschen, die Arbeit, zugleich ein
Mittel seiner Ausbeutung. Und so lange kann es keine dauerhafte
Interessenübereinstimmung des Einzelnen mit der Gesellschaft geben.
Allgemeines und Einzelnes widersprechen sich grundsätzlich: der gesellschaftliche

Fortschritt schleudert seine Akteure ins Elend.
Das in den Eigentumsverhältnissen wurzelnde ökonomische Hemmnis

einer allseitigen Menschwerdung des Menschen erfährt durch die Unwissenheit

dieses Menschen über seine tatsächliche Lage und durch die pohtische
Gewalt, die den ökonomisch Mächtigen zuwächst, eine brutale Verhärtung.
So sind die Bedingungen für die Herrschaft von Menschen zugleich die

Bedingungen für die Knechtschaft ihrer Mitmenschen. Daher sind weder
die Privatleidenschaften der Einzelnen noch die Privatinteressen der Behörden,

die im Zaume zu halten die Grundrechte laut Hegel berufen sind,
zufällige Entgleisungen. Im Gegenteil, sie sind notwendige Elemente der
Gesellschaft, zum Teil sogar deren Triebkraft.

Eine Grundrechtstheorie, die den Ansprüchen Hegels, mehr aber noch
den objektiv bedingten Gegebenheiten des menschlichen Zusammenlebens

259



gerecht werden will, wird demnach zu fragen haben, ob eine interessenhomogene

GeseUschaft überhaupt möglich ist.
Nun hat die theoretische Analyse der bürgerlichen GeseUschaft und

ihrer ökonomischen Struktur den Nachweis erbracht39, daß es nicht nur
möglich, sondern nunmehr auch notwendig ist, das Privateigentum an den
Produktionsmitteln und die sich darauf gründende gesellschafthche Arbeitsteilung

samt dem antagonistischen Widerspruch zwischen der menschlichen
Persönlichkeit und den diese Persönhchkeit unterjochenden
Lebensbedingungen zu beseitigen. Das aber ist die materielle Voraussetzung dafür,
daß mit der Aufhebung der Wirtschaftsführung als Privileg einer besonderen

Klasse auch das Bildungs- und Regierungsprivileg aufgehoben werden
kann. Im Ergebnis dieser revolutionären Veränderungen verlangt erstmals
in der Geschichte ihr Voranschreiten nicht die Unterordnung vieler
Menschen unter wenige, sondern die Einordnung aUer in den Plan der frei
vereinigten Individuen.

(Wohlgemerkt, es kann sich nicht darum handeln, die Widersprüche
aus dem gesellschaftlichen Bereich auszumerzen — ein dank Hegel als

utopisch nachgewiesenes Vorhaben. Wohl aber darum, eine übereinstimmende

Zielfunktion für alle Glieder der Gesellschaft zu fixieren, in deren
Verwirklichung Widerspruchsanalyse und -Überwindung nicht wegdenkbare
Methoden und Wege bleiben.)

Erst der von Karl Marx erbrachte Beweis, daß die vom Kapitalismus
erzeugte moderne Industrie die alte Arbeitsteilung revolutioniert und die
Verwandlung des Teilindividuums in ein total entwickeltes Individuum zum
objektiven Produktionsgesetz erhoben hat, ermöglicht eine von Anfang
bis Ende wissenschaftliche Grundrechtstheorie. Da der Kapitalismus
gleichzeitig mit den Bedingungen für die Aufhebung der überkommenen
Arbeitsteilung diese verknöcherte Arbeitsteilung und die von ihr
unzertrennliche Verkümmerung der einzelnen Menschen unaufhörlich produziert,

muß der Kapitalismus mit seinen Wurzeln beseitigt werden, um freie
Bahn für den objektiv notwendigen Fortschritt der Gesellschaft und aller
ihrer Glieder zu schaffen.

Zugegeben, daß eine auf solchen Einsichten aufzubauende
materialistisch-dialektische Grundrechtstheorie Hegels Erkenntnisse aufhebt; aber
aufhebt, indem sie sie zugleich vollendet.

Aktualität

Da Hegel nicht — wie angenommen wurde40 — seine Dialektik im Recht
stille stehen ließ, ist der Grund seiner Grundrechte zugleich vielfacher

260



Stachel im Fleisch so mancher sich modern gebender Grundrechtskonzeption.
Man kann eben nicht ungestraft hinter Hegel zurückgehen.

Wenn es etwa in einer neulich erschienenen Festschrift heißt41, daß der
Maßstab der Rechtsordnung kein sittliches Persönlichkeitsideal sei, sondern
das fragmentarische Durchschnittsbild des billig und gerecht Denkenden,
und wenn anderwärts ergänzt wird, daß sich das Recht darauf beschränken
müsse, Raum für ethisch motiviertes Handeln offen zu halten, so drückt
das eine nicht unberechtigte Furcht vor dem Moloch Staat aus, gewiß42.
Aber den Schutzbereich der Staatsbürger vor der Staatsgewalt von eben
dieser Staatsgewalt, vor der es sich zu schützen gilt — und jederzeit
aufhebbar! — normieren zu lassen, heißt eine Minimalposition zu beziehen,
die noch immer eingerannt wurde, wenn der Leutnant mit seinen drei Mann
anrückte. Grundrechtsformulierungen mit solch einer Zielsetzung erwecken
mehr den Anschein einer Freiheit, als daß sie die Freiheit forcieren helfen.
Heißt es doch auch in den theoretisch kümmerlichen, praktisch jedoch
nicht ungefährlichen Versuchen, die formierte Gesellschaft zu konstituieren:

«So viel Freiheit wie möglich, so viel Bindung wie notwendig43.»
Erst recht verstößt die isolierte, gegen die gesellschaftliche Entwicklung

gerichtete Herauskehrung der individueUen, als asozial interpretierten Freiheit

gegen den guten Geist Hegels. Etwa wenn eine Änderung der
Frontrichtung gewünscht wird dergestalt, daß sich zwar früher die Grundrechte
gegen den Staat gerichtet hätten, heute sich aber gegen die Kollektivierung
richten würden44. Uns scheint diese Umfunktionierung der Grundrechte
darauf hinaus zu laufen, den Staat für befugt zu erklären, sich jede Aufgabe
zu stellen und dabei sich derjenigen Mittel und Methoden zu bedienen, die
ihm zur Meisterung der inneren und äußeren Lage erforderlich scheinen —
und so ist es ja inzwischen auch von einem der Notstandsapologeten
formuliert worden45. Zugleich rechtfertigt solch eine Konzeption das staathche
Verbot jener Kräfte, die sich das Ziel gestellt haben, eine Gesellschaft
herbeiführen zu helfen, in der die Freiheit der Individuen mit der
allgemeinen Freiheit vereinigt ist. Es ist dieser Wunsch nach Frontrichtungsänderung

nur die eine Seite der MedaiUe, auf deren anderer jene Worte
aus dem Urteilsspruch des Bundesverfassungsgerichts geschrieben stehen46,

mit dem die legitime Erbin der klassischen deutschen Philosophie47 in der
Geburtsgegend von Marx und Hegel Ulegalisiert wurde, Freiheitsvokabeln,
die man deshalb nur als frivol bezeichnen kann: «In der freiheithchen
Demokratie ist die Würde des Menschen der oberste Wert. Sie ist
unantastbar, vom Staat zu achten und zu schützen. Das Recht auf Gleichbehandlung

durch den Staat schließt jede wirkliche Unterdrückung durch den
Staat aus. » Diese Worte soUen als Blumen jene Kette zieren, die den
Zuchthäuslern des Dritten Reiches im nun neuformierten Vierten Reich der
Reichen bereits angelegt wurde.

261



In der berechtigten Kritik jener anderen Meinung, nach der die sozialen
Grundrechte überhaupt keine echten Freiheitsrechte seien48, ist neuerdings
die Gegenthese aufgestellt worden, daß zwar früher sich die Grundrechte
gegen den Staat gerichtet hätten, um eine Sphäre privater Autonomie frei
zu halten; heute aber hätten diese Grundrechte ihren negatorischen Charakter

verloren und sich zu Rechten auf Gewährung, auf Teilhabe am
Sozialprodukt emporgemausert49. Wenn man diese interessante Meinung als

Forderung nach Abschlagszahlung interpretieren darf (gut, das ist das Stück
Brot, aber wo bleibt der ganze Laib ist dagegen nichts einzuwenden. Da
diese Auffassung aber eine geschlossene Konzeption sein soll, ist dagegen
zweierlei vorzubringen. Zunächst : wo, wenn nicht in Westdeutschland, hat
die negatorische Funktion der Grundrechte eine höchst aktuelle Bedeutung?
Und dann : vor Konsumtionsgrundrechten einer Wohlstandsgesellschaft, die
es sich leisten kann, muß auch gewarnt werden; die Freiheit zum Genuß
setzt die Freiheit zum Tun voraus, die Änderung der Umwelt des Menschen
hat Hegel mit Recht als Selbstveränderung des Menschen begriffen.

Beschränkt sich aber der Gegenwartswert der Grundrechtsposition
Hegels in dem Nachweis, daß heutige Menschenrechtstheorien und -nor-
mierungen auch seiner Kritik nicht standhalten

Hegels Philosophie — das hat ihre Wirkungsgeschichte bewiesen — ist
nicht nur brauchbar und mißbrauchbar, sie ist als Ausdruck einer
widersprüchlichen internationalen Situation nach 1800 in sich widerspruchsvoll.
Hegel zollt schließlich dem realen Widerspruch zwischen dem
nachrevolutionären Zustand einer siegreichen Bourgeoisie in Frankreich und der
armseligen Ohnmacht einer vorrevolutionären Bougeoisie in Deutschland
Tribut. Andererseits meinen wir nicht, daß man mit Hegel alles und daher
nichts rechtfertigen kann. Wir möchten auch keineswegs all das mit seiner
Theorie verteidigen, was Hegel selbst mit ihr gerechtfertigt oder zugelassen
hat, daß es mit ihr gerechtfertigt wurde.

Wir sehen mit Hegel50 in Hegel den Sohn seiner Zeit und nicht den
unüberholten Theoretiker der modernen Welt, der als deus ex machina
funktionieren soll, wenn die eigenen Argumente ausgegangen sind51. Dazu
achten wir Hegel zu hoch und nehmen unsere eigene Sache zu ernst. Wir
beabsichtigen weder mit Hegels Terminologie zu kokettieren, noch haben
wir es nötig, unser reales Anhegen in Hegels autarke Begriffswelt zu
transformieren.

Und dennoch: es ist weit mehr als ein Akt historischer Gerechtigkeit,
eine Pietät, die gerade wir Hegel schulden, wenn wir versucht haben, Hegels
Bedeutung für die Entwicklung einer wissenschaftlichen Grundrechtstheorie
zu umreißen.

Fahle Erinnerungen haben keine Gewalt im Sturme der Gegenwart.
Hegel wußte das wie kein zweiter vor ihm52. Aber unser Zeitalter ist wie

262



seins eine Zeit der Geburt und des Übergangs zu einer neuen Periode. Und
wir müssen wissen, welche Fragen der Vergangenheit von der Gegenwart
noch nicht beantwortet sind.

Die Menschenrechtskonzeption der Grundrechtskataloge des 18.

Jahrhunderts verzichtete — wie wir glauben dargelegt zu haben — auf eine

aUgemeine Persönlichkeitsentwicklung. Diese Kataloge regulieren als
Ausdruck gesellschaftlicher Antagonismen gesellschaftliche Kompromisse. Sie

normieren den Modus vivendi antagonistischer Gruppen und keiner GeseUschaft

freier Menschen. Hegel hingegen leistet nicht Verzicht auf eine

Gesellschaft, in der die allgemeine Freiheit mit der Freiheit eines jeden
vereinigt ist. Kant resignierte: aus so krummem Holze, als woraus der
Mensch gemacht ist, kann nichts Gerades gezimmert werden53. Hegel
hingegen gab nicht auf. Wer zu seinen Gründen geht, geht nicht zu Grunde.
Der Grund seiner Grundrechte, die Durchsetzung des objektiv Notwendigen

zu regulieren, wirkt noch heute. Darin sehen wir Hegels epochemachendes

und zukunftsträchtiges Verdienst.
Hegels Freiheitskonzeption — richtig verstanden — berauscht nicht den

Menschen, sondern aktiviert ihn. Sie verweist ihn nicht auf Überirdisches,
sie verweist ihn auf sich selbst. Der Mensch, sagt Hegel, muß sich selbst zu
dem machen, was er sein soll54.

Die ganze Geschichte seit Hegel hat bewiesen, daß es in der Tat das

Kernproblem der gegenwärtigen Menschheit ist, um in den Worten des

Kommunistischen Manifests zu sprechen, eine GeseUschaft zu schaffen, in
der die freie Entfaltung eines jeden die Voraussetzung für die freie
Entfaltung aller ist55.

Aber indem Hegel die Rechte des Bürgers als gesellschaftliche Regulatoren,

als Instrumente des Geschichtsprozesses erfaßt, unterstellt er sich
selbst dem Urteil der Geschichte. Das Recht des Weltgeistes geht über alle
besonderen Berechtigungen — sagt Hegel56. Und diese Geschichte hat —
hierin Hegel korrigierend — vielfältig gezeigt, daß der Widerspruch
zwischen Freiheit und Eigentum nicht primär und zunächst mit Grundrechten
überwunden werden kann. Sie hat gezeigt, daß es keine allgemeine, einen

jeden erfassende Persönlichkeitsentwicklung gibt, ohne daß das dreifache
Joch des Menschen, die Ausbeutung, die Unwissenheit und die
Unterdrückung gebrochen wird.

Eine solche Lebenslage für alle Menschen zu schaffen, daß ein jeder
seine menschliche Natur frei entfalten kann, das ist heute, eigentlich erst
heute, das wahre weil innere Ziel dieser unserer Welt.

1Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§ 279), Berlin 1956, S. 245. 2Hegel,
ebenda (§ 319), S. 275. 3Great Political Documents of the United States of America,
Leipzig 1921, S. 53. 4Rousseau, Gesellschaftsvertrag (1/1), Rudolstadt 1953, S. 37.

263



sHegel, Einleitung in die Geschichte der Philosophie, Berlin 1966, S. 73. 6Hoffmeister,
Dokumente zu Hegels Entwicklung, Stuttgart 1936, S. 430. 'Hegel, Vorlesungen über
die Philosophie der Weltgeschichte, Leipzig 1944, S. 926. 8 Hegel, Sämtliche Werke,
Stuttgart 1949ff., Band 10, S. 376; Band 11, S. 56. "Voltaire, Philosophisches Wörterbuch,

Leipzig 1963, S. 213.10Kant, Werke (Cassirer), Berlin 1922, Band 7, S. 31. »Fichte,
Sämtliche Werke, Berlin 1845, Band 3, S. 206. 12Hegel, Sämtliche Werke, Stuttgart
1949ff., Band 19, S. 442f. 13Hegel, Sämtliche Werke, Stuttgart 1949ff., Band 1, S. 481;
Band 6, S. 393f.; Band 15, S. 256f.; Band 19, S. 528; Grundlinien der Philosophie des
Rechts (§ 289), Berlin 1956, S. 254; Schriften zur Politik und Rechtsphilosophie, Leipzig
1923, S. 336ff. 14Hegel, Sämtliche Werke, Stuttgart 1949ff., Band 1, S. 530; Jenenser
Realphilosophie, Leipzig 1931, Band 2, S. 247f. 15Vgl. Marx-Engels, Werke, Berlin
1956,, Band 1, S. 554. 16Zum folgenden: Hegel, Vorlesungen über die Philosophie
der Weltgeschichte, Leipzig 1944, S. 937; Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966,
S. 124, 147, 264. 17Rousseau, Gesellschaftsvertrag (1/6), Rudolstadt 1953, S. 47f.; Hegel,
Theologische Jugendschriften, Tübingen 1907, S. 223. 18Hegel, Ästhetik, Berlin 1955,
S. 135. 19Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 115. 20Hegel, Grundlinien

der Philosophie des Rechts (§§ 258, 260), Berlin 1956, S. 208, 214. 21Hegel,
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, Berlin 1956 (§ 539), S. 417. 22Hegel, Sämtliche

Werke, Stuttgart 1949ff., Band 6, S. 381. 23Hegel, Wissenschaft der Logik, Leipzig
1948, Band 2, S. 63. 24 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§ 260), Berlin
1956, S. 214f. 26Hegel, Jenenser Realphilosophie, Leipzig 1931, Band 2, S. 241 f. 26Hegel,
Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, Leipzig 1944, S. 902. 27 Hegel,
Enzyklopädie, Berlin 1966, S. 416. 28Hegel, Schriften zur Politik und Rechtsphilosophie,
Leipzig 1923, S. 13, 168f., 283, 286, 300. 29 Marx-Engels, Werke, Berhn 1956, Band 1,

5. 130. 30Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§§ 243, 289), Berlin 1956, S. 200,
253. 31 Hoffmeister, Dokumente zu Hegels Entwicklung, Stuttgart 1936, S. 269. 32Vgl.
Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§ 295), Berlin 1956, S. 257; Hegel,
Enzyklopädie (§ 539), Berlin 1966, S. 414. 33Hegel, Sämtliche Werke, Stuttgart 1949ff., Band
6, S. 380. 34Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 148. 35Hegel, Grundlinien

der Philosophie des Rechts (§ 45), Berlin 1956, S. 58; Hegel, Enzyklopädie (§ 489)
Berlin 1966, S. 392. 36Marx-Engels, Werke, Berlin 1956, Band 1, S. 207. 37Hegel,
Einleitung in die Geschichte der Philosophie, Berlin 1966, S. 234. 3SAusführlicher: Kienner,
Studien über die Grundrechte, Berlin 1964. 39Zum folgenden: Marx-Engels, Werke,
Berlin 1962, Band 23, S. 384ff., 508ff., 789ff. 40Bloch, Naturrecht und menschliche
Würde, Frankfurt 1961, S. 145; Höppner, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 1957,
S. 333. 41 Hubmann, in: Nipperdey-Festschrift, München 1965, Band 1, S. 54f. 42Evers,
in: Juristenzeitung 1965, S. 551. 43Zwölf Thesen zur Formierten Gesellschaft, in:
Gesellschaftspolitische Kommentare 13—1965, S. 157 (8. These). 44Weber, Die Verfassung
der Bundesrepublik, Göttingen 1957, S. 11. 4BKrüger, Allgemeine Staatslehre, Stuttgart
1964, S. 786. 46KPD-Prozeß, Dokumentarwerk, Karlsruhe 1956, Band 3, S. 646. 47Marx-
Engels, Werke, Berlin 1962, Band 21, S. 307. 48Leibholz, Strukturprobleme der modernen
Demokratie, Karlsruhe 1964, S. 130. 49Habermas, Theorie und Praxis, Neuwied 1963,
S. 85. 50Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 122. 51 Kroner, Von Kant
bis Hegel, Tübingen 1921, Band 1, S. 6; Ritter, Hegel und die Französische Revolution,
Köln 1957, S. 15. 62Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 19; zustimmend

Lenin, Werke, Berlin 1964, Band 38, S. 297. 53Kant, Werke (Cassirer), Berlin 1922,
Band 4, S. 157f. 54Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 58. ^Marx-
Engels, Werke, Berlin 1959, Band 4, S. 482. 56Hegel, Die Vernunft in der Geschichte,
Berlin 1966, S. 109.

264


	Der Grund der Grundrechte bei Hegel

