Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 3

Artikel: Der Grund der Grundrechte bei Hegel
Autor: Klenner, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Grund der Grundrechte bei Hegel

HERMANN KLENNER, BERLIN (DDR)

Erniichterung

In den bisherigen Menschenrechtsdarstellungen historischer Natur wird der
Beitrag Hegels bei der Herausarbeitung einer wissenschaftlichen Grund-
rechtstheorie iibersehen oder gar negativ veranschlagt. In der Tat: Die
Grundlmien seiner Rechtsphilosophie geben keine geschlossene Analyse
der Bedeutung und des Systems von Grundrechten; vergebens wird man in
ihnen irgend einen Menschenrechtskatalog suchen; erst recht nicht gehen
sie von irgendwelchen Urrechten des Menschen aus. Ja, mit dem «verwor-
renen» Gedanken der Volkssouverdnitiat verwirft Hegel vollig die damals
von den Grundrechten erhoffte Mindest-Funktion, die staatliche Souverini-
tit zugunsten des Menschen einzuschrinkenl. Was soll man auch von
jemandem fiir die Grundrechtstheorie erwarten diirfen, der — wie Hegel —
die Pressefreiheit als Befriedigung jenes prickelnden Triebes, seine Meinung
zu sagen und gesagt zu haben, ins licherlich Philistrose zieht 2.

«We hold these truths are to be selfevident, that all men are created
equal, that they are endowed by their Creator with certain unalienable
Rights, that among these are Life, Liberty and the pursuit of Happiness»,
heiBt es in der Unabhéngigkeitserkldrung der dreizehn Vereinigten Staaten
von Amerika vom 4. Juli 17763. Die Virginia Bill of Rights des gleichen
Jahres rezipiert wie die franzosische Erkldrung der Menschen- und Biirger-
rechte des Revolutionsjahres 1789 einen der fundamentalen Gedanken
Rousseaus, wonach die Menschen von Natur aus gleichermaBen frei sind
und angeborene Rechte besitzen4. Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit
wurden zu Losungen, zum Schlachtruf des revolutioniren Volkes von
Paris. Die Macht dieser Worte ist schwerlich zu gering zu veranschlagen:
Sie waren Norm und Parole zugleich.

Natiirlich bestreitet Hegel nicht, daB Freiheitsgefiihl und Gliickseligkeits-
sehnsucht méchtige Triebkrifte fortschreitender Entwicklung waren. Die
«ungeheuersten Umwilzungen» schreibt er ihnen zu5. Nicht umsonst war
Jean Jacques Rousseau der Held seiner Jugend ¢ und gehorte bis zum Tod
seine geheime Liebe jener Zeit des Sonnenaufgangs, da der Mensch sich
auf den Kopf stellte und die Wirklichkeit nach seinen Gedanken erbaute,
jener revolutiondren Epoche, in der auch Hegel seinen Freiheitsbaum auf-

252



richtete im guten Glauben, nun sei es zur Vers6hnung des Gottlichen mit
der Welt gekommen 7.

Aber Hegels Behandlung der auf dem Gliickseligkeitsstreben der Men-
schen und deren Naturzustandsidylle beruhenden und durch sie legitimierten
Grundrechtskataloge des 18. Jahrhunderts stellt eine vernichtende Kritik
der Illusionen seiner Zeitgenossen dar. Die Wirklichkeit des Weltgeistes sei
nun einmal kein Zuckerlecken und die Perioden des Gliicks seien die leeren
Blatter in der Weltgeschichte®. Vielerorts kritisiert er die unhistorische Vor-
stellung vom goldenen Zeitalter eines unschuldsvollen Urzustandes, jener
«schalen Traumerei» einer natiirlichen Gliickseligkeit. Hegel ware nicht He-
gel, wenn er es bei dieser Kritik bewenden liele. Seine desillusionierende
Analyse bleibt nicht bei den Menschenrechtsparolen der biirgerlichen Ver-
fassungen stehen. Sein Blick dringt zu den Freiheitskonzeptionen vor, die —
normiert und paragraphiert — das philosophische und juristische Signum
der neuen Zeit sein wollen. In diesen legalisierten Freiheitskonzeptionen der
Voltaire, Rousseau, Fichte und Kant sieht er den Grund der Grundrechte
seiner Zeit, die Legitimation ihrer Existenz und den Priifstein ihrer Wahrheit.

Und diese, den damaligen Grundrechtskatalogen (besonders Artikel 4
der franzdsischen Rechteerklarung) zugrunde liegenden Freiheitskonzep-
tionen hielten dem rechtsphilosophischen Vorgehen Hegels nicht stand.
Voltaire definierte die Freiheit geradezu als Willkiir®, Kant konstruierte
die allgemeine Freiheit als Synthese, in der die Willkiir des einen mit der
Willkiir des anderen vereinigt seil® Und selbst Fichte degradiert gelegent-
lich die Freiheit der Allgemeinheit zur Grenze der Freiheit des einzelnen 1.
Aber auch jene anderen literarischen Viter der Grundrechte — wie Hobbes,
vor dessen Naturzustandsdeutung als eines Krieges aller gegen alle Hegel
stets groBen Respekt bekundetel? — deuten den Staatsgriindungsvertrag
als einen partiellen Verzicht auf Teile der Freiheit: mit diesem Vertrag ver-
zichtet namlich «als Kaufpreis bei diesem so schitzenswerten Handel» (wie
es ein Zeitgenosse formulierte) jeder darauf, seinen Mitmenschen beliebig
auszurauben, um desto sicherer den nicht aufgegebenen Teil seiner Freiheit,
sein Figentum etwa, genieBen zu konnen. Dieser nicht aufgegebene, im
Staatsgriindungsvertrag allseits bestitigte Teil einer urspriinglich unbe-
schrankten individuellen Freiheit, das waren oder sollten vielmehr die Ur-
und Grundrechte des Menschen sein.

Hegel geht mit schonungsloser Schirfe, mit Spott und Hohn, mit einer
Unermiidlichkeit, die zur Pedanterie zu werden droht, gegen diese subjekti-
vistischen Konstruktionen vor!3: er erklirt den Begriff einer allgemeinen
Freiheit, die von der Freiheit des einzelnen getrennt ist, zu einer nichtigen
Abstraktion; er verwirft die Ansicht, nach der die Freiheit eine Wahl sein
soll zwischen entgegengesetzten Bestimmtheiten; er zieht gegen die — wie
er ausdriicklich formuliert — «seichte» Auffassung Kants zu Felde, nach

253



der die allgemeine Freiheit auf der Unfreiheit eines jeden fullt und so die
Vernunft zur Schranke der Freiheit denaturiert wird; er wirft Fichte «ideen-
loses Fortgehen mit borniertem Verstande» vor; er macht gewisse Freiheits-
rechte lidcherlich, indem er sie als Zaun eines Tummelplatzes fiir kleine
Leidenschaften und Einbildungen bagatellisiert; er beschuldigt die Natur-
rechtler, dal sie ihre hochstpersonlichen Hoffnungen zu Normen natur-
rechtlichen Ranges hochphilosophieren.

Und hierin liegt der Angelpunkt seines Angriffs auf die iiberkommenen
Grundrechte und ihre Begriindungen: die Vorhegelianer gaben ein gesell-
schaftliches weil objektiv notwendiges Anliegen, die feudalen Fesseln
menschlicher Entwicklung abzustreifen, als privates Problem der einzelnen
aus. Die wechselseitige Asozialitit der Menschen zum Ausgangspunkt aller
Uberlegungen zu machen, die Freiheit zur Beliebigkeit als Freiheit schlecht-
hin ausgeben, statt sie mit der Notwendigkeit zu vereinen und zur Not-
wendigkeit zu erkldaren, heit die zu iiberwindenden gesellschaftlichen
Antagonismen zu privaten Widerspriichen zwischen einzelnen herabzu-
mindern und sie gleichzeitig als ewigwihrend auszugeben. Hegel hingegen
rechtfertigte sowohl den Feudalismus als auch dessen Uberwindung ein-
schlieBlich der Jakobinerdiktatur als jeweils notwendige Entwicklungsstufen
der Gesellschaft4.

Hegels Dialektik macht SchluB8 mit der antihistorischen Auffassung, daB
die Freiheiten im Himmel hingen, von wo man sie getrosten Mutes und
jederzeit herunterholen kénne. Die Freiheit, die allein auf der Zufilligkeit
der menschlichen Handlungen beruht, ist nach Hegel nicht zu retten, die
Ideale der Aufklarer erweisen sich als Illusionen.

(Nebenbei bemerkt: mir scheint in der desillusionierenden Rolle Hegels
einer der Griinde fiir seine von tragischen Ziigen nicht freie Funktion in
Deutschland zu liegen. Hegels desillusionierende Funktion war wohl zeit-
gemiB fiir das biirgerliche Westeuropa, sie war noch nicht zeitgeméil fiir
die halbfeudalen deutschen Zustinde.)

Hegel vorwerfen wollen, daB er nicht die Grundrechte der ersten biirger-
lichen Verfassungen systematisierte, hei3t ihm vorwerfen, daB er nicht die
Illusionen ihrer Urheber teilte. Indem Hegel diese Grundrechte samt ihren
Griinden wog und zu leicht befand, bewies er sich auf der Hohe seiner Zeit,
der nachrevolutionidren Periode einer siegreichen Bourgeoisie.

Aber es wire voreilig und vordergriindig, Hegel als bloBen Gegenspieler
Rousseaus oder Kants zu sehen. Hegels Rechtsphilosophie 16st zwar die
Grundrechtspositionen der Aufkldrer auf, sie vollendet aber gleichzeitig
ihr Anliegen. Hegel zieht gegen Rousseau zu Felde, wie Napoleon gegen
Robespierre: um dessen Werk zu retten; mehr noch, Hegel ist im Bereich
des Denkens das, was Cromwell einst im Bereich der Taten war: Robes-
pierre und Napoleon in einer Person15.

254



Konstruktion

Hegel kann nicht aus der Grundrechtsgeschichte verbannt werden, nur
weil er an die Grundrechtskataloge des 18. Jahrhunderts die Sonde seiner
unbarmherzigen Kritik legte. SchlieBlich gab er seiner Mitwelt und uns weit
mehr als Kritik am Vergangenen. Er konzipierte eine Rechts- und Ver-
fassungslehre, die — erstaunlich, wie lange man das iibersehen konnte —
in ihrer Mitte eine Grundrechtstheorie von unerhértem Anspruch ent-
halt.

Hegel argumentiert griindlich. Fiir ihn kann die Freiheitsidee, der End-
zweck der Weltgeschichte, nur vermittels des Wissens und Wollens, der
Tatigkeit der Menschen verwirklicht werden!6. So sieht er im Staat die
objektive Einheit von Freiheitsidee und Freiheitsverwirklichung. Wenn der
verniinftige Staat aber die weltliche Verwirklichung der Freiheit ist, gehorcht
der den staatlichen Gesetzen gehorchende Mensch nur sich selbst. (Neben-
bei: hier lebt bei Hegel der Gedanke Rousseaus fort, nach dem es darauf
ankomme, eine Gemeinschaft zu finden, in der jeder, der sich mit der
Gesamtheit verbindet, nur sich selbst gehorcht17!) Der Mensch ist in Hegels
verniinftigem Staat in dem MaB frei und entwickelt in dem Umfange die
Totalitat seines Wesens, in dem er seinen individuellen Willen auf die Héhe
der objektiven Gesetze erhebt, deren Anforderungen zum MaBstab seines
Verhaltens werden. «Im wahrhaft verniinftig gegliederten Staat», sagt
Hegel18, «sind alle Gesetze und Einrichtungen nichts als eine Realisation
der Freiheit ... Ist dies der Fall», so argumentiert Hegel weiter, «so findet
die einzelne Vernunft in diesen Institutionen nur die Wirklichkeit ihres
eigenen Wesens», und noch deutlicher in seinen geschichtsphilosophischen
Vorlesungen1?: «Denn das Gesetz ist die Objektivitdt des Geistes und der
Wille in seiner Wahrheit; und nur der Wille, der dem Gesetz gehorcht, ist
frei: denn er gehorcht sich selbst und ist bei sich selbst und also frei.»

Die von Hegel (freilich durch Anstrengung des Begriffs bloB) erzielte
Aufhebung der subjektiven in der objektiven Freiheit ist fiir ihn keine
Vernichtung der Subjektivitdt20. Im Gegenteil: sie ist ihre Bliite auf dem
Mutterboden der Gemeinschaft. Daran sollte kein Zweifel bestehen. Wer
welche hat, moge sich jenes Abschnittes in der Phinomenologie erinnern,
der den Titel triagt «Die absolute Freiheit und der Schrecken», eines
Abschnittes, der jener Rede Robespierres vom 5. Februar 1794 nachgebildet
ist, die in die Geschichte als Apotheose der Tugend und des Terrors ein-
gegangen ist.

Wenn es gelingt, den subjektiven Willen mit dem objektiven Willen
«auszusdhnen», ist mit der Einheit des allgemeinen Willens und des Willens
der Finzelnen auch der Antagonismus zwischen den Rechten des Staates
und den Rechten der Individuen iiberwunden. Und in der Tat, darauf zielt

235



Hegel: mit dem Gegensatz von Mensch und Gesellschaft, mit dem Gegen-
satz von Freiheit und Notwendigkeit, fallt bei ihm auch der Gegensatz von
Rechten und Pflichten. Wie es seiner Meinung nach die Aufgabe der Staats-
angestellten ist, die objektive Notwendigkeit in die staatlichen Gesetze ein-
flieBen zu lassen — Gesetze werden nach Hegel nicht erfunden, sondern
gefunden —, ist es die Aufgabe des Biirgers, sein Verhalten an den als
objektiv notwendig zu erkennenden Gesetzen zu orientieren. Damit richtet
sich Hegels Rechtsphilosophie sowohl gegen die Willkiir des Individuums
als auch — was traurigerweise weniger oft bemerkt zu werden pflegt —
gegen die Willkiir von Institutionen, die sich anmafBen, Staat zu sein.

Damit hebt Hegel in der ihm eigenen, also idealistischen Art den Wider-
spruch auf, der seit dem Leveller-Agreement of People (1647) an der
Durchschlagskraft aller revolutiondren Grundrechtsdokumente friB3t: einer-
seits wurde die Volkssouverdnitdt proklamiert und andererseits die Ein-
schrinkung eben dieser Volkssouverdnitit durch die Grundrechte.

Fiir Hegel steht demzufolge die Grundrechtsproklamierung nicht als
auswechselbarer, ja nicht einmal als selbstindiger Bestandteil einer ver-
niinftigen Verfassung. Er definiert die Verfassung selbst als die Bestimmung
der Rechte des Biirgers und die Organisation ihrer Verwirklichung?!. Fiir
ihn sind diese Rechte nicht der Sonntagsteil von Konstitutionen, zur ein-
lullenden Erbauung vorangestellt, fiir Hegel sind die Rechte des Menschen
nicht Vorspann, sondern Kern der Verfassung; sie sind ihr eigentlicher
Sinn: GrundriB fiir eine zu entwerfende Gesetzgebung; sie sind — wie es
in seiner Landstdndeschrift heilt, die «bleibenden Regulatoren» 22,

Der Grund der Grundrechte des 18. Jahrhunderts lag fiir Hegel in einem
Freiheitsbegriff, der nur die partielle Befreiung des Menschen ermdglichte.
— Worin lag nun der Grund seiner eigenen Grundrechtskonzeption? Das
Wesen bestimmt sich selbst als Grund, sagt Hegel in seiner groBen Logik 23.
Das Wesen seiner eigenen Grundrechtskonzeption, den Grund seiner eige-
nen Grundrechtspostulate sieht Hegel in der totalen Befreiung des Menschen,
in seiner vollstindigen Entwicklung und der Anerkennung seines Rechts
fur sich bis zum Extrem 24. Wohlgemerkt, diese Entwicklung der Subjektivi-
tdt vollzieht sich fiir Hegel weder auBlerhalb der Objektivitit noch gar
gegen sie. Das ist ja gerade das GroBartige seiner Grundrechtstheorie, dal3
sie die sich durchdringende Einheit der Allgemeinheit und der Einzelheit,
der objektiven und der subjektiven Freiheit, als Boden der Personlichkeits-
auffassung nicht zugunsten formaler Positionen verlafBt.

In den Rechten und Pflichten des Biirgers sieht Hegel die Instrumente
eines gesellschaftlichen und zugleich personlichen Voranschreitens; eines
Wirksamwerdens der konkreten Freiheit; einer Aufhebung der blinden
Notwendigkeit — der Gottlichkeit des Tieres, wie Hegel sagt — in der
gewufiten Notwendigkeit25. Die Grundrechte sind nicht ein Zaun, hinter

256



dessen Schutz sich die Freisetzung anarchischer Krifte vollzieht; sie sind
aber auch kein Instrument zur Unterordnung der Individuen in ein Joch.
Vielmehr dienen sie der Einordnung des Einzelnen in die Gesellschaft
und ihre Entwicklung. Sie sind ein Regulator neuer Art zur Widerspruchs-
iiberwindung.

Damit ist die Frage nach der Notwendigkeit eines solchen juristischen
Instrumentariums aufgeworfen. Hierfiir gibt es bei Hegel keine geschlossene
Konzeption mehr; er selbst wirft das Problem auch nicht explizit auf.
Gleichwohl liegt hier eine der interessantesten, wenn auch nur zu oft iiber-
sehenen Seiten der ganzen politischen Philosophie Hegels.

Als Realist grofen Stils, der er bei all seinem Idealismus geblieben ist,
weill er um den MiBBbrauch der Freiheitsvokabel. Man mul3, wenn von
Freiheit die Rede ist, wohl acht geben, ob es nicht eigentlich Privatinteressen
sind, von denen gesprochen wird — sagt Hegel 26.

Von zwei Seiten her argwéhnt er unsauberen EinfluB auf das angeblich
begierdelose BewuBtsein: Im gewollten Gegensatz zu den bekannten Men-
schenrechtsparolen von der Freiheit und der Gleichheit all dessen, was
Menschenantlitz tragt, erkennt Hegel, daB Freiheit die hochste Ausbildung
all dessen ist, worin die Menschen ungleich sind 27.

Aber nicht nur vom Einzelnen droht Gefahr. Fiir Hegel verkorpert der
tatsidchlich existierende Staat nicht a priori die Staatsidee, genausowenig
wie jedes Gesetz, blo3 weil es Gesetz ist, eine Inhaltsbestimmung der objek-
tiven Freiheit darstellt: Existenz und Wirklichkeit waren fiir Hegel ver-
schiedene Dinge. Mit Unbehagen konstatiert er28, daB nicht nur in feu-
dalen Lindern die jagdberechtigte Aristokratie die Gesetze mache — wem
fallen da nicht die Holzdiebstahlsdebatten des jungen Karl Marx ein?? —,
sondern auch in biirgerlichen Lindern die Privatinteressen — wie Hegel
bitter und verbittert formuliert — die «edlen Eingeweide» des Staates sind.
Diese Unredlichkeiten des einzeln und organisiert auftretenden Privat-
interesses im Zaume zu halten, sind die Rechte des Menschen und Biirgers
berufen. Obschon Hegel als Idealist die tatsédchlichen Beziehungen zwischen
O6konomischer und politischer Struktur der Gesellschaft auf den Kopf stellt,
mit seiner Charakterisierung der biirgerlichen Gesellschaft als eines « Kampf-
platzes des individuellen Privatinteresses aller gegen alle» gelingt es ihm,
Wesentliches und Bleibendes zur soziologischen Analyse beizusteuern 39.

Dem von Hegel konstatierten Bestreben, die Staatsgewalt in den Dienst
schmutzigen Geldvorteils zu stellen, ja sie selbst zum Privateigentum zu
machen und mit dieser Vernichtung des Staates als Wirklichkeit der sitt-
lichen Idee zugleich auch der Freiheit den TodesstoB zu versetzen, tritt er
mit einer Frage entgegen, die er nicht mehr offen zu beantworten wagt.
«Es wire eine wichtige Untersuchung», lesen wir in seinen Notizen aus der
Frankfurter Zeit3!, «wieviel von dem strengen Eigentumsrecht der dauer-

257



haften Form einer Republik aufgeopfert werden miiite. Man hat dem
System des Sansculottismus in Frankreich vielleicht Unrecht getan, wenn
man die Quelle der durch dasselbe beabsichtigten groferen Gleichheit des
Eigentums allein in der Raubgier suchte ...»

So offenbart sich am Ende die Doppelfunktion der Grundrechte im
System der Staatsphilosophie Hegels: Sicherung des Staates und der Biirger
gegen die Privatleidenschaften der Einzelnen einerseits und andererseits
gegen den MiBbrauch der Gewalt durch die Privatinteressen der Behorden
und Beamten. Erfiillt doch die Verfassung, als deren Kern wir die Grund-
rechte nachwiesen, ihre Wesensbestimmung, existierende Gerechtigkeit zu
sein, gerade dadurch, daB sie Vorsorge trifft gegen die Willkiir der Regierten
und der Regierung32! Insofern sind die Grundrechte, die Hegel nicht
umsonst zu den Grundlagen der Staatseinrichtungen z#hlt33, normativer
Ausdruck des mysteriosen « Weltgeistes», dessen Recht jedenfalls starker
ist als das Recht aller konkreten Staaten 34,

Hegel 16st den Widerspruch zwischen staatlicher und menschlicher
Souverinitit, dem Kant zum Opfer gefallen war. Aber — List der Dialek-
tik — er liefert sich gleichzeitig einem neuen Widerspruch aus: dem Wider-
spruch zwischen Freiheit und Eigentum. Auf diesen Widerspruch zwischen
der Freiheit und ihrer «ersten Daseinsweise», dem Eigentum, griinden sich
die Grundrechte bei Hegel 35.

Aber diesem Widerspruch steht er als denkender Repridsentant biirger-
licher Privateigentiimer unter deutschen Zustinden wehrlos gegeniiber.
Sein Losungsvorschlag dieses Widerspruchs ist von Anfang bis Ende
illusionr.

Infolge seiner idealistischen Ausgangsposition mystifiziert er das tat-
sichliche Abhingigkeitsverhiltnis der Freiheit vom Eigentum und der
Grundrechte von dem sie determinierenden sozialen Bezugssystem. Auch
fiir Hegels Grundrechtstheorie gilt die allgemeine Charakteristik seiner
Staatslehre, daB3 in 1hr das Produzierende, die Gesellschaft, als das Produkt
ihres tatsdchlichen Produkts, ihres Staates und Rechts, gesetzt wird 36.

Infolge dieser Verkehrung steht alles, was Hegel von den Grundrechten
erwartet, auf dem Kopf. Der Unterbau seiner Rechtsphilosophie ist briichig,
ihre Voraussetzungen erweisen sich als Unterstellungen, nicht standhaltend
der geschichtlichen Wahrheit. Der von Hegel vergotterte Staat war in der
von ithm erlebten und erforschten Zeit objektiv verhindert, einer Gemein-
samkeit der Interessen von Bauern, Bourgeois und Gutsbesitzern zu dienen,
schon weil es solche gemeinsamen Grundinteressen nicht gab. Der Staat
seiner Zeit konnte eine Gesellschaft der Interessenhomogenitét nicht produ-
zieren; er selbst war das Produkt von Interessenantagonismen. Die Rechte
des Menschen produzierten nicht eine Gesellschaft der «Gleichheit mit
mir» 37, sie selbst waren das Produkt einer Gesellschaft, in der die Aus-

258



beutungsfreiheit Weniger die Unterdriickung der Vielen notwendig voraus-
setzte. Daraus, daBl der Unwissende unfrei ist, folgt noch lange nicht, daB3
der Wissende schon frei ist. Als machte das meinen Kerker weit, sehe ich
seiner Enge Notwendigkeit — wie der Dichter sagt.

Ersparen Sie mir die Schuljungenarbeit, die vielen SchluBlfolgerungen
aus Hegels Pramissen als auf dem Kopf stehend nachzuweisen. Produktiver
scheint es mir zu sein, einige Probleme aufzuwerfen, die die Konturen einer
Hegel zwar voraussetzenden, sich aber nicht mit seinen Erkenntnissen
begniigenden Grundrechtstheorie anderer Art sichtbar werden lassen 38.

Wie die Erfahrungen der Menschheitsgeschichte wohl eindeutig zeigen,
vollzog sich in der Vergangenheit die gesellschaftliche Vorwirtsentwicklung
zwar auf Kosten der Arbeitenden, aber nicht zu ihrem Wohle. Folglich
liegt die Frage auf der Hand, ob nicht die dreifach geflochtene Fessel des
Sklaven, des Leibeigenen und des Proleten (ihr soziales Elend, ihre geistige
Verkiimmerung und ihre politische Abhingigkeit) eine Ubereinstimmung
der objektiven mit der subjektiven Freiheit fiir die Mehrheit der Menschen
notwendigerweise verhinderte? So effektvoll Hegels Versuch, das Indi-
viduum auf die Hohe gesellschaftlicher Notwendigkeiten zu heben, in der
Auseinandersetzung mit Subjektivisten und Erbaulichkeitsfanatikern auch
sein mag, letztlich verdeckt seine Grundrechtstheorie den objektiv gegebenen,
antagonistischen Widerspruch zwischen der menschlichen Personlichkeit
und den ihr aufgedrungenen, in der Produktionsweise wurzelnden Lebens-
bedingungen.

So lange die Produktionsmittel privatisiert sind — und das hidngt nicht
zu jeder Zeit vom willkiirlichen Willen der Produzenten ab —, so lange ist
das personlichkeitsformende Mittel des Menschen, die Arbeit, zugleich ein
Mittel seiner Ausbeutung. Und so lange kann es keine dauerhafte Inter-
esseniibereinstimmung des Einzelnen mit der Gesellschaft geben. Allge-
meines und Einzelnes widersprechen sich grundsitzlich: der gesellschaft-
liche Fortschritt schleudert seine Akteure ins Elend.

Das in den Eigentumsverhiltnissen wurzelnde dkonomische Hemmnis
einer allseitigen Menschwerdung des Menschen erfahrt durch die Unwissen-
heit dieses Menschen iiber seine tatsichliche Lage und durch die politische
Gewalt, die den 6konomisch Michtigen zuwichst, eine brutale Verhirtung.
So sind die Bedingungen fiir die Herrschaft von Menschen zugleich die
Bedingungen fiir die Knechtschaft ihrer Mitmenschen. Daher sind weder
die Privatleidenschaften der Einzelnen noch die Privatinteressen der Behor-
den, die im Zaume zu halten die Grundrechte laut Hegel berufen sind,
zufillige Entgleisungen. Im Gegenteil, sie sind notwendige Elemente der
Gesellschaft, zum Teil sogar deren Triebkraft.

Eine Grundrechtstheorie, die den Anspriichen Hegels, mehr aber noch
den objektiv bedingten Gegebenheiten des menschlichen Zusammenlebens

259



gerecht werden will, wird demnach zu fragen haben, ob eine interessen-
homogene Gesellschaft {iberhaupt moglich ist.

Nun hat die theoretische Analyse der biirgerlichen Gesellschaft und
ihrer 6konomischen Struktur den Nachweis erbracht3®, dall es nicht nur
moglich, sondern nunmehr auch notwendig ist, das Privateigentum an den
Produktionsmitteln und die sich darauf griindende gesellschaftliche Arbeits-
teilung samt dem antagonistischen Widerspruch zwischen der menschlichen
Personlichkeit und den diese Personlichkeit unterjochenden Lebensbe-
dingungen zu beseitigen. Das aber ist die materielle Voraussetzung dafiir,
daB mit der Aufhebung der Wirtschaftsfithrung als Privileg einer beson-
deren Klasse auch das Bildungs- und Regierungsprivileg aufgehoben werden
kann. Im Ergebnis dieser revolutiondren Verinderungen verlangt erstmals
in der Geschichte ihr Voranschreiten nicht die Unterordnung vieler Men-
schen unter wenige, sondern die Einordnung aller in den Plan der frei
vereinigten Individuen.

(Wohlgemerkt, es kann sich nicht darum handeln, die Widerspriiche
aus dem gesellschaftlichen Bereich auszumerzen — ein dank Hegel als
utopisch nachgewiesenes Vorhaben. Wohl aber darum, eine iibereinstim-
mende Zielfunktion fiir alle Glieder der Gesellschaft zu fixieren, in deren
Verwirklichung Widerspruchsanalyse und -iiberwindung nicht wegdenkbare
Methoden und Wege bleiben.)

Erst der von Karl Marx erbrachte Beweis, daB die vom Kapitalismus
erzeugte moderne Industrie die alte Arbeitsteilung revolutioniert und die
Verwandlung des Teilindividuums in ein total entwickeltes Individuum zum
objektiven Produktionsgesetz erhoben hat, ermdéglicht eine von Anfang
bis Ende wissenschaftliche Grundrechtstheorie. Da der Kapitalismus
gleichzeitig mit den Bedingungen fiir die Aufhebung der iiberkommenen
Arbeitsteilung diese verknocherte Arbeitsteilung und die von ihr unzer-
trennliche Verkiimmerung der einzelnen Menschen unaufhérlich produ-
ziert, mull der Kapitalismus mit seinen Wurzeln beseitigt werden, um freie
Bahn fiir den objektiv notwendigen Fortschritt der Gesellschaft und aller
ihrer Glieder zu schaffen.

Zugegeben, dall eine auf solchen Einsichten aufzubauende materia-
listisch-dialektische Grundrechtstheorie Hegels Erkenntnisse aufhebt; aber
aufhebt, indem sie sie zugleich vollendet.

Aktualitat

Da Hegel nicht — wie angenommen wurde4? — seine Dialektik im Recht
stille stehen lieB, ist der Grund seiner Grundrechte zugleich vielfacher

260



Stachel im Fleisch so mancher sich modern gebender Grundrechtskonzep-
tion. Man kann eben nicht ungestraft hinter Hegel zuriickgehen.

Wenn es etwa in einer neulich erschienenen Festschrift hei3t4l, daBl der
MaBstab der Rechtsordnung kein sittliches Persénlichkeitsideal sei, sondern
das fragmentarische Durchschnittsbild des billig und gerecht Denkenden,
und wenn anderwérts ergianzt wird, daB sich das Recht darauf beschrinken
miisse, Raum fiir ethisch motiviertes Handeln offen zu halten, so driickt
das eine nicht unberechtigte Furcht vor dem Moloch Staat aus, gewi342.
Aber den Schutzbereich der Staatsbiirger vor der Staatsgewalt von eben
dieser Staatsgewalt, vor der es sich zu schiitzen gilt — uund jederzeit auf-
hebbar! — normieren zu lassen, heit eine Minimalposition zu beziehen,
die noch immer eingerannt wurde, wenn der Leutnant mit seinen drei Mann
anriickte. Grundrechtsformulierungen mit solch einer Zielsetzung erwecken
mehr den Anschein einer Freiheit, als daB3 sie die Freiheit forcieren helfen.
Heilt es doch auch in den theoretisch kiimmerlichen, praktisch jedoch
nicht ungefdhrlichen Versuchen, die formierte Gesellschaft zu konstitu-
ieren: «So viel Freiheit wie méglich, so viel Bindung wie notwendig43.»

Erst recht verstoBt die isolierte, gegen die gesellschaftliche Entwicklung
gerichtete Herauskehrung der individuellen, als asozial interpretierten Frei-
heit gegen den guten Geist Hegels. Etwa wenn eine Anderung der Front-
richtung gewiinscht wird dergestalt, daB sich zwar friither die Grundrechte
gegen den Staat gerichtet hiitten, heute sich aber gegen die Kollektivierung
richten wiirden44. Uns scheint diese Umfunktionierung der Grundrechte
darauf hinaus zu laufen, den Staat fiir befugt zu erkliiren, sich jede Aufgabe
zu stellen und dabei sich derjenigen Mittel und Methoden zu bedienen, die
ihm zur Meisterung der inneren und duBeren Lage erforderlich scheinen —
und so ist es ja inzwischen auch von einem der Notstandsapologeten for-
muliert worden 45, Zugleich rechtfertigt solch eine Konzeption das staatliche
Verbot jener Krifte, die sich das Ziel gestellt haben, eine Gesellschaft
herbeifithren zu helfen, in der die Freiheit der Individuen mit der allge-
meinen Freiheit vereinigt ist. Es ist dieser Wunsch nach Frontrichtungs-
dnderung nur die eine Seite der Medaille, auf deren anderer jene Worte
aus dem Urteilsspruch des Bundesverfassungsgerichts geschrieben stehen 46,
mit dem die legitime Erbin der klassischen deutschen Philosophie47? in der
Geburtsgegend von Marx und Hegel illegalisiert wurde, Freiheitsvokabeln,
die man deshalb nur als frivol bezeichnen kann: «In der freiheitlichen
Demokratie ist die Wiirde des Menschen der oberste Wert. Sie ist unan-
tastbar, vom Staat zu achten und zu schiitzen. Das Recht auf Gleichbehand-
lung durch den Staat schlieBt jede wirkliche Unterdriickung durch den
Staat aus.» Diese Worte sollen als Blumen jene Kette zieren, die den Zucht-
hiuslern des Dritten Reiches im nun neuformierten Vierten Reich der
Reichen bereits angelegt wurde.

261



In der berechtigten Kritik jener anderen Meinung, nach der die sozialen
Grundrechte iiberhaupt keine echten Freiheitsrechte seien 48, ist neuerdings
die Gegenthese aufgestellt worden, daB zwar friiher sich die Grundrechte
gegen den Staat gerichtet hiitten, um eine Sphére privater Autonomie frei
zu halten ; heute aber hitten diese Grundrechte ihren negatorischen Charak-
ter verloren und sich zu Rechten auf Gewdhrung, auf Teilhabe am Sozial-
produkt emporgemausert4®. Wenn man diese interessante Meinung als
Forderung nach Abschlagszahlung interpretieren darf (gut, das ist das Stiick
Brot, aber wo bleibt der ganze Laib?), ist dagegen nichts einzuwenden. Da
diese Auffassung aber eine geschlossene Konzeption sein soll, ist dagegen
zweierlei vorzubringen. Zunichst: wo, wenn nicht in Westdeutschland, hat
die negatorische Funktion der Grundrechte eine hochst aktuelle Bedeutung?
Und dann: vor Konsumtionsgrundrechten einer Wohlstandsgesellschaft, die
es sich leisten kann, muB3 auch gewarnt werden; die Freiheit zum Genuf
setzt die Freiheit zum Tun voraus, die Anderung der Umwelt des Menschen
hat Hegel mit Recht als Selbstverdnderung des Menschen begriffen.

Beschrinkt sich aber der Gegenwartswert der Grundrechtsposition
Hegels in dem Nachweis, da3 heutige Menschenrechtstheorien und -nor-
mierungen auch seiner Kritik nicht standhalten?

Hegels Philosophie — das hat ihre Wirkungsgeschichte bewiesen — ist
nicht nur brauchbar und mifBbrauchbar, sie ist als Ausdruck einer wider-
spriichlichen internationalen Situation nach 1800 in sich widerspruchsvoll.
Hegel zollt schlieBlich dem realen Widerspruch zwischen dem nachrevo-
lutiondren Zustand einer siegreichen Bourgeoisie in Frankreich und der
armseligen Ohnmacht einer vorrevolutiondren Bougeoisie in Deutschland
Tribut. Andererseits meinen wir nicht, dall man mit Hegel alles und daher
nichts rechtfertigen kann. Wir mdchten auch keineswegs all das mit seiner
Theorie verteidigen, was Hegel selbst mit ihr gerechtfertigt oder zugelassen
hat, dal3 es mit ihr gerechtfertigt wurde.

Wir sehen mit Hegel3? in Hegel den Sohn seiner Zeit und nicht den
uniiberholten Theoretiker der modernen Welt, der als deus ex machina
funktionieren soll, wenn die eigenen Argumente ausgegangen sind31l. Dazu
achten wir Hegel zu hoch und nehmen unsere eigene Sache zu ernst. Wir
beabsichtigen weder mit Hegels Terminologie zu kokettieren, noch haben
wir es notig, unser reales Anliegen in Hegels autarke Begriffswelt zu trans-
formieren.

Und dennoch: es ist weit mehr als ein Akt historischer Gerechtigkeit,
eine Pietit, die gerade wir Hegel schulden, wenn wir versucht haben, Hegels
Bedeutung fiir die Entwicklung einer wissenschaftlichen Grundrechtstheorie
zu umreilen.

Fahle Erinnerungen haben keine Gewalt im Sturme der Gegenwart.
Hegel wulite das wie kein zweiter vor ihm?32. Aber unser Zeitalter ist wie

262



seins eine Zeit der Geburt und des Ubergangs zu einer neuen Periode. Und
wir miissen wissen, welche Fragen der Vergangenheit von der Gegenwart
noch nicht beantwortet sind.

Die Menschenrechtskonzeption der Grundrechtskataloge des 18. Jahr-
hunderts verzichtete — wie wir glauben dargelegt zu haben — auf eine
allgemeine Personlichkeitsentwicklung. Diese Kataloge regulieren als Aus-
druck gesellschaftlicher Antagonismen gesellschaftliche Kompromisse. Sie
normieren den Modus vivendi antagonistischer Gruppen und keiner Gesell-
schaft freier Menschen. Hegel hingegen leistet nicht Verzicht auf eine
Gesellschaft, in der die allgemeine Freiheit mit der Freiheit eines jeden
vereinigt ist. Kant resignierte: aus so krummem Holze, als woraus der
Mensch gemacht ist, kann nichts Gerades gezimmert werden 3. Hegel hin-
gegen gab nicht auf. Wer zu seinen Griinden geht, geht nicht zu Grunde.
Der Grund seiner Grundrechte, die Durchsetzung des objektiv Notwendi-
gen zu regulieren, wirkt noch heute. Darin sehen wir Hegels epochemachen-
des und zukunftstrachtiges Verdienst.

Hegels Freiheitskonzeption — richtig verstanden — berauscht nicht den
Menschen, sondern aktiviert ihn. Sie verweist ihn nicht auf Uberirdisches,
sie verweist ihn auf sich selbst. Der Mensch, sagt Hegel, muB sich selbst zu
dem machen, was er sein soll 54,

Die ganze Geschichte seit Hegel hat bewiesen, daBl es in der Tat das
Kernproblem der gegenwirtigen Menschheit ist, um in den Worten des
Kommunistischen Manifests zu sprechen, eine Gesellschaft zu schaffen, in
der die freie Entfaltung eines jeden die Voraussetzung fiir die freie Ent-
faltung aller ist 32,

Aber indem Hegel die Rechte des Biirgers als gesellschaftliche Regula-
toren, als Instrumente des Geschichtsprozesses erfallt, unterstellt er sich
selbst dem Urteil der Geschichte. Das Recht des Weltgeistes geht iiber alle
besonderen Berechtigungen — sagt Hegel%6. Und diese Geschichte hat —
hierin Hegel korrigierend — vielfiltig gezeigt, daB der Widerspruch zwi-
schen Freiheit und Eigentum nicht priméir und zunéchst mit Grundrechten
iiberwunden werden kann. Sie hat gezeigt, daB es keine allgemeine, einen
jeden erfassende Persdnlichkeitsentwicklung gibt, ohne daB das dreifache
Joch des Menschen, die Ausbeutung, die Unwissenheit und die Unter-
driickung gebrochen wird.

Eine solche Lebenslage fiir alle Menschen zu schaffen, daB ein jeder
seine menschliche Natur frei entfalten kann, das ist heute, eigentlich erst
heute, das wahre weil innere Ziel dieser unserer Welt.

1Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§ 279), Berlin 1956, S. 245. 2Hegel,
ebenda (§ 319), S. 275. 3Great Political Documents of the United States of America,
Leipzig 1921, S. 53. 4Rousseau, Gesellschaftsvertrag (1/1), Rudolstadt 1953, S. 37.

263



5Hegel, Einleitung in die Geschichte der Philosophie, Berlin 1966, S. 73. 8 Hoffmeister,
Dokumente zu Hegels Entwicklung, Stuttgart 1936, S. 430. “Hegel, Vorlesungen uber
die Philosophie der Weltgeschichte, Leipzig 1944, S. 926. 8Hegel, Simtliche Werke,
Stuttgart 1949ff., Band 10, S. 376; Band 11, S. 56. ?Voltaire, Philosophisches Worter-
buch, Leipzig 1963, S. 213. 19Kant, Werke (Cassirer), Berlin 1922, Band 7, S. 31. 1 Fichte,
Samtliche Werke, Berlin 1845, Band 3, S. 206. 12Hegel, Simtliche Werke, Stuttgart
1949ff., Band 19, S. 442f. 13Hegel, Samtliche Werke, Stuttgart 1949ff., Band 1, S. 481;
Band 6, S. 393f.; Band 15, S. 256f.; Band 19, S. 528; Grundlinien der Philosophie des
Rechts (§ 289), Berlin 1956, S. 254; Schriften zur Politik und Rechtsphilosophie, Leipzig
1923, S. 336ff. 14Hegel, Samtliche Werke, Stuttgart 1949ff., Band 1, S. 530; Jenenser
Realphilosophie, Leipzig 1931, Band 2, S. 247f. 15Vgl. Marx-Engels, Werke, -Berlin
1956,, Band 1, S. 554. 1%Zum folgenden: Hegel, Vorlesungen uber die Philosophie
der Weltgeschichte, Leipzig 1944, S. 937; Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966,
S. 124, 147, 264. 17 Rousseau, Gesellschaftsvertrag (I1/6), Rudolstadt 1953, S. 47f.; Hegel,
Theologische Jugendschriften, Tiibingen 1907, S. 223. 18Hegel, Asthetik, Berlin 1955,
S. 135. 19Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 115. 20Hegel, Grund-
linien der Philosophie des Rechts (§§ 258, 260), Berlin 1956, S. 208, 214. 21 Hegel, Enzy-
klopédie der philosophischen Wissenschaften, Berlin 1956 (§ 539), S. 417. 22Hegel, Samt-
liche Werke, Stuttgart 19491f., Band 6, S. 381. 22Hegel, Wissenschaft der Logik, Leipzig
1948, Band 2, S. 63. 24Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§ 260), Berlin
1956, S. 214f. 25Hegel, Jenenser Realphilosophie, Leipzig 1931, Band 2, S. 241f. 26 Hegel,
Vorlesungen tber die Philosophie der Weltgeschichte, Leipzig 1944, S. 902. 27Hegel,
Enzyklopiddie, Berlin 1966, S. 416. 28 Hegel, Schriften zur Politik und Rechtsphilosophie,
Leipzig 1923, S. 13, 168f., 283, 286, 300. 2¢ Marx-Engels, Werke, Berlin 1956, Band 1,
S. 130. 30Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§§ 243, 289), Berlin 1956, S. 200,
253. 31 Hoffmeister, Dokumente zu Hegels Entwicklung, Stuttgart 1936, S. 269. 32Vgl.
Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (§ 295), Berlin 1956, S. 257; Hegel, Enzy-
klopiddie (§ 539), Berlin 1966, S. 414. 33Hegel, Samtliche Werke, Stuttgart 1949ff., Band
6, S. 380. 34Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 148. 35Hegel, Grund-
linien der Philosophie des Rechts (§ 45), Berlin 1956, S. 58; Hegel, Enzyklopiddie (§ 489)
Berlin 1966, S. 392. 36 Marx-Engels, Werke, Berlin 1956, Band 1, S. 207. 37"Hegel, Ein-
leitung in die Geschichte der Philosophie, Berlin 1966, S. 234. 38 Ausfiihrlicher: Klenner,
Studien tber die Grundrechte, Berlin 1964. 3°Zum folgenden: Marx-Engels, Werke,
‘Berlin 1962, Band 23, S. 384ff., 508ff., 789ff. 4°Bloch, Naturrecht und menschliche
Wiirde, Frankfurt 1961, S. 145; Hoppner, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 1957,
S. 333. 44 Hubmann, in: Nipperdey-Festschrift, Miinchen 1965, Band 1, S. 54f. 42Evers,
in: Juristenzeitung 1965, S. 551. 43 ZwoIf Thesen zur Formierten Gesellschaft, in: Gesell-
schaftspolitische Kommentare 13—1965, S. 157 (8. These). 44Weber, Die Verfassung
der Bundesrepublik, Gottingen 1957, S. 11. 45Kriiger, Allgemeine Staatslehre, Stuttgart
1964, S. 786. 46 KPD-ProzeB, Dokumentarwerk, Karlsruhe 1956, Band 3, S. 646. 4" Marx-
Engels, Werke, Berlin 1962, Band 21, S. 307. 48Leibholz, Strukturprobleme der modernen
Demokratie, Karlsruhe 1964, S. 130. 499 Habermas, Theorie und Praxis, Neuwied 1963,
S. 85. 5%Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 122. 51 Kroner, Von Kant
bis Hegel, Tiibingen 1921, Band 1, S. 6; Ritter, Hegel und die Franzésische Revolution,
Koln 1957, S. 15. 52Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 19; zustim-
mend Lenin, Werke, Berlin 1964, Band 38, S. 297. 53Kant, Werke (Cassirer), Berlin 1922,
Band 4, S. 157f. 54Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, Berlin 1966, S. 58. 35 Marx-
Engels, Werke, Berlin 1959, Band 4, S. 482. 56Hegel, Die Vernunft in der Geschichte,
Berlin 1966, S. 109.

264



	Der Grund der Grundrechte bei Hegel

