Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 3

Artikel: Hegels Kritik der politisierten Gesellschaft
Autor: Libbe, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hegels Kritik der politisierten Gesellschaft

HERMANN LUBBE, BOCHUM

Zur politischen Hermeneutik

Es gehort bekanntlich zu den verbalen Selbstbehauptungsmitteln politischer
wie religioser Gruppen, sich durch Klassiker-Interpretation zu legitimieren.
Die Verwendung dieses Mittels unterliegt dabei erfahrungsgemif stets der
Gefahr, unter Regeln einer Orthodoxie gezwungen zu werden. Charak-
teristikum einer jeden Orthodoxie in dem hier gemeinten Sinne ist die
Existenz eines Interpretations-Monopols beziiglich derjenigen Texte, die
als klassisch, das heiBt als bevorzugt zitabel gelten. «Liberal» kann dem-
gegeniiber jedes ideologisch verfaBite politische System heillen, in welchem
das Interpretations-Monopol gebrochen und eine sozusagen protestan-
tische Unmittelbarkeit aller Biirger zu den Urkunden der herrschenden
Ideologie und ihrer kanonisierten Auslegungs-Tradition hergestellt ist.

Die Herausbildung von ideologischen Orthodoxien wird immer dann
ebenso provoziert wie erschwert, wenn die entscheidenden Klassiker-Texte
nicht nur im eigenen politischen Lager, sondern auch im Lager des poli-
tischen Gegners oder Feindes als ideologische Urtexte gelten. Wenn zwei
sich um die Legitimitit ihres Anspruchs auf ein und dasselbe ideologische
Traditionsgut streiten, dann wird die Interpretationskunst zur Kunst der
politischen Unterscheidung, und wer einer ist, wird nunmehr an Zitations-
Priavalenzen erkennbar. Dem Kenner des Hegelianismus sind diese Phino-
mene politischer Hermeneutik aus der Wirkungsgeschichte des Hegelschen
Werkes bekannt.

Esist nun nicht meine Absicht, gegen diese politische Hermeneutik zu pole-
misieren. Nur in der praxisfernen Republik der Gelehrten gilt, daB die Herme-
neutik eine Kunst des Verstehens und nicht zugleich des Bewirkens ist. In der
politischen Offentlichkeit dagegen wird die Welt im Namen der Klassiker
interpretatorisch geindert oder auch konserviert. Der Philosoph kann das
nicht &ndern; aber er kann es verstehen. Insofern ist es miiBig, ideologische
Bemiihungen, die aktuelle Verfassung eines politischen Systems traditional

237



zu legitimieren, ihrerseits fur illegitim zu erklaren. Es gilt im Gegenteil
einzusehen, daBB ohne die Leistungen politischer Hermeneutik die moderne
Gesellschaft sich kaum als politisch handlungsfiahige GroBe konstituieren
konnte. In keiner Gesellschaft ist es moglich, das «Ganze» dieser Gesell-
schaft empirisch-wissenschaftlich zu erkennen und technisch-praktisch zu
beherrschen. Keine Gesellschaft ist daher auch in der Lage, sich als poli-
tische Einheit empirisch-wissenschaftlich oder technisch-praktisch zu be-
griinden. Die politische Einheit einer Gesellschaft, sozusagen ihre Identitit,
ist jeweils manifest in der expliziten Antwort auf die Frage nach dem, wo-
fiir ihr Name steht. Und diese Antwort, die zusammen mit anderen ihres-
gleichen sozusagen ein ideologisch-politisches « Who is Who» bilden wiirde,
hat stets die Form einer erzdhlten Geschichte. Sie stellt sich als erzihlte
Reihe von Daten und Namen dar, als Bericht eines materiell basierten und
ideologisch integrierten Ereignis- und Handlungsablaufs, der politische
Identifikation oder Unterscheidung ermdglicht und abverlangt. Es sind nun
solche ideologisch-historische Identifikationsprozesse, in deren Zusammen-
hang Institutionalisierung traditionaler Legitimititen verbaler Art, also
Klassiker-Inthronisierung die skizzierte politische Rolle spielt.

Ich mochte an dieser Stelle die Bedeutung eines derart politisch funktionali-
sierten Umgangs mit Klassikern nicht in Frage stellen. Ich m&chte im Gegen-
teil vom Faktum ausgehen, daBl nun einmal Klassiker in ideologisch-histo-
rischen Identifikations-Prozessen eine wichtige Rolle spielen. Dabei mochte
ich speziell den bereits erwdhnten, bemerkenswerten Fall ins Auge fassen,
daB politisch getrennte, womdoglich verfeindete politische Gruppen sich die
Pflege ein und desselben kulturellen Erbes angelegen sein lassen und die
Texte ein und desselben Klassikers als ideologische Legitimationspapiere
benutzen. Dieser Fall ist im Falle Hegels offensichtlich gegeben, und zwar
bereits seit den Jahren des preuBischen, des deutschen und europiischen
Vormérz. Ich kniipfe an diesen Fall die Frage, wie diese doppelte, bei
genauerem Zusehen natiirlich mehr als doppelte, nimlich mannigfache
ideologisch-politische Inanspruchnahme des Werkes Hegels von diesem
Werk selbst her moglich ist.

Indem ich diese Frage stelle, setze ich bereits voraus, dall die doppelte
oder sogar mehrfache politisch-ideologische Inanspruchnahme des Hegel-
schen Werkes durch dieses selbst keineswegs ausgeschlossen ist. Das bedeu-
tet: Es muB nicht per se auf der einen oder auf der anderen Seite ein Mil3-
brauch vorliegen, wenn sowohl auf der einen wie auf der anderen Seite
eines politischen Spannungsfeldes Berufung auf Hegel erfolgt. Es gibt keine
hermeneutische Regel, die uns zwinge, dem Werk eines Klassikers a priori
eine Einheitlichkeit zu unterstellen, durch die eine mehrfache politische
Beziehbarkeit dieses Werkes ebenso a priori ausgeschlossen ware. Gegen
solchen hermeneutischen Totalitarismus gilt im Gegenteil die Vermutung,

238



daB die erwihnte mehrfache politische Beziehbarkeit eines Werkes zu den
Bedingungen seiner Klassizitit gehort. Man darf sagen: Klassiker, die sich
dauerhaft als solche erweisen, indem es niemanden gibt, der dauerhaft auf
legitimierende Zitation ihrer Werke verzichten méchte — Klassiker in
diesem Sinn behaupten sich gegeniiber denen, die sie politisch gegensétzlich
beziehen, auf die Dauer stets als Versohner erfolgreich. Threm Werk eignet
die Kraft der Vermittlung.

Man kann eine Reihe hermeneutischer Prinzipien angeben, nach denen
diese vermittelnde, das heift ein gemeinsames Drittes stiftende Kraft klas-
sischer Werke verstindlich wird. Ich mochte in aller Kiirze drei dieser
Prinzipien nennen. Erstens nenne ich das hermeneutische Prinzip der Ver-
mutung politisch seitenneutraler Wahrheiten. Es besagt, daf} die Vermu-
tung gilt, der Klassiker spiele seine Rolle nicht zuletzt deswegen, weil er,
was in allen politischen Lagern gleicherweise als wahr und wichtig anerkannt
1st, in Fiille und Prégnanz mitgeteilt hat. Politisch gegenséitzlich bezogene
Berufung aufs Werk eines Klassikers ist alsdann deswegen moglich und
sinnvoll, weil sie Berufung auf Wahrheiten ist, die unparteiisch fiir jede
Partei sprechen.

Zweitens nenne ich das hermeneutische Prinzip der Vermutung plura-
listischer Fiille. Es besagt, daB das Werk des Klassikers deswegen unter-
schiedlich politisch beziehbar ist, weil die Einsicht des Goetheschen Theater-
direktors auf es anwendbar ist, nach der, wer vieles bringt, manchem etwas
bringt. Es gibt bekanntlich Wahrheiten, die, obwohl oder weil sie Wahr-
heiten sind, in politischen Streitfdllen der einen Seite angenehm und der
anderen peinlich sind oder auch umgekehrt. Wenn in einem Klassiker-
Oeuvre Wahrheiten dieser nichtneutralen Art sich in Fiille finden, kommt
es zu den erwihnten Zitations-Privalenzen und unterschiedlichen Relevanz-
Entscheidungen. Politisch gegensitzlich bezogene Berufung aufs Werk des
Klassikers ist in solchen Féllen dadurch ermdglicht, daB die Kraft dieses
Klassikers zur intellektuellen Integration politisch relevanter Wahrheiten
grofer als die seiner politischen Interpreten ist.

Drittens und vorrangig nenne ich das hermeneutische Prinzip der Ver-
mutung eines politisch gezielten Mangels an Radikalitidt und Konsequenz
in der Formulierung politisch-praktischer Prinzipien. Dient das Werk eines
Klassikers in diesem Sinn dezidiert einer Praxis politischer Vermittlung, so
liegt es gleichsam im politischen Willen dieses Werkes selbst, ebenso von
links wie von rechts lesbar zu sein, und allein gegen die Ultras grenzt es
sich eindeutig ab. Damit soll iibrigens nicht gesagt sein, daBl das Werk
eines Klassikers kompromiBbereiter politischer Vermittlung fiir die erwéhn-
ten Ultras politisch schlechterdings unbrauchbar sein miisse. Fiir die Radi-
kalen bleibt es stets als Medium politischer Neutralisierung ihrer nicht-
radikalen Gegner niitzlich.

239



Polemik gegen das Sollen

Ich moéchte nun vom zuletzt genannten hermeneutischen Prinzip ausgehen
und eine bei Hegel vor allem in seiner Rechtsphilosophie auffillige politische
Antithetik als zwei Momente einer politisch gezielten Vermittlungs-Philo-
sophie plausibel zu machen versuchen.

Hegel hat in der Vorrede seiner Rechtsphilosophie bekanntlich mit
Nachdruck gefordert, die darin vorgelegte Theorie des Staates solle nicht
eine postulierende Theorie sein, eine Theorie also, die sich zur bestehenden
Wirklichkeit des Staates in der Weise polemisch verhilt, daB3 sie diese fiir
unverniinftig erkldrt und alle Verniinftigkeit in ein Bild des Staates verlegt,
das den Staat zeigt, wie er sein solle. Hegel sagt in Bezichung auf seine
Rechtsphilosophie wortlich: «Als philosophische Schrift mul} sie am ent-
ferntesten davon sein, einen Staat, wie er sein soll, konstruieren zu sollenl.»

Wir sind inzwischen, vor allem durch Odo Marquard?2, iiber den im
hier zu besprechenden Fall sozusagen politpidagogischen Sinn dieser
Hegelschen Polemik gegen das Sollen belehrt worden: Diese Polemik
macht die Voraussetzung, dal unter Umstdnden, die Hegel im Reform-
PreuBen Friedrich Wilhelms III. tatsidchlich gegeben sah, der auf die vor-
handene Wirklichkeit riicksichtslose, radikale Wille, schlechthin verniinftige
Wirklichkeit an ihre Stelle zu setzen, unverniinftiger ist als die vorhandene
Wirklichkeit selbst. Fiir Hegel gilt, wie es Martin Kriele in seinem Prager
KongreB-Vortrag formuliert hat, der Grundsatz widerlegbarer Vermutung
fiir die Verniinftigkeit des Bestehenden3. Man mag diesen Grundsatz einen
Grundsatz des Konservativismus nennen. Politisch neutraler wire es, ihn
einen Grundsatz pragmatischer Politik zu nennen, die freilich bei Hegel
nicht in einer Theorie des Pragmatismus begriindet ist, sondern in einer
Geschichtsmetaphysik, die, auf Handlungsanweisungen gebracht, mit den
gewohnlichen praktischen Konsequenzen einer pragmatischen Theorie
identisch ist4.

Hegel ist also wegen der potentiellen politischen Folgen einer politisch
postulierenden Theorie des Staates politisch-pragmatisch besorgt. Gleich-
wohl ist er nicht ein Apologet des preuBischen innerpolitischen Status quo.
Auch Hegel blickt iiber die Gegenwart PreuBens hinaus, aber er hilt sich
stilistisch zuriick, und seine Postulate gegen das politisch-philosophische
Postulieren wirken sich jedenfalls zunidchst einmal grammatikalisch aus.
Das heiBit: Die Rechtsphilosophie entwickelt ihre zentrale Theorie des
Staates und der biirgerlichen Gesellschaft nicht im stilistischen Sinne adhor-
tativ, imperativ oder utinamistisch, vielmehr indikativ, als Theorie der
Verniinftigkeit des modernen Staates und seiner Institutionen und der
diesem Staat zugeordneten biirgerlichen Gesellschaft. Aber eben diese indi-
kativ vorgetragene Theorie ist nun keine bloBe Deskription historischer

240



Positivititen; sie deklariert als verniinftig mehr und anderes, als im zeit-
gendssischen PreuBen vorhanden war.

Karl Rosenkranz, Hegels bis heute unersetzlich gebliebener Biograph
~und als politischer Feuilletonist und gelegentlicher politischer Praktiker
derjenige, der die politische Vermittlungs-Philosophie Hegels epigonal am
treuesten bis in die Revolutionsjahre der Jahrhundertmitte hinein bewahrt
hat — Karl Rosenkranz also hat in einer schonen Entgegensetzung den
politischen Progressismus der Hegelschen Rechtsphilosophie deutlich
gemacht5, Jenes PreuBen, als dessen beamteter Diener Professor Hegel sich
mit einigem Pathos verstand, besaB «keine Offentlichkeit und Miindlichkeit
der Rechtspflege, keine Pressfreiheit, keine Gleichheit der Biirger vor dem
Gesetz». Hegel aber habe dieses alles «als philosophische Notwendigkeit»
gelehrt 6,

Stilistisch und rhetorisch ist also die Rechtsphilosophie Hegels kein Buch
der unmittelbar auf Verdnderung, auf Fortschritt dringenden politischen
Polemik. Vielmehr polemisiert sie, und zwar nicht nur in der deswegen
beriichtigten Vorrede, gegen die politisch polemisierenden Stiirmer und
Drénger. Gleichwohl ist sie ihrem Inhalte nach eine progressive, die histo-
rische Wirklichkeit hinter sich lassende Theorie. Die Rechtsphilosophie
Hegels ist stilistisch konservativ und inhaltlich progressiv. Diese Synthese
bedarf einer politisch-pragmatischen Erklirung. Diese Erkldrung ergibt
sich aus der Tatsache, daBB die Rechtsphilosophie nicht als biirgerliches
Manifest, sondern als Lehrbuch wirken sollte: «Die unmittelbare Veran-
lassung zur Herausgabe dieses Grundrisses ist das Bediirfnis, meinen
Zuhorern einen Leitfaden zu den Vorlesungen in die Hande zu geben,
welche ich meinem Amte geméB iiber die Philosophie des Rechts halte7.»

Das bedeutet: Die Rechtsphilosophie sollte als progressive politische
Theorie nicht spontan wirken, etwa im Sinn einer Provokation zur Bildung
politisch aktiver studentischer Gruppen, sondern mittelbar, nimlich im
Sinne der Belehrung und Bildung derjenigen, die kiinftig als Staatsbeamte
in Regierung und Verwaltung, als Abgeordnete in den gesetzgebenden
Korperschaften oder als Biirger in den Einrichtungen und Aktivititen der
biirgerlichen Gesellschaft Vernunft zu bewahren und Fortschritt zu voll-
bringen haben wiirden 8.

Theorie der biirgerlichen Gesellschaft

Es ist nun an dieser Stelle nicht notig, den progressiven, die zeitgendssische
historische Wirklichkeit iiberbietenden politischen Inhalt der Rechtsphilo-
sophie Hegels im einzelnen auseinanderzubreiten. Ich begniige mich mit

241



einigen zusammenfassenden Sdtzen und signifikanten Beispielen. Hegels
Rechtsphilosophie ist in ihrem politischen Kern eine Theorie der biirger-
lichen Gesellschaft und ihrer spezifisch biirgerlichen Freiheiten. Seine
Theorie des Staates und seiner Einrichtungen ebenso wie seine Theorie der
institutionellen Organisation der biirgerlichen Gesellschaft ist eine Theorie
der Bedingungen, unter denen jene Freiheiten des Biirgers Wirklichkeit
haben. Hegel geht in dieser Theorie institutioneller Garantien der biirger-
lichen Freiheit iiber die historische Wirklichkeit hinaus, insoweit in der
Wirklichkeit diese Garantien noch nicht bestehen, und er legitimiert sie im
iibrigen philosophisch. Dabei vermeidet Hegel in seinen entsprechend
vorwirts weisenden Theorien strikt jede radikale Konsequenz, das heift
er bleibt in seinem Progressismus an Vorstellungen des pragmatisch Not-
wendigen orientiert, gleichsam an einem pragmatischen Prinzip des revo-
lutioniren Minimums.

In diesem Sinn enthélt die Hegelsche Rechtsphilosophie beispielsweise
einerseits eine Theorie der politischen Emanzipation des Eigentums, inso-
fern erst diesem Eigentum, als dem voll privatisierten, «freien» Eigentum
des biirgerlichen Rechts, die fiir die Okonomie der biirgerlichen Gesellschaft
erforderliche Mobilitdt eignet®. Das hat Hegel andererseits nicht daran
gehindert, den Adel in Beziehung auf seinen Grundbesitz von der biirger-
lichen Freiheit unbeschrinkter Disposition iibers Privateigentum auszu-
nehmen und diesen adeligen Grundbesitz als «ein unverduferliches, mit dem
Majorate belastetes Erbgut» entsprechend tatsichlichen historischen Ver-
héltnissen als eine quasi-politische, «stindische» Institution vorzusehen1,

Als weiteres Beispiel unter vielen moglichen fiihre ich das Folgende an.
Hegel ist einerseits Theoretiker vollstindiger politischer Emanzipation des
Glaubens sowohl in seiner subjektiven Innerlichkeit als auch in seiner
institutionalisierten Form als verfalite Lehre einer Kirchell. Die darin
liegende, als entsprechende Freiheit des Biirgers und der Gemeinden wirk-
same relative Abtrennung der Religion vom Staat hatte aber fiir Hegel
andererseits nicht im mindesten vollstindige Trennung von Staat und
Kirche zur Konsequenz. Im Gegenteil: Hegel wuBte, daB offentlich-recht-
licher Status, eine gewisse Staatsnihe der Kirche, zum Beispiel in der
Existenz theologischer Fakultiten als universitirer Staatseinrichtungen, zu
den Garantien innerer Liberalitit des kirchlich-religiosen Lebens selbst
gehort12,

Und noch ein letztes Beispiel. Fiir Hegel entspricht es einerseits der Ver-
niinftigkeit der Verfassung jenes Staates, der sich im Verhiltnis zur biirger-
lichen Gesellschaft befindet, daB} die gesetzgebende Korperschaft die Biirger
dieser Gesellschaft reprasentieren muB313. Insofern lieBe sich sagen, dall
auch bei Hegel mindestens die gesetzgebende Gewalt vom Volke ausgeht.
Dieser « Demokratismus», den man nach Regeln gewissenhafter historischer

242



Semantik allerdings nicht so nennen diirfte, hat Hegel aber andererseits
nicht gehindert, die gesetzgebende Gewalt in selbstverstiindlicher, sozusagen
prospektiver Akkomodation an die spitere preuBische Verfassung als ein
Zwei-Kammer-System 14 zu konstruieren, in welchem bei stindischer Organi-
sation der Gesellschaft dem Haus der biirgerlichen Abgeordneten eine Adels-
Kammer gegeniibersteht, und in welchem auBerdem die Wahlen zum
Abgeordnetenhaus nicht allgemein, sondern in aktiver und passiver Hin-
sicht teils korporationsrechtlich, teils nach Vermogensgesichtspunkten
beschriankt sind 13,

So weit meine Erinnerung an die geméBigte politische Fortschrittlich-
keit der Rechtsphilosophie Hegels, die dieses Buch plausiblerweise wirkungs-
geschichtlich wiederholt fiir Ideologen und Praktiker des politischen Fort-
schritts hat interessant sein lassen. In Anwendung meines an dritter Stelle
genannten hermeneutischen Prinzips der Vermutung eines politisch geziel-
ten Mangels an Radikalitit in der Formulierung politisch praktischer Prin-
zipien, das sich ja ansatzweise auch schon an den angefiihrten Beispielen
bewdhrt hat, mochte ich jetzt antithetisch auf einige andere Inhalte der
Hegelschen Rechtsphilosophie verweisen, die mindestens nicht ohne wei-
teres mit dem skizzierten politischen Progressismus dieses Buches vereinbar
zu sein scheinen und sich mit geringer Miihe in antidemokratischer politi-
scher Absicht verwenden lieBen.

Der Begriff des Volkes

Hegel kennt einen Begriff des Volkes, der zu sagen zwingt, daBl Hegel im
Sinne dieses Begriffs kein Volksfreund war. Nach Vermutungen Wilhelm
R. Beyers, deren Richtigkeit hier nicht nachgepriift werden kann, hat Hegel
freilich die These seiner groBen, 1817 in den Heidelbergischen Jahrbiichern
der Literatur publizierten Beurteilung der die Verfassung betreffenden Ver-
handlungen in der Versammlung der Landstdnde des Konigreichs Wiirttem-
berg populir in einem Organ erldutert, das wihrend des Jahres 1818 unter
dem Titel « Der Wiirttembergische Volksfreund» erschien6. Hegel selbst,
wenn anders er tatsdchlich der Autor sein solltel?, wirkt hier insofern als
Volksfreund, aber das doch nur in jener Bedeutung, die in der wiederholt
verwendeten Anrede «Liebe Nachbarn!» vernehmbar wird. « Glaubt mir,
liebe Nachbarn!», wird hier zur Rechtfertigung des koniglich-wiirttember-
gischen Verfassungs-Oktroi gesagt, «glaubt mir, licbe Nachbarn!, nur der
Staat ist gliicklich, wo in der Regierung Kraft ist mit Weisheit, und im
Volke Gehorsam mit Edelmuth. Nur darum sahen wir den schrecklichen
Fall eines Ko6nigsthrons in Frankreich, weil dort der Glaube an die Heilig-

243



keit des Staates verlorengegangen war, weil mit der Macht des Regenten
auch das Ansehen und die Wiirde desselben verschwanden18.»

Es wird sich bei der Lektiire dieser und dhnlicher1? Passagen schwerlich
der Eindruck mitteilen, als sei hier das Volk im Sinne des Souverins eines
Staates mit einer gegenwirtig oder fiir die Zukunft gewiinschten demo-
kratischen Verfassungs-Struktur angeredet. Angeredet ist hier das biedere
Volk, und zwar leutselig von einem biirgerlich-intellektuellen Reprisentan-
ten politischer Aufkldrung und staatlich zu vollstreckenden politischen
Fortschritts. Dem Volk, das heilt den guten Leuten, wird die Belehrung
zuteil, daB in den Jahren unmittelbar nach dem Wiener KongreB politischer
Fortschritt nicht in der politischen Neubelebung alter iiberkommener, ja
verzopfter stindischer Privilegien und Gerechtsame bestehen kann, vielmehr
einzig in der von Napoleon bereits kriftig vorgearbeiteten Etablierung
moderner, der biirgerlichen Gesellschaft institutionell gewachsener gesetzes-
staatlicher Verhéltnisse, und zwar verfassungsmiBig, gesetzlich und ver-
waltungstechnisch.

Nach den AuBerungen vieler seiner in seinem Namen sprechenden
Reprédsentanten schien aber das Volk gerade diesen Fortschritt nicht zu
wollen. Und eben das ist der Grund, der Hegel veranlaBt, nun auch in der
groflen, nichtpopulidren Schrift iiber die Verhandlungen in der Versamm-
lung der Landstidnde des Ko6nigreichs Wiirttemberg das spater auch in der
Rechtsphilosophie2? wieder aufgegriffene klassische Wort zu zitieren, das
Volk wisse nicht, was es wolle, was also «sein wahrhafter und wirklicher
Wille» sei, das heiBt «was ihm gut ist» 21, Also, so konnte man schlieBen,
handelt es sich sowohl bei dem Artikel im « Wiirttembergischen Volks-
freund» als auch bei der nichtpopulidren groen Wiirttemberg-Schrift um
an soziologisch unterschiedlich definierte Adressaten gerichtete Aufkla-
rungs-Schriften, die das Volk dariiber belehren sollen, was es eigentlich
will.

Dieser SchluB ist richtig, aber MiBverstindnissen ausgesetzt. In der Tat
ist richtig, daB Hegel Volksbelehrung, als «Eroffnung» der «Gelegenheit
von Kenntnissen» politisch fiir wichtig hilt, zumal sofern dadurch «die
Offentliche Meinung erst zu wahrhaften Gedanken und zur Einsicht in den
Zustand und Begriff des Staates und dessen Angelegenheiten, und damit
erst zu einer Fdhigkeit, dariiber verniinftiger zu urteilen, kommt; sodann
auch die Geschifte, die Talente, Tugenden und Geschicklichkeiten der
Staatsbehérden und Beamten kennen und achten lernt»22. Das fiigt sich
zusammen mit Hegels Bestimmung der positiven Funktion der «offent-
lichen Meinung», die die durch die Organe und Institutionen des Staates
besorgten und reprisentierten allgemeinen Angelegenheiten und Zwecke so
mit den individuellen Subjektivititen der Biirger zusammenschlieBt, daB
ein jeder die Freiheit gewinnt, sich dazu mit seiner privaten, unmittelbar

244



folgen- und insofern verantwortungslosen Meinung in Beziehung zu setzen 23.
Dazu gehort, daB Hegel fiir die «Freiheit der 6ffentlichen Mitteilung» und
fiir die Pressefreiheit ausdriicklich eintritt24,

Hegel kennt also in der Tat das «Volk» in der Rolle eines Adressaten
offentlicher Mitteilung und Belehrung. Aber das unmittelbare Resultat
solcher Belehrung und Mitteilung ist nach Hegel allein eine Verbesserung,
eine Aufklirung der «offentlichen Meinung», keineswegs aber die Konsti-
tuierung oder Organisation einer als «das Volk» auftretenden handlungs-
fahigen politisierten Gesellschaft. Man darf sagen, dal es zu den politi-
schen Intentionen des Berliner Hegel gehort, eben diese sozusagen demokra-
tische Politisierung der Gesellschaft zu verhindern.

Trennung des «biirgerlichen» und «politischen» Lebens

Der von Hegel dem Volke empfohlefie moderne Gesetzes- und Verwaltungs-
staat, der die Freiheiten des Biirgers der biirgerlichen Gesellschaft garantiert
und ermdoglicht — dieser Staat hat natiirlich sein Staatsvolk, «populus».
Die politische Organisation dieses Volkes jedoch, die Instanz, die in seinem
Namen zu sprechen und zu handeln berechtigt ist, ist fiir Hegel einzig der
Staat selbst in der Mannigfaltigkeit seiner Institutionen. Das Volk ist somit
nicht als eine GrofBe anerkannt, die unmittelbar in verfassungsmaBig nicht
definierten und insofern staatsfreien Organisationen innerhalb der biirger-
lichen Gesellschaft politisch handeln konnte.

Nach einer fiir die damaligen Verhéltnisse anachronistischen Analogie
konnte man sagen: Es gibt im Kontext des Hegelschen politischen Denkens
keinen positiven Begriff von politischen Parteien, die sich als Volksparteien
oder gar schlechthin als Partei des Volkes verstiinden25. Allein dem Staat
kommt es zu, sich aufs Volk zu berufen und institutionell in seinem Namen
zu handeln. So tut es beispielsweise der Monarch, und das Recht dazu ist
ein Teil seiner konstitutionell definierten monarchischen Souverénitit.
Diese monarchische Souverinitiit ist in der Hegelschen Theorie der «kon-
stitutionellen Monarchie» von der «Volkssouverdnitidt» gar nicht ver-
schieden26. Zwar habe «man in neueren Zeiten von Volkssouverdnitit»
«im Gegensatze gegen die im Monarchen existierende Souverdnitdt» «zu
sprechen angefangen». In diesem Sinne gehore jedoch der Gedanke der
Volkssouverinitit «zu den verworrenen Gedanken, denen die wiiste Vor-
stellung des Volkes zugrunde liegt» 27,

Mit solchen Wendungen wehrt sich Hegel gegen die Verwendung des
Wortes «Volk» in einer politischen Zuspitzung, die auf unmittelbare poli-
tische Aktivierung des Volkes als «vulgus» zielt28. Hegel sagt scharf und
pointiert, daB es «der alleinige Zweck des Staates» sei, zu verhindern, «daB3

245



ein Volk» als dieser «vulgus» «zur Existenz, zur Gewalt und Handlung
komme» 29, Die biirgerliche Gesellschaft ist der historische Ort des politisch
emanzipierten Biirgers, des zur Kultur seiner besonderen Zwecke und
Interessen freigesetzten Privatmannes. Hegels Problem ist, wie sich verhin-
dern lasse, daB das in der biirgerlichen Gesellschaft «in die besonderen
Spharen und Individuen aufgeloste Volk» unvermittelt politisch wird,
indem «die einzelnen ... zur Darstellung einer Menge und eines Haufens,
... zur bloB massenhaften Gewalt gegen den organischen Staat kommen» 39,

Die Losung dieses Problems tragt Hegel in seiner Theorie der «Stinde»
vor, die als «Staatsinstitutionen» die «Garantie des Offentlichen Wohls
und der verniinftigen Freiheit» sind3L. In seiner Theorie der Stinde nimmt
Hegel die radikale Trennung «des biirgerlichen und des politischen Le-
bens» 32, wie sie in der Konsequenz seiner O6konomischen Theorie der
biirgerlichen Gesellschaft liegt, zuriick. Die Stinde sind ihm das «ver-
mittelnde Organ» zwischen «Regierung» und «Volk», die Gesellschaft,
wie sie «in Beziehung auf den Staat zur Existenz kommt» 33, damit sie nicht,
«was man gern unter Volk versteht», namlich «formlose Masse» sei, deren
«Bewegung und Tun ... elementarisch, vernunftlos, wild und fiirchter-
lich ware»34,

Es bezieht sich iibrigens auf diese seine wiederholt vertretene These von
der Furchtbarkeit des politischen Volksaktivismus, dall Hegel, der einer-
seits die Institution der offentlichen Meinung und der ihr dienenden Frei-
heit der Presse positiv in seine Erorterung der inneren Staatsverfassungs-
verhiltnisse einbezieht, andererseits eben doch von der Pressefreiheit ver-
dchtlich spricht und sich und seine Zuhorer bei dem Gedanken beruhigt,
dal3 die Presse- und Meinungsfreiheit zum Gliick ihre «Sicherung in den
ihre Ausschweifungen teils verhindernden, teils bestrafenden polizeilichen
Rechtsgesetzen und Anordnungen» habe 35.

MeinungsiduBerungen, sofern sie direkten Bezug auf ausfithrbare Hand-
lungen haben, sind unter Umstinden von der Wirkung des Funkens aufs
Pulverfa336, und dieser ihrer Gefahrlichkeit entsprechend sind sie alsdann
zu behandeln. Nur wenn ihr Extremismus ihnen ohnehin Wirkungslosigkeit
oder Verachtung sichert, konnen sie alsdann darin auch ihre Duldung
finden.

Diese Aufzdhlung Hegelscher Schroffheiten gegen das politisch agierende
Volk mag hier geniigen, um plausibel zu machen, daB man darin bewiesen
finden konnte, die Hegelsche Politik habe es schlieBlich vorgezogen, «ihren
Frieden mit dem Staate der Restauration und gemeinschaftliche Sache mit
den Staatsmidnnern von Aachen, Karlsbad und Wien zu machen! »37 Es
bleibt zu fragen, wie der politische Progressismus der Hegelschen Rechts-
philosophie einerseits mit ihren sozusagen antidemokratischen, ndmlich
nicht volksfreundlichen Ziigen andererseits zusammengeht.

246



Hegels politische Antithetik

Hegels politische Antithetik bedarf einer Erklirung. Wieso herrscht einer-
seits das Pathos der Freiheiten der biirgerlichen Gesellschaft, andererseits
aber der Grundsatz, diese Freiheiten durch stindische Organisation der
biirgerlichen Untertanen-Gesellschaft zu brechen? Wieso wird die Presse
einerseits als Medium der in der biirgerlichen Gesellschaft wesentlichen
offentlichen Meinung anerkannt, andererseits aber an die Kette einer obrig-
keitlichen Zensur gelegt? Wieso heiBt der « Wille des Volkes» einerseits
ein «grofes Wort», das «zu entweihen» man sich zu hiiten hitte 38, anderer-
seits aber eine GroBe, in Beziehung auf die der Staat die Funktion hat zu
verhindern, daB sie politische Gewalt bekommt?

Angesichts solcher Fragen hilft evidenterweise das eingangs erwihnte
hermeneutische Prinzip der Unterstellung pluralistischer Fiille nicht weiter.
Hegel hat hier nicht vieles bringen wollen, um manchen etwas zu bringen.
Das geschilderte Einerseits-Andererseits ist politisch gezielt. Es entspricht
einer dezidierten politischen Position, und zwar einer Position, die sich
Hegel als Lésung eines politischen Problems ergeben hat, das durch den
Verlauf der Franzosischen Revolution gestellt und ad oculos demonstriert
worden war. Hegels Rechtsphilosophie ist als politische Philosophie Ant-
wort auf die Frage, wie sich die politische Emanzipation des Menschen, die
Freiheit des Menschen als Glied der biirgerlichen Gesellschaft verwirklichen
und zugleich sich die unvermittelte Politisierung dieser Gesellschaft ver-
hindern 148t. Und Hegels Antwort ist, daB die durch die politische Eman-
zipation der biirgerlichen Gesellschaft befreite potentielle politische Gewalt
dieser Gesellschaft nur konstitutionell vermittelt, institutionell, ndherhin
«stindisch» gebrochen wirksam werden darf3°.

Dabei ist Hegels politisches Denken nicht einmal in erster Linie von
der Furcht vor gewalttiitiger Aktion der Massen bewegt, die bloB brutal
und insofern eigentlich unpolitisch ist. Hegels Kritik der politisierten Gesell-
schaft richtet sich spezieller gegen jene Politisierung der Gesellschaft, die
durch die Politisierung des Privatesten und Innerlichsten geschieht, nimlich
durch die Politisierung der Tugend und der Gesinnung. Diese Politisierung
der Moral ist nach Hegel die zwangsliufige Folge des Versuchs, den Willen
des Staates mit dem allgemeinen Willen der Gesellschaft vermittlungslos zu
identifizieren. Die Gesellschaft — das ist die Menge der Einzelnen, Indi-
viduen und Gruppen, in der Besonderheit ihrer Interessen und Absichten.
Soll der Staatswille unmittelbar allgemeiner Wille eben dieser Gesellschaft
sein, so ist seine Existenz theoretisch einzig als Gesellschaftsvertragswille
denkbar 40, und praktisch existiert er als dffentlich waltender Enthusiasmus
der Tugend, die jeden Einzelnen in seiner Gesinnung, das heifit ohne insti-
tutionelle Vermittlung aufs Allgemeine verpflichtet.

247



Was Hegel als «Tapferkeit» fiir den Ausnahmefall des Krieges vom
Biirger verlangte4!, wurde praktisch von Robespierre, theoretisch von
Fichte als Biirgertugend in Permanenz gefordert, ndmlich die Aufopferung
der durch ihre besonderen Interessen charakterisierten Individualitit an
Dasein und Willen der Allgemeinheit42. Die Politisierung der Moral und
der Gesinnung hebt die liberale « Entfremdung», die Trennung von Legalitit
und Moralitidt auf; sie verwischt die Grenzen von Staat und Gesellschaft;
sie verfliissigt die institutionellen Garantien der biirgerlichen Freiheit; sie
erklirt die «Entfremdung», jene potentielle, garantierte Nicht-Identitéit
individueller und kollektiver Interessen fiir illegitim, als die die Freiheit des
Biirgers der biirgerlichen Gesellschaft allein definierbar ist43.

Die «fiirchterliche Konsequenz» der Freiheit

Hegel ist zu seiner Kritik der politisierten Gesellschaft durch die politische
Praxis Robespierres und durch die politischen Theorien Rousseaus und
Fichtes herausgefordert worden. Literarisch verdanken wir dieser Heraus-
forderung jene groBen Partien besonders der Phinomenologie des Geistes
und der Geschichtsphilosophie, die der Schilderung und Deutung der als
Tugend-Regiment wirklichen Volksherrschaft gelten44. Ich zitiere aus der
Hegelschen Vorlesung iiber die Philosophie der Geschichte: «Es herrschen
nun die abstracten Principien — der Freiheit, und wie sie im subjekten
Willen ist — der Tugend. Diese Tugend hat jetzt zu regieren gegen die
Vielen, welche mit ihrer Verdorbenheit und mit ihren alten Interessen, oder
auch durch die Eczesse der Freiheit und Leidenschaft der Tugend ungetreu
sind. Die Tugend ist hier ein einfaches Princip und unterscheidet nur solche,
die in der Gesinnung sind und solche, die es nicht sind. Die Gesinnung
aber kann nur von der Gesinnung erkannt und beurtheilt werden. Es
herrscht somit der Verdacht; die Tugend aber, sobald sie verddchtig wird,
ist schon verurtheilt. ... Von Robespierre wurde das Princip der Tugend
als das hochste aufgestellt, und man kann sagen, es sey diesem Menschen
mit der Tugend ernst gewesen. Es herrschen jetzt die Tugend und der
Schrecken; denn die subjective Tugend, die bloB von der Gesinnung aus
regiert, bringt die fiirchterlichste Tyrannei mit sich. Sie iibt ihre Macht
ohne gerichtliche Formen, und ihre Strafe ist ebenso nur einfach — der
Tod.» 43

Demgegeniiber hat dann Hegel Napoleon als denjenigen bewundert und
gefeiert, der die Gesellschaft endgiiltig aus der Gewalt der fiirchterlich
konsequenten Freiheit befreit und jene liberale Verniinftigkeit politisch
wiederhergestellt hat, die in den besonderen Neigungen und Interessen
wirklich ist: Napoleon «wuflite zu herrschen und wurde im Inneren bald

248



fertig. Was von Advocaten, Ideologen und Principenménnern noch da war,
jagte er auseinander, und es herrschte nun nicht mehr MiBtrauen, sondern
Respect und Furcht. Mit der ungeheuren Macht seines Charakters hat er
sich dann nach auBen gewendet, ganz Europa unterworfen und seine
liberalen Einrichtungen iiberall verbreitet.» 46

Gegen die am Beispiel der Franzdsischen Revolution abgelesenen Gefah-
ren einer unvermittelten Politisierung der biirgerlichen Gesellschaft, aus der
sich auch seine Empfindlichkeit gegen Fries und die Burschen erklirt,
vertraut Hegel in seiner Theorie des «modernen Staates» auf die ver-
mittelnde Kraft restaurierter und dabei zugleich «modernisierter» vor-
revolutionirer Institutionen, also der «Stinde», der «korporativen» Organi-
sation der gesellschaftlichen Arbeit, der privilegierten Position der Kirchen
etc. Im Interesse der Verhinderung unvermittelter Politisierung der biirger-
lichen Gesellschaft nimmt er Elemente der vorrevolutioniren Ordnung
insoweit auf, als sie der Freiheit des Biirgers der biirgerlichen Gesellschaft
nicht entgegenstehen.

Entsprechend betrachtete Hegel in seinen letzten Lebensjahren die in
zahlreichen Staaten Europas erkennbare Organisation der Biirger in der
politischen Bewegung eines oppositionellen, parteilichen «Liberalismus»
mit Sorge, und die englische Reformbill47 und vor allem der Ausbruch der
Julirevolution 48 nihrten diese Sorge: «Nicht zufrieden, daB3 verniinftige
Rechte, Freiheit der Person und des Eigentums gelten, daB eine Organisation
des Staates und in ihr Kreise des biirgerlichen Lebens sind, welche selbst
Geschiifte auszufithren haben, daB die Verstindigen EinfluB haben im
Volke und Zutrauen in demselben herrscht; setzt der Liberalismus allem
diesen das Princip der Atome, der Einzelwillen entgegen: Alles soll durch
ihre ausdriickliche Macht und ausdriickliche Einwilligung geschehen. Mit
diesem Formellen der Freiheit, mit dieser Abstraction lassen sie nichts
Festes von Organisation aufkommen. ... So geht die Bewegung und
Unruhe fort. Diese Collision, dieser Knoten, dieses Problem ist es, an dem
die Geschichte steht, und den sie in kiinftigen Zeiten zu 16sen hat.» 49

Allenfalls mochte Hegel, anders als wenige Jahre spiter Heinrich Heine
in seiner als Warnung an die Franzosen gerichteten Prognose bevorstehen-
der, philosophisch bereits vorbereiteter revolutiondrer Erhebung der deut-
schen Nation3°, noch Trost in Erfahrungen einer historisch-politischen
Ethnologie finden, die ihn die Deutschen seiner Tage sozusagen gemiitlicher
als die Franzosen finden lieB: «Die Franzosen sagen: Il a la téte prés du
bonnet; sie haben den Sinn der Wirklichkeit, des Handelns, Fertigwerdens,
— die Vorstellung geht unmittelbarer in Handlung iiber. So haben sich die
Menschen praktisch an die Wirklichkeit gewendet. So sehr die Freiheit in
sich konkret ist, so wurde sie doch als unentwickelt in ihrer Abstraktion
an die Wirklichkeit gewendet; und Abstraktionen in der Wirklichkeit geltend

249



machen, heilBt Wirklichkeit zerstoren. Der Fanatismus der Freiheit, dem
Volke in die Hand gegeben, wurde fiirchterlich. In Deutschland hat das-
selbe Princip das Interesse des BewuBtseins fiir sich genommen; aber es ist
theoretischerweise ausgebildet worden. Wir haben allerhand Rumor im
Kopfe und auf dem Kopfe; dabei 148t der deutsche Kopf eher seine Schlaf-
miitze ganz ruhig sitzen, und operirt innerhalb seiner. » 51

1G. W. F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Mit Hegels eigenhdndigen
Randbemerkungen in seinem Handexemplar der Rechtsphilosophie, herausgegeben von
Johannes Hoffmeister. Hamburg? 1955, p. 15f. 20do Marquardt: Hegel und das Sollen.
In: Philosophisches Jahrbuch. Miinchen 1964/65 (72), p. 103—119. 3«Gesetzpriifende
Vernunft und juristische Methode», Vortrag vom 6. September 1966 vor dem VI. Inter-
nationalen Hegel-KongreB in Prag. 4Zur Analytik des der Hegelschen Geschichtsmeta-
physik immanenten politischen Pragmatismus cf. meinen Aufsatz «Herrschaft und
Planung. Die verdnderte Rolle der Zukunft in der Gegenwart». In: Die Frage nach dem
Menschen. Aufrill einer philosophischen Anthropologie. Festschrift fur Max Miiller.
Freiburg/Miinchen 1966, p. 188—211, bes. p. 196f. 5Cf. dazu meine Darstellung der
politischen Theorie der Hegelschen Rechten, in: Politische Philosophie in Deutschland.
Studien zu ihrer Geschichte. Basel/Stuttgart 1963, p. 27—384, bes. p. 46ff. ¢ Karl Rosen-
kranz: Hegel als deutscher Nationalphilosoph. Leipzig 1870, p. 152. “Hegel, Grundlinien
..., a.a. 0., p. 3. 83Zur Hegelschen Theorie des Verhiltnisses von Theorie und Praxis,
auf deren Hintergrund auch Hegels eigene Praxis als akademischer Lehrer zu sehen ist,
cf. Manfred Riedel: Theorie und Praxis im Denken Hegels. Stuttgart, Berlin, KoIn,
Mainz 1965. ?«Freiheit des Eigentums» und «Freiheit der Person» gehéren fir Hegel
zusammen, und die «Blirgerliche Gesellschaft» ist fiir ihn der geschichtliche Ort, an wel-
chem diese Zusammengehdorigkeit sich voll verwirklicht. Hegel, Grundlinien ..., a.a. O.,
§§ 46; 62; 217f., cf. dazu: Joachim Ritter: Person und Eigentum. Zu Hegels «Grund-
linien der Philosophie des Rechts», § 34—3§ 81. In: Marxismus-Studien. 4. Folge. Heraus-
gegeben von Iring Fetscher. Tibingen 1962, p. 196—218. 1°Hegel, Grundlinien ...,
a.a. 0., p. 266. 11 A, a. O., p. 220ff.: Die kirchliche «Lehre ... hat ihr Gebiet in dem
Gewissen, steht in dem Rechte der subjektiven Freiheit des SelbstbewuBtseins, — der
Sphire der Innerlichkeit, die als solche nicht das Gebiet des Staates ausmacht.» 12Hegel
setzt voraus, daB3 Kirchenzugehérigkeit Staatsbiirgerpflicht sei: «Es ist in der Natur der
Sache, dal3 der Staat eine Pflicht erfiillt, der Gemeinde fiir ihren religiosen Zweck allen
Vorschub zu tun und Schutz zu gewihren, ja, indem die Religion das fiir ihn das Tiefste
der Gesinnung integrierende Moment ist, von allen seinen Angehorigen zu fordern, daB
sie zu einer Kirchengemeinde halten, — tibrigens zu irgendeiner ...» (a. a. O., p. 225).
— Der Staat verhilt sich nach Hegel zur Religion einerseits wie zu «Mitteln der Bil-
dung und Gesinnung», andererseits setzt er sie als «Selbstzweck» frei; einerseits fordert
er sie und privilegiert sie; andererseits unterstellt er sie zugleich seiner «oberpolizeilichen
Oberaufsicht»; er schiitzt die religiose Freiheit des Biirgers und schiitzt zugleich Staat
und biirgerliche Freiheit gegen die «Pritension» kirchlicher Autoritit und gegen die
zerstorerische Aktivitdt des «religiosen Fanatismus» (ibid.). 12Hegel, Grundlinien ...,
a.a. 0., § 298ff. 14A.a. 0., § 312. 15A.a. O, § 310f. 15Wilhelm R. Beyer: Hegels Mit-
arbeit am « Wiirttembergischen Volksfreund». Zu einem unbekannten Hegel-Text. In:
Deutsche Zeitschrift flir Philosophie. Berlin 1966 (14), p. 709—724. 17 Wofir W. R. Beyer
als wichtigsten Grund geltend machen kann, daB der «Beitrag» im « Wiirttembergischen
Volksfreund» mit der groBen Landstdnde-Schrift in der politischen Tendenz iibereinstimmt.
I8W. R. Beyer a. a. O., p. 724. 19Cf. z. B. a. a. O., p. 722. 20Hegel, Grundlinien ..., a. a.

250



0., p. 261f., wo Hegel sagt, «daB das Volk, insofern mit diesem Wort ein besonderer
Teil der Mitglieder eines Staates bezeichnet ist, den Teil ausdriickt, der nicht weif3, was er
will». 21G. W. F. Hegel: Beurteilung der im Druck erschienenen Verhandlungen in der
Versammlung der Landstinde des Konigreichs Wiirttemberg im Jahre 1815 und 1816.
XVI, 288. 22Hegel, Grundlinien ..., a.a. O., p. 272. 28]bid. 2¢A. a. O., p. 274ff. 2>Erst
im Vormérz wurde es auch fiir die Hegelianer unabweisbar, die politische Theorie der
biirgerlichen Gesellschaft um eine Theorie der politischen Parteien zu erweitern. Cf. dazu
Karl Rosenkranz: Uber den Begriff der politischen Partei [1843]. In: Die Hegelsche
Rechte, Texte . .., ausgewdhlt und eingeleitet von Hermann Liibbe. Stuttgart/Bad Cann-
statt 1962, p. 65—85. 26Hegel, Grundlinien ..., a.a. O., p. 236. 27A. a. O., p. 244f.
28 Zur Hegelschen Unterscheidung von «populus» und «vulgus» cf. Enzyklopadie der
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse [1830]. Neu herausgegeben von Fried-
helm Nicolin und Otto Poggeler. Hamburg 1959, p. 422. 2°Ibid. 30Hegel, Grundlinien . . .,
a.a. O, p. 263.31Ibid. 32A. a. O., p. 265.33A. a. O., p. 263. 34A. a. O., p. 265.3%A. a. O,,
p. 275. 36Hegel verwendet dieses alte Bild im § 319 der Rechtsphilosophie. 37 Rudolf
Haym: Hegel und seine Zeit. Berlin 1857, p. 391. 38Hegel, Beurtheilung ..., a.a.O.,
XVI, 288. 3 Zur nidheren historischen Charakteristik des Begriffs der «Stinde», wie
Hegel ihn aus der politischen Umwelt seiner Zeit in seine Staatstheorie aufgenommen
hat, cf. Rudolf Vierhaus: Stindewesen und Staatsverwaltung in Deutschland im spéiteren
18. Jahrhundert. In: Dauer und Wandel der Geschichte. Aspekte européischer Vergangen-
heit. Festgabe fiir Kurt von Raumer zum 15. Dezember 1965, herausgegeben von Rudolf
Vierhaus und Manfred Botzenhard. Miinster 1966, p. 337—360. 40Hegel, Grundlinien. . .,
a.a. 0., p. 209f. 4 A a. O., p. 282f. 42Cf. dazu Hegels Kritik der von den Ideen der
Tugend und Liebe enthusiasmierten Kritik der Gewaltenteilung, wie sie in Deutschland
prominent bei Fichte anzutreffen ist: Grundlinien . .., a. a. O., p. 234. 43Cf. dazu Hegels
Definition «Die Anerkennung und das Recht, daBl was in der burgerlichen Gesellschaft
und im Staate durch die Vernunft notwendig ist, zugleich durch die Willkiir vermittelt
geschehe, ist die nidhere Bestimmung dessen, was vornehmlich in der allgemeinen Vor-
stellung Freiheit heiBt», Grundlinien ..., a.a. O., p. 179. 44G. W. F. Hegel: Phino-
menologie des Geistes. Nach dem Texte der Originalausgabe herausgegeben von Johannes
Hoffmeister. Hamburg® 1952, p. 414—422: «Die absolute Freiheit und der Schrecken.»
45G. W. F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, IX, 539. 46A. a. O,
p. 540. ¥G, W. F. Hegel: Uber die englische Reformbill [1831]. In: Berliner Schriften
1818—1831, herausgegeben von Johannes Hoffmeister. Hamburg 1950, p. 461—506.
Hegel befiirchtet hier, daB die in der Reformbill vorgesehene Liberalisierung des eng-
lischen Parlamentswahl-Systems, weil «das monarchische Element» in England «ohne
Macht» sei, dazu fithren konne, daB die parlamentarische Opposition sich verleitet finde,
kiinftig «im Volk ihre Stirke zu suchen und dann statt einer Reform eine Revolution
herbeizufithren». 48Cf. dazu die Schilderungen Karl Rosenkranz’, in: Georg Wilhelm
Friedrich Hegels Leben. Berlin 1844, p. 413ff. 499Hegel, Vorlesungen tiber die Philosophie
der Geschichte, IX, 541. 50Cf. Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philo-
sophie in Deutschland, 1834. Zur Interpretation cf. Wolfgang Wieland: Heinrich Heine
und die Philosophie, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte, 1963 (37), p. 232—248. 51 G. W. F. Hegel: Vorlesungen tiber Geschichte
der Philosophie. 3. Band, XV, 552f.

251



	Hegels Kritik der politisierten Gesellschaft

