
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 3

Artikel: Hegels Kritik der politisierten Gesellschaft

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hegels Kritik der politisierten Gesellschaft

HERMANN LÜBBE, BOCHUM

Zur politischen Hermeneutik

Es gehört bekanntlich zu den verbalen Selbstbehauptungsmitteln politischer
wie rehgiöser Gruppen, sich durch Klassiker-Interpretation zu legitimieren.
Die Verwendung dieses Mittels unterliegt dabei erfahrungsgemäß stets der
Gefahr, unter Regeln einer Orthodoxie gezwungen zu werden.
Charakteristikum einer jeden Orthodoxie in dem hier gemeinten Sinne ist die
Existenz eines Interpretations-Monopols bezüglich derjenigen Texte, die
als klassisch, das heißt als bevorzugt zitabel gelten. «Liberal» kann
demgegenüber jedes ideologisch verfaßte pohtische System heißen, in welchem
das Interpretations-Monopol gebrochen und eine sozusagen protestantische

Unmittelbarkeit aller Bürger zu den Urkunden der herrschenden

Ideologie und ihrer kanonisierten Auslegungs-Tradition hergestellt ist.
Die Herausbildung von ideologischen Orthodoxien wird immer dann

ebenso provoziert wie erschwert, wenn die entscheidenden Klassiker-Texte
nicht nur im eigenen politischen Lager, sondern auch im Lager des
politischen Gegners oder Feindes als ideologische Urtexte gelten. Wenn zwei
sich um die Legitimität ihres Anspruchs auf ein und dasselbe ideologische
Traditionsgut streiten, dann wird die Interpretationskunst zur Kunst der

politischen Unterscheidung, und wer einer ist, wird nunmehr an Zitations-
Prävalenzen erkennbar. Dem Kenner des Hegelianismus sind diese Phänomene

politischer Hermeneutik aus der Wirkungsgeschichte des Hegeischen
Werkes bekannt.

Es ist nun nicht meine Absicht, gegen diese politische Hermeneutik zu
polemisieren. Nur in der praxisfernen Republik der Gelehrten gilt, daß die Hermeneutik

eine Kunst des Verstehens und nicht zugleich des Bewirkens ist. In der
pohtischen Öffentlichkeit dagegen wird die Welt im Namen der Klassiker
interpretatorisch geändert oder auch konserviert. Der Philosoph kann das

nicht ändern; aber er kann es verstehen. Insofern ist es müßig, ideologische
Bemühungen, die aktuelle Verfassung eines politischen Systems traditional

237



zu legitimieren, ihrerseits für illegitim zu erklären. Es gilt im Gegenteil
einzusehen, daß ohne die Leistungen pohtischer Hermeneutik die moderne
Gesellschaft sich kaum als politisch handlungsfähige Größe konstituieren
könnte. In keiner Gesellschaft ist es möglich, das «Ganze» dieser Gesellschaft

empirisch-wissenschaftlich zu erkennen und technisch-praktisch zu
beherrschen. Keine Gesellschaft ist daher auch in der Lage, sich als
politische Einheit empirisch-wissenschaftlich oder technisch-praktisch zu
begründen. Die politische Einheit einer Gesellschaft, sozusagen ihre Identität,
ist jeweils manifest in der expliziten Antwort auf die Frage nach dem, wofür

ihr Name steht. Und diese Antwort, die zusammen mit anderen
ihresgleichen sozusagen ein ideologisch-politisches «Who is Who» bilden würde,
hat stets die Form einer erzählten Geschichte. Sie stellt sich als erzählte
Reihe von Daten und Namen dar, als Bericht eines materiell basierten und
ideologisch integrierten Ereignis- und Handlungsablaufs, der politische
Identifikation oder Unterscheidung ermöglicht und abverlangt. Es sind nun
solche ideologisch-historische Identifikationsprozesse, in deren Zusammenhang

Institutionalisierung traditionaler Legitimitäten verbaler Art, also
Klassiker-Inthronisierung die skizzierte politische Rolle spielt.

Ich möchte an dieser Stelle die Bedeutung eines derart politisch funktionali-
sierten Umgangs mit Klassikern nicht in Frage stellen. Ich möchte im Gegenteil

vom Faktum ausgehen, daß nun einmal Klassiker in ideologisch-historischen

Identifikations-Prozessen eine wichtige Rolle spielen. Dabei möchte
ich speziell den bereits erwähnten, bemerkenswerten Fall ins Auge fassen,
daß politisch getrennte, womöglich verfeindete politische Gruppen sich die
Pflege ein und desselben kulturellen Erbes angelegen sein lassen und die
Texte ein und desselben Klassikers als ideologische Legitimationspapiere
benutzen. Dieser Fall ist im Falle Hegels offensichtlich gegeben, und zwar
bereits seit den Jahren des preußischen, des deutschen und europäischen
Vormärz. Ich knüpfe an diesen Fall die Frage, wie diese doppelte, bei

genauerem Zusehen natürlich mehr als doppelte, nämlich mannigfache
ideologisch-politische Inanspruchnahme des Werkes Hegels von diesem
Werk selbst her möglich ist.

Indem ich diese Frage stelle, setze ich bereits voraus, daß die doppelte
oder sogar mehrfache politisch-ideologische Inanspruchnahme des Hegel-
schen Werkes durch dieses selbst keineswegs ausgeschlossen ist. Das bedeutet:

Es muß nicht per se auf der einen oder auf der anderen Seite ein
Mißbrauch vorliegen, wenn sowohl auf der einen wie auf der anderen Seite
eines politischen Spannungsfeldes Berufung auf Hegel erfolgt. Es gibt keine
hermeneutische Regel, die uns zwänge, dem Werk eines Klassikers a priori
eine Einheitlichkeit zu unterstellen, durch die eine mehrfache politische
Beziehbarkeit dieses Werkes ebenso a priori ausgeschlossen wäre. Gegen
solchen hermeneutischen Totalitarismus gilt im Gegenteil die Vermutung,

238



daß die erwähnte mehrfache politische Beziehbarkeit eines Werkes zu den

Bedingungen seiner Klassizität gehört. Man darf sagen : Klassiker, die sich
dauerhaft als solche erweisen, indem es niemanden gibt, der dauerhaft auf
legitimierende Zitation ihrer Werke verzichten möchte — Klassiker in
diesem Sinn behaupten sich gegenüber denen, die sie politisch gegensätzlich
beziehen, auf die Dauer stets als Versöhner erfolgreich. Ihrem Werk eignet
die Kraft der Vermittlung.

Man kann eine Reihe hermeneutischer Prinzipien angeben, nach denen
diese vermittelnde, das heißt ein gemeinsames Drittes stiftende Kraft
klassischer Werke verständlich wird. Ich möchte in aller Kürze drei dieser

Prinzipien nennen. Erstens nenne ich das hermeneutische Prinzip der
Vermutung politisch seitenneutraler Wahrheiten. Es besagt, daß die Vermutung

gilt, der Klassiker spiele seine Rolle nicht zuletzt deswegen, weil er,
was in allen politischen Lagern gleicherweise als wahr und wichtig anerkannt
ist, in Fülle und Prägnanz mitgeteilt hat. Politisch gegensätzlich bezogene
Berufung aufs Werk eines Klassikers ist alsdann deswegen möglich und
sinnvoll, weil sie Berufung auf Wahrheiten ist, die unparteiisch für jede
Partei sprechen.

Zweitens nenne ich das hermeneutische Prinzip der Vermutung
pluralistischer Fülle. Es besagt, daß das Werk des Klassikers deswegen
unterschiedlich politisch beziehbar ist, weil die Einsicht des Goetheschen
Theaterdirektors auf es anwendbar ist, nach der, wer vieles bringt, manchem etwas

bringt. Es gibt bekanntlich Wahrheiten, die, obwohl oder weil sie Wahrheiten

sind, in politischen Streitfällen der einen Seite angenehm und der
anderen peinlich sind oder auch umgekehrt. Wenn in einem Klassiker-
Oeuvre Wahrheiten dieser nichtneutralen Art sich in Fülle finden, kommt
es zu den erwähnten Zitations-PräValenzen und unterschiedlichen Relevanz-
Entscheidungen. Politisch gegensätzlich bezogene Berufung aufs Werk des

Klassikers ist in solchen Fällen dadurch ermöglicht, daß die Kraft dieses

Klassikers zur intellektuellen Integration politisch relevanter Wahrheiten
größer als die seiner politischen Interpreten ist.

Drittens und vorrangig nenne ich das hermeneutische Prinzip der
Vermutung eines politisch gezielten Mangels an Radikalität und Konsequenz
in der Formulierung politisch-praktischer Prinzipien. Dient das Werk eines

Klassikers in diesem Sinn dezidiert einer Praxis politischer Vermittlung, so

liegt es gleichsam im politischen Willen dieses Werkes selbst, ebenso von
links wie von rechts lesbar zu sein, und allein gegen die Ultras grenzt es

sich eindeutig ab. Damit soll übrigens nicht gesagt sein, daß das Werk
eines Klassikers kompromißbereiter politischer Vermittlung für die erwähnten

Ultras politisch schlechterdings unbrauchbar sein müsse. Für die Radikalen

bleibt es stets als Medium politischer Neutralisierung ihrer
nichtradikalen Gegner nützlich.

239



Polemik gegen das Sollen

Ich möchte nun vom zuletzt genannten hermeneutischen Prinzip ausgehen
und eine bei Hegel vor allem in seiner Rechtsphilosophie auffällige pohtische
Antithetik als zwei Momente einer pohtisch gezielten Vermittlungs-Philosophie

plausibel zu machen versuchen.
Hegel hat in der Vorrede seiner Rechtsphilosophie bekanntlich mit

Nachdruck gefordert, die darin vorgelegte Theorie des Staates solle nicht
eine postulierende Theorie sein, eine Theorie also, die sich zur bestehenden
Wirklichkeit des Staates in der Weise polemisch verhält, daß sie diese für
unvernünftig erklärt und alle Vernünftigkeit in ein Bild des Staates verlegt,
das den Staat zeigt, wie er sein solle. Hegel sagt in Beziehung auf seine

Rechtsphilosophie wörthch: «Als philosophische Schrift muß sie am
entferntesten davon sein, einen Staat, wie er sein soll, konstruieren zu sollen1.»

Wir sind inzwischen, vor allem durch Odo Marquard2, über den im
hier zu besprechenden Fall sozusagen politpädagogischen Sinn dieser
Hegeischen Polemik gegen das Sollen belehrt worden: Diese Polemik
macht die Voraussetzung, daß unter Umständen, die Hegel im Reform-
Preußen Friedrich Wilhelms III. tatsächlich gegeben sah, der auf die
vorhandene Wirklichkeit rücksichtslose, radikale WiUe, schlechthin vernünftige
Wirklichkeit an ihre Stehe zu setzen, unvernünftiger ist als die vorhandene
Wirklichkeit selbst. Für Hegel gilt, wie es Martin Kriele in seinem Prager
Kongreß-Vortrag formuliert hat, der Grundsatz widerlegbarer Vermutung
für die Vernünftigkeit des Bestehenden3. Man mag diesen Grundsatz einen
Grundsatz des Konservativismus nennen. Politisch neutraler wäre es, ihn
einen Grundsatz pragmatischer Politik zu nennen, die freilich bei Hegel
nicht in einer Theorie des Pragmatismus begründet ist, sondern in einer
Geschichtsmetaphysik, die, auf Handlungsanweisungen gebracht, mit den
gewöhnlichen praktischen Konsequenzen einer pragmatischen Theorie
identisch ist4.

Hegel ist also wegen der potentiellen pohtischen Folgen einer politisch
postulierenden Theorie des Staates politisch-pragmatisch besorgt. Gleichwohl

ist er nicht ein Apologet des preußischen innerpolitischen Status quo.
Auch Hegel blickt über die Gegenwart Preußens hinaus, aber er hält sich
stilistisch zurück, und seine Postulate gegen das politisch-philosophische
Postulieren wirken sich jedenfalls zunächst einmal grammatikalisch aus.
Das heißt: Die Rechtsphilosophie entwickelt ihre zentrale Theorie des
Staates und der bürgerlichen Gesellschaft nicht im stilistischen Sinne adhor-
tativ, imperativ oder utinamistisch, vielmehr indikativ, als Theorie der
Vernünftigkeit des modernen Staates und seiner Institutionen und der
diesem Staat zugeordneten bürgerlichen Gesellschaft. Aber eben diese
indikativ vorgetragene Theorie ist nun keine bloße Deskription historischer

240



Positivitäten; sie deklariert als vernünftig mehr und anderes, als im
zeitgenössischen Preußen vorhanden war.

Karl Rosenkranz, Hegels bis heute unersetzlich gebliebener Biograph
und als politischer Feuilletonist und gelegentlicher politischer Praktiker
derjenige, der die politische Vermittlungs-Philosophie Hegels epigonal am
treuesten bis in die Revolutionsjahre der Jahrhundertmitte hinein bewahrt
hat — Karl Rosenkranz also hat in einer schönen Entgegensetzung den

politischen Progressismus der Hegeischen Rechtsphilosophie deuthch
gemacht5. Jenes Preußen, als dessen beamteter Diener Professor Hegel sich
mit einigem Pathos verstand, besaß «keine Öffentlichkeit und Mündlichkeit
der Rechtspflege, keine Pressfreiheit, keine Gleichheit der Bürger vor dem
Gesetz». Hegel aber habe dieses alles «als philosophische Notwendigkeit»
gelehrt6.

Stilistisch und rhetorisch ist also die Rechtsphilosophie Hegels kein Buch
der unmittelbar auf Veränderung, auf Fortschritt drängenden politischen
Polemik. Vielmehr polemisiert sie, und zwar nicht nur in der deswegen
berüchtigten Vorrede, gegen die politisch polemisierenden Stürmer und
Dränger. Gleichwohl ist sie ihrem Inhalte nach eine progressive, die
historische Wirkhchkeit hinter sich lassende Theorie. Die Rechtsphilosophie
Hegels ist stilistisch konservativ und inhaltlich progressiv. Diese Synthese
bedarf einer politisch-pragmatischen Erklärung. Diese Erklärung ergibt
sich aus der Tatsache, daß die Rechtsphilosophie nicht als bürgerliches
Manifest, sondern als Lehrbuch wirken sollte: «Die unmittelbare
Veranlassung zur Herausgabe dieses Grundrisses ist das Bedürfnis, meinen
Zuhörern einen Leitfaden zu den Vorlesungen in die Hände zu geben,
welche ich meinem Amte gemäß über die Philosophie des Rechts halte7. »

Das bedeutet: Die Rechtsphilosophie sollte als progressive pohtische
Theorie nicht spontan wirken, etwa im Sinn einer Provokation zur Bildung
politisch aktiver studentischer Gruppen, sondern mittelbar, nämlich im
Sinne der Belehrung und Bildung derjenigen, die künftig als Staatsbeamte
in Regierung und Verwaltung, als Abgeordnete in den gesetzgebenden
Körperschaften oder als Bürger in den Einrichtungen und Aktivitäten der
bürgerlichen Gesellschaft Vernunft zu bewahren und Fortschritt zu
vollbringen haben würden 8.

Theorie der bürgerlichen Gesellschaft

Es ist nun an dieser Stelle nicht nötig, den progressiven, die zeitgenössische
historische Wirkhchkeit überbietenden politischen Inhalt der Rechtsphilosophie

Hegels im einzelnen auseinanderzubreiten. Ich begnüge mich mit

241



einigen zusammenfassenden Sätzen und signifikanten Beispielen. Hegels
Rechtsphilosophie ist in ihrem politischen Kern eine Theorie der bürgerlichen

Gesellschaft und ihrer spezifisch bürgerlichen Freiheiten. Seine
Theorie des Staates und seiner Einrichtungen ebenso wie seine Theorie der
institutionellen Organisation der bürgerlichen Gesellschaft ist eine Theorie
der Bedingungen, unter denen jene Freiheiten des Bürgers Wirklichkeit
haben. Hegel geht in dieser Theorie institutioneller Garantien der bürgerlichen

Freiheit über die historische Wirklichkeit hinaus, insoweit in der
Wirklichkeit diese Garantien noch nicht bestehen, und er legitimiert sie im
übrigen philosophisch. Dabei vermeidet Hegel in seinen entsprechend
vorwärts weisenden Theorien strikt jede radikale Konsequenz, das heißt
er bleibt in seinem Progressismus an Vorstellungen des pragmatisch
Notwendigen orientiert, gleichsam an einem pragmatischen Prinzip des
revolutionären Minimums.

In diesem Sinn enthält die Hegeische Rechtsphilosophie beispielsweise
einerseits eine Theorie der politischen Emanzipation des Eigentums, insofern

erst diesem Eigentum, als dem voll privatisieiten, «freien» Eigentum
des bürgerlichen Rechts, die für die Ökonomie der bürgerlichen Gesellschaft
erforderliche Mobilität eignet9. Das hat Hegel andererseits nicht daran
gehindert, den Adel in Beziehung auf seinen Grundbesitz von der bürgerlichen

Freiheit unbeschränkter Disposition übers Privateigentum
auszunehmen und diesen adeligen Grundbesitz als «ein unveräußerliches, mit dem
Majorate belastetes Erbgut» entsprechend tatsächlichen historischen
Verhältnissen als eine quasi-politische, «ständische» Institution vorzusehen10.

Als weiteres Beispiel unter vielen möglichen führe ich das Folgende an.
Hegel ist einerseits Theoretiker vollständiger politischer Emanzipation des
Glaubens sowohl in seiner subjektiven Innerlichkeit als auch in seiner
institutionalisierten Form als verfaßte Lehre einer Kirche11. Die darin
liegende, als entsprechende Freiheit des Bürgers und der Gemeinden wirksame

relative Abtrennung der Religion vom Staat hatte aber für Hegel
andererseits nicht im mindesten vollständige Trennung von Staat und
Kirche zur Konsequenz. Im Gegenteil: Hegel wußte, daß öffentlich-rechtlicher

Status, eine gewisse Staatsnähe der Kirche, zum Beispiel in der
Existenz theologischer Fakultäten als universitärer Staatseinrichtungen, zu
den Garantien innerer Liberalität des kirchlich-religiösen Lebens selbst
gehört12.

Und noch ein letztes Beispiel. Für Hegel entspricht es einerseits der
Vernünftigkeit der Verfassung jenes Staates, der sich im Verhältnis zur bürgerlichen

Gesellschaft befindet, daß die gesetzgebende Körperschaft die Bürger
dieser Gesellschaft repräsentieren muß13. Insofern ließe sich sagen, daß
auch bei Hegel mindestens die gesetzgebende Gewalt vom Volke ausgeht.
Dieser «Demokratismus», den man nach Regeln gewissenhafter historischer

242



Semantik allerdings nicht so nennen dürfte, hat Hegel aber andererseits
nicht gehindert, die gesetzgebende Gewalt in selbstverständlicher, sozusagen
prospektiver Akkomodation an die spätere preußische Verfassung als ein

Zwei-Kammer-System14 zu konstruieren, in welchem bei ständischer Organisation

der Gesellschaft dem Haus der bürgerlichen Abgeordneten eine Adels-
Kammer gegenübersteht, und in welchem außerdem die Wahlen zum
Abgeordnetenhaus nicht allgemein, sondern in aktiver und passiver
Hinsicht teils korporationsrechtlich, teils nach Vermögensgesichtspunkten
beschränkt sind15.

So weit meine Erinnerung an die gemäßigte politische Fortschrittlichkeit
der Rechtsphilosophie Hegels, die dieses Buch plausiblerweise

wirkungsgeschichtlich wiederholt für Ideologen und Praktiker des politischen
Fortschritts hat interessant sein lassen. In Anwendung meines an dritter Stelle

genannten hermeneutischen Prinzips der Vermutung eines politisch gezielten

Mangels an Radikahtät in der Formulierung politisch praktischer
Prinzipien, das sich ja ansatzweise auch schon an den angeführten Beispielen
bewährt hat, möchte ich jetzt antithetisch auf einige andere Inhalte der
Hegeischen Rechtsphilosophie verweisen, die mindestens nicht ohne
weiteres mit dem skizzierten politischen Progressismus dieses Buches vereinbar
zu sein scheinen und sich mit geringer Mühe in antidemokratischer politischer

Absicht verwenden ließen.

Der Begriff des Volkes

Hegel kennt einen Begriff des Volkes, der zu sagen zwingt, daß Hegel im
Sinne dieses Begriffs kein Volksfreund war. Nach Vermutungen Wilhelm
R. Beyers, deren Richtigkeit hier nicht nachgeprüft werden kann, hat Hegel
freilich die These seiner großen, 1817 in den Heidelbergischen Jahrbüchern
der Literatur publizierten Beurteilung der die Verfassung betreffenden
Verhandlungen in der Versammlung der Landstände des Königreichs Württemberg

populär in einem Organ erläutert, das während des Jahres 1818 unter
dem Titel «Der Württembergische Volksfreund» erschien16. Hegel selbst,
wenn anders er tatsächlich der Autor sein sollte17, wirkt hier insofern als

Volksfreund, aber das doch nur in jener Bedeutung, die in der wiederholt
verwendeten Anrede «Liebe Nachbarn!» vernehmbar wird. «Glaubt mir,
liebe Nachbarn!», wird hier zur Rechtfertigung des königlich-württembergischen

Verfassungs-Oktroi gesagt, «glaubt mir, liebe Nachbarn!, nur der
Staat ist glücklich, wo in der Regierung Kraft ist mit Weisheit, und im
Volke Gehorsam mit Edelmuth. Nur darum sahen wir den schrecklichen
Fall eines Königsthrons in Frankreich, weil dort der Glaube an die Heilig-

243



keit des Staates verlorengegangen war, weil mit der Macht des Regenten
auch das Ansehen und die Würde desselben verschwanden18.»

Es wird sich bei der Lektüre dieser und ähnhcher19 Passagen schwerlich
der Eindruck mitteilen, als sei hier das Volk im Sinne des Souveräns eines
Staates mit einer gegenwärtig oder für die Zukunft gewünschten
demokratischen Verfassungs-Struktur angeredet. Angeredet ist hier das biedere
Volk, und zwar leutselig von einem bürgerlich-intellektuellen Repräsentanten

politischer Aufklärung und staatlich zu vollstreckenden politischen
Fortschritts. Dem Volk, das heißt den guten Leuten, wird die Belehrung
zuteil, daß in den Jahren unmittelbar nach dem Wiener Kongreß politischer
Fortschritt nicht in der pohtischen Neubelebung alter überkommener, ja
verzopfter ständischer Privilegien und Gerechtsame bestehen kann, vielmehr
einzig in der von Napoleon bereits kräftig vorgearbeiteten Etablierung
moderner, der bürgerlichen GeseUschaft institutioneU gewachsener
gesetzesstaatlicher Verhältnisse, und zwar verfassungsmäßig, gesetzlich und
verwaltungstechnisch.

Nach den Äußerungen vieler seiner in seinem Namen sprechenden
Repräsentanten schien aber das Volk gerade diesen Fortschritt nicht zu
wollen. Und eben das ist der Grund, der Hegel veranlaßt, nun auch in der
großen, nichtpopulären Schrift über die Verhandlungen in der Versammlung

der Landstände des Königreichs Württemberg das später auch in der
Rechtsphilosophie20 wieder aufgegriffene klassische Wort zu zitieren, das
Volk wisse nicht, was es wolle, was also «sein wahrhafter und wirklicher
Wille» sei, das heißt «was ihm gut ist»21. Also, so könnte man schließen,
handelt es sich sowohl bei dem Artikel im «Württembergischen
Volksfreund» als auch bei der nichtpopulären großen Württemberg-Schrift um
an soziologisch unterschiedlich definierte Adressaten gerichtete
Aufklärungs-Schriften, die das Volk darüber belehren soUen, was es eigentheh
will.

Dieser Schluß ist richtig, aber Mißverständnissen ausgesetzt. In der Tat
ist richtig, daß Hegel Volksbelehrung, als «Eröffnung» der «Gelegenheit
von Kenntnissen» politisch für wichtig hält, zumal sofern dadurch «die
öffentliche Meinung erst zu wahrhaften Gedanken und zur Einsicht in den
Zustand und Begriff des Staates und dessen Angelegenheiten, und damit
erst zu einer Fähigkeit, darüber vernünftiger zu urteilen, kommt; sodann
auch die Geschäfte, die Talente, Tugenden und Geschicklichkeiten der
Staatsbehörden und Beamten kennen und achten lernt»22. Das fügt sich
zusammen mit Hegels Bestimmung der positiven Funktion der «öffentlichen

Meinung», die die durch die Organe und Institutionen des Staates
besorgten und repräsentierten allgemeinen Angelegenheiten und Zwecke so
mit den individuellen Subjektivitäten der Bürger zusammenschließt, daß
ein jeder die Freiheit gewinnt, sich dazu mit seiner privaten, unmittelbar

244



folgen- und insofern verantwortungslosen Meinung in Beziehung zu setzen23.

Dazu gehört, daß Hegel für die «Freiheit der öffentlichen Mitteilung» und
für die Pressefreiheit ausdrücklich eintritt24.

Hegel kennt also in der Tat das «Volk» in der Rolle eines Adressaten
öffentlicher Mitteilung und Belehrung. Aber das unmittelbare Resultat
solcher Belehrung und Mitteilung ist nach Hegel allein eine Verbesserung,
eine Aufklärung der «öffentlichen Meinung», keineswegs aber die
Konstituierung oder Organisation einer als «das Volk» auftretenden handlungsfähigen

politisierten Gesellschaft. Man darf sagen, daß es zu den politischen

Intentionen des Berhner Hegel gehört, eben diese sozusagen demokratische

Politisierung der Gesellschaft zu verhindern.

Trennung des «bürgerlichen» und «politischen» Lebens

Der von Hegel dem Volke empfohlene moderne Gesetzes- und Verwaltungsstaat,

der die Freiheiten des Bürgers der bürgerhehen GeseUschaft garantiert
und ermöglicht — dieser Staat hat natürlich sein Staatsvolk, «populus».
Die politische Organisation dieses Volkes jedoch, die Instanz, die in seinem
Namen zu sprechen und zu handeln berechtigt ist, ist für Hegel einzig der
Staat selbst in der Mannigfaltigkeit seiner Institutionen. Das Volk ist somit
nicht als eine Größe anerkannt, die unmittelbar in verfassungsmäßig nicht
definierten und insofern staatsfreien Organisationen innerhalb der bürgerlichen

Gesellschaft pohtisch handeln könnte.
Nach einer für die damaligen Verhältnisse anachronistischen Analogie

könnte man sagen: Es gibt im Kontext des Hegeischen politischen Denkens
keinen positiven Begriff von politischen Parteien, die sich als Volksparteien
oder gar schlechthin als Partei des Volkes verstünden25. Allein dem Staat
kommt es zu, sich aufs Volk zu berufen und institutioneU in seinem Namen
zu handeln. So tut es beispielsweise der Monarch, und das Recht dazu ist
ein Teil seiner konstitutionell definierten monarchischen Souveränität.
Diese monarchische Souveränität ist in der Hegeischen Theorie der
«konstitutionellen Monarchie» von der «Volkssouveränität» gar nicht
verschieden26. Zwar habe «man in neueren Zeiten von Volkssouveränität»
«im Gegensatze gegen die im Monarchen existierende Souveränität» «zu
sprechen angefangen». In diesem Sinne gehöre jedoch der Gedanke der
Volkssouveränität «zu den verworrenen Gedanken, denen die wüste
Vorstellung des Volkes zugrunde liegt»27.

Mit solchen Wendungen wehrt sich Hegel gegen die Verwendung des

Wortes «Volk» in einer politischen Zuspitzung, die auf unmittelbare
politische Aktivierung des Volkes als «vulgus» zielt28. Hegel sagt scharf und
pointiert, daß es «der alleinige Zweck des Staates» sei, zu verhindern, «daß

245



ein Volk» als dieser «vulgus» «zur Existenz, zur Gewalt und Handlung
komme»29. Die bürgerhche Gesellschaft ist der historische Ort des politisch
emanzipierten Bürgers, des zur Kultur seiner besonderen Zwecke und
Interessen freigesetzten Privatmannes. Hegels Problem ist, wie sich verhindern

lasse, daß das in der bürgerlichen Gesellschaft «in die besonderen
Sphären und Individuen aufgelöste Volk» unvermittelt politisch wird,
indem «die einzelnen zur Darstellung einer Menge und eines Haufens,

zur bloß massenhaften Gewalt gegen den organischen Staat kommen»30.
Die Lösung dieses Problems trägt Hegel in seiner Theorie der «Stände»

vor, die als «Staatsinstitutionen» die «Garantie des öffentlichen Wohls
und der vernünftigen Freiheit» sind31. In seiner Theorie der Stände nimmt
Hegel die radikale Trennung «des bürgerlichen und des politischen
Lebens»32, wie sie in der Konsequenz seiner ökonomischen Theorie der
bürgerhehen Gesellschaft liegt, zurück. Die Stände sind ihm das
«vermittelnde Organ» zwischen «Regierung» und «Volk», die Gesellschaft,
wie sie «in Beziehung aufden Staat zur Existenz kommt»33, damit sie nicht,
«was man gern unter Volk versteht», nämlich «formlose Masse» sei, deren
«Bewegung und Tun elementarisch, vernunftlos, wild und fürchterlich

wäre»34.
Es bezieht sich übrigens auf diese seine wiederholt vertretene These von

der Furchtbarkeit des politischen Volksaktivismus, daß Hegel, der einerseits

die Institution der öffentlichen Meinung und der ihr dienenden Freiheit

der Presse positiv in seine Erörterung der inneren Staatsverfassungsverhältnisse

einbezieht, andererseits eben doch von der Pressefreiheit
verächtlich spricht und sich und seine Zuhörer bei dem Gedanken beruhigt,
daß die Presse- und Meinungsfreiheit zum Glück ihre «Sicherung in den
ihre Ausschweifungen teils verhindernden, teils bestrafenden polizeilichen
Rechtsgesetzen und Anordnungen» habe35.

Meinungsäußerungen, sofern sie direkten Bezug auf ausführbare
Handlungen haben, sind unter Umständen von der Wirkung des Funkens aufs
Pulverfaß36, und dieser ihrer Gefährhchkeit entsprechend sind sie alsdann
zu behandeln. Nur wenn ihr Extremismus ihnen ohnehin Wirkungslosigkeit
oder Verachtung sichert, können sie alsdann darin auch ihre Duldung
finden.

Diese Aufzählung Hegelscher Schroffheiten gegen das politisch agierende
Volk mag hier genügen, um plausibel zu machen, daß man darin bewiesen
finden konnte, die Hegeische Politik habe es schließlich vorgezogen, «ihren
Frieden mit dem Staate der Restauration und gemeinschaftliche Sache mit
den Staatsmännern von Aachen, Karlsbad und Wien zu machen!»37 Es
bleibt zu fragen, wie der politische Progressismus der Hegeischen
Rechtsphilosophie einerseits mit ihren sozusagen antidemokratischen, nämlich
nicht volksfreundlichen Zügen andererseits zusammengeht.

246



Hegels politische Antithetik

Hegels pohtische Antithetik bedarf einer Erklärung. Wieso herrscht einerseits

das Pathos der Freiheiten der bürgerhehen Gesellschaft, andererseits
aber der Grundsatz, diese Freiheiten durch ständische Organisation der

bürgerlichen Untertanen-Gesellschaft zu brechen? Wieso wird die Presse

einerseits als Medium der in der bürgerlichen Gesellschaft wesentlichen
öffentlichen Meinung anerkannt, andererseits aber an die Kette einer
obrigkeitlichen Zensur gelegt? Wieso heißt der «Wille des Volkes» einerseits
ein «großes Wort», das «zu entweihen» man sich zu hüten hätte38, andererseits

aber eine Größe, in Beziehung auf die der Staat die Funktion hat zu
verhindern, daß sie politische Gewalt bekommt?

Angesichts solcher Fragen hilft evidenterweise das eingangs erwähnte
hermeneutische Prinzip der Unterstellung pluralistischer FüUe nicht weiter.

Hegel hat hier nicht vieles bringen woUen, um manchen etwas zu bringen.
Das geschilderte Einerseits-Andererseits ist politisch gezielt. Es entspricht
einer dezidierten politischen Position, und zwar einer Position, die sich

Hegel als Lösung eines politischen Problems ergeben hat, das durch den
Verlauf der Französischen Revolution gestellt und ad oculos demonstriert
worden war. Hegels Rechtsphilosophie ist als pohtische Philosophie
Antwort auf die Frage, wie sich die politische Emanzipation des Menschen, die
Freiheit des Menschen als Glied der bürgerlichen Gesellschaft verwirklichen
und zugleich sich die unvermittelte Politisierung dieser GeseUschaft
verhindern läßt. Und Hegels Antwort ist, daß die durch die politische
Emanzipation der bürgerhehen Gesellschaft befreite potentielle politische Gewalt
dieser GeseUschaft nur konstitutionell vermittelt, institutionell, näherhin
«ständisch» gebrochen wirksam werden darf39.

Dabei ist Hegels politisches Denken nicht einmal in erster Linie von
der Furcht vor gewalttätiger Aktion der Massen bewegt, die bloß brutal
und insofern eigentlich unpolitisch ist. Hegels Kritik der politisierten GeseUschaft

richtet sich spezieller gegen jene Pohtisierung der Gesellschaft, die
durch die Politisierung des Privatesten und Innerlichsten geschieht, nämhch
durch die Politisierung der Tugend und der Gesinnung. Diese Pohtisierung
der Moral ist nach Hegel die zwangsläufige Folge des Versuchs, den Willen
des Staates mit dem aUgemeinen Willen der Gesellschaft vermittlungslos zu
identifizieren. Die GeseUschaft — das ist die Menge der Einzelnen,
Individuen und Gruppen, in der Besonderheit ihrer Interessen und Absichten.
Soll der Staatswille unmittelbar allgemeiner Wille eben dieser Gesellschaft
sein, so ist seine Existenz theoretisch einzig als Gesellschaftsvertragswille
denkbar40, und praktisch existiert er als öffentlich waltender Enthusiasmus
der Tugend, die jeden Einzelnen in seiner Gesinnung, das heißt ohne
institutionelle Vermittlung aufs Allgemeine verpflichtet.

247



Was Hegel als «Tapferkeit» für den Ausnahmefall des Krieges vom
Bürger verlangte41, wurde praktisch von Robespierre, theoretisch von
Fichte als Bürgertugend in Permanenz gefordert, nämhch die Aufopferung
der durch ihre besonderen Interessen charakterisierten Individualität an
Dasein und Willen der AUgemeinheit42. Die Politisierung der Moral und
der Gesinnung hebt die liberale «Entfremdung», die Trennung von Legalität
und Morahtät auf; sie verwischt die Grenzen von Staat und Gesellschaft;
sie verflüssigt die institutioneUen Garantien der bürgerhehen Freiheit; sie

erklärt die «Entfremdung», jene potentieUe, garantierte Nicht-Identität
individueller und kollektiver Interessen für illegitim, als die die Freiheit des

Bürgers der bürgerlichen GeseUschaft allein definierbar ist43.

Die «fürchterliche Konsequenz» der Freiheit

Hegel ist zu seiner Kritik der pohtisierten GeseUschaft durch die politische
Praxis Robespierres und durch die pohtischen Theorien Rousseaus und
Fichtes herausgefordert worden. Literarisch verdanken wir dieser
Herausforderung jene großen Partien besonders der Phänomenologie des Geistes
und der Geschichtsphilosophie, die der Schilderung und Deutung der als

Tugend-Regiment wirkhchen Volksherrschaft gelten44. Ich zitiere aus der
Hegeischen Vorlesung über die Philosophie der Geschichte: «Es herrschen

nun die abstracten Principien — der Freiheit, und wie sie im Subjekten
WiUen ist — der Tugend. Diese Tugend hat jetzt zu regieren gegen die
Vielen, welche mit ihrer Verdorbenheit und mit ihren alten Interessen, oder
auch durch die Eczesse der Freiheit und Leidenschaft der Tugend ungetreu
sind. Die Tugend ist hier ein einfaches Princip und unterscheidet nur solche,
die in der Gesinnung sind und solche, die es nicht sind. Die Gesinnung
aber kann nur von der Gesinnung erkannt und beurtheilt werden. Es
herrscht somit der Verdacht; die Tugend aber, sobald sie verdächtig wird,
ist schon verurtheilt. Von Robespierre wurde das Princip der Tugend
als das höchste aufgestellt, und man kann sagen, es sey diesem Menschen
mit der Tugend ernst gewesen. Es herrschen jetzt die Tugend und der
Schrecken; denn die subjective Tugend, die bloß von der Gesinnung aus
regiert, bringt die fürchterlichste Tyrannei mit sich. Sie übt ihre Macht
ohne gerichtliche Formen, und ihre Strafe ist ebenso nur einfach — der
Tod.»45

Demgegenüber hat dann Hegel Napoleon als denjenigen bewundert und
gefeiert, der die Gesellschaft endgültig aus der Gewalt der fürchterlich
konsequenten Freiheit befreit und jene hberale Vernünftigkeit politisch
wiederhergesteUt hat, die in den besonderen Neigungen und Interessen
wirkhch ist: Napoleon «wußte zu herrschen und wurde im Inneren bald

248



fertig. Was von Advocaten, Ideologen und Principenmännern noch da war,
jagte er auseinander, und es herrschte nun nicht mehr Mißtrauen, sondern
Respect und Furcht. Mit der ungeheuren Macht seines Charakters hat er
sich dann nach außen gewendet, ganz Europa unterworfen und seine

liberalen Einrichtungen überall verbreitet. » 46

Gegen die am Beispiel der Französischen Revolution abgelesenen Gefahren

einer unvermittelten Pohtisierung der bürgerlichen Gesellschaft, aus der
sich auch seine Empfindlichkeit gegen Fries und die Burschen erklärt,
vertraut Hegel in seiner Theorie des «modernen Staates» auf die
vermittelnde Kraft restaurierter und dabei zugleich «modernisierter»
vorrevolutionärer Institutionen, also der «Stände», der «korporativen» Organisation

der gesellschaftlichen Arbeit, der privilegierten Position der Kirchen
etc. Im Interesse der Verhinderung unvermittelter Politisierung der bürgerUchen

Gesellschaft nimmt er Elemente der vorrevolutionären Ordnung
insoweit auf, als sie der Freiheit des Bürgers der bürgerhehen GeseUschaft
nicht entgegenstehen.

Entsprechend betrachtete Hegel in seinen letzten Lebensjahren die in
zahlreichen Staaten Europas erkennbare Organisation der Bürger in der
pohtischen Bewegung eines oppositionellen, parteilichen «Liberalismus»
mit Sorge, und die enghsche Reformbill47 und vor allem der Ausbruch der
Julirevolution48 nährten diese Sorge: «Nicht zufrieden, daß vernünftige
Rechte, Freiheit der Person und des Eigentums gelten, daß eine Organisation
des Staates und in ihr Kreise des bürgerlichen Lebens sind, welche selbst
Geschäfte auszuführen haben, daß die Verständigen Einfluß haben im
Volke und Zutrauen in demselben herrscht; setzt der Liberalismus allem
diesen das Princip der Atome, der Einzelwillen entgegen: Alles soU durch
ihre ausdrückliche Macht und ausdrückhehe Einwüligung geschehen. Mit
diesem FormeUen der Freiheit, mit dieser Abstraction lassen sie nichts
Festes von Organisation aufkommen. So geht die Bewegung und
Unruhe fort. Diese Collision, dieser Knoten, dieses Problem ist es, an dem
die Geschichte steht, und den sie in künftigen Zeiten zu lösen hat.»49

Allenfalls mochte Hegel, anders als wenige Jahre später Heinrich Heine
in seiner als Warnung an die Franzosen gerichteten Prognose bevorstehender,

philosophisch bereits vorbereiteter revolutionärer Erhebung der
deutschen Nation50, noch Trost in Erfahrungen einer historisch-politischen
Ethnologie finden, die ihn die Deutschen seiner Tage sozusagen gemütheher
als die Franzosen finden ließ: «Die Franzosen sagen: Il a la tête près du
bonnet; sie haben den Sinn der Wirklichkeit, des Handelns, Fertigwerdens,
— die Vorstellung geht unmittelbarer in Handlung über. So haben sich die
Menschen praktisch an die Wirkhchkeit gewendet. So sehr die Freiheit in
sich konkret ist, so wurde sie doch als unentwickelt in ihrer Abstraktion
an die Wirkhchkeit gewendet; und Abstraktionen in der Wirklichkeit geltend

249



machen, heißt Wirklichkeit zerstören. Der Fanatismus der Freiheit, dem
Volke in die Hand gegeben, wurde fürchterlich. In Deutschland hat
dasselbe Princip das Interesse des Bewußtseins für sich genommen; aber es ist
theoretischerweise ausgebildet worden. Wir haben allerhand Rumor im
Kopfe und auf dem Kopfe; dabei läßt der deutsche Kopf eher seine Schlafmütze

ganz ruhig sitzen, und operirt innerhalb seiner. » 51

1G. W. F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Mit Hegels eigenhändigen
Randbemerkungen in seinem Handexemplar der Rechtsphilosophie, herausgegeben von
Johannes Hoffmeister. Hamburg4 1955, p. 15f. 2Odo Marquardt: Hegel und das Sollen.
In: Philosophisches Jahrbuch. München 1964/65 (72), p. 103—119. 3«Gesetzprüfende
Vernunft und juristische Methode», Vortrag vom 6. September 1966 vor dem VI.
Internationalen Hegel-Kongreß in Prag. 4Zur Analytik des der Hegeischen Geschichtsmetaphysik

immanenten politischen Pragmatismus cf. meinen Aufsatz «Herrschaft und
Planung. Die veränderte Rolle der Zukunft in der Gegenwart». In: Die Frage nach dem
Menschen. Aufriß einer philosophischen Anthropologie. Festschrift für Max Müller.
Freiburg/München 1966, p. 188—211, bes. p. 196f. 5Cf. dazu meine Darstellung der
politischen Theorie der Hegeischen Rechten, in: Politische Philosophie in Deutschland.
Studien zu ihrer Geschichte. Basel/Stuttgart 1963, p. 27—84, bes. p. 46ff. "Karl Rosenkranz:

Hegel als deutscher Nationalphilosoph. Leipzig 1870, p. 152. 'Hegel, Grundlinien
a. a. O., p. 3. 8Zur Hegeischen Theorie des Verhältnisses von Theorie und Praxis,

auf deren Hintergrund auch Hegels eigene Praxis als akademischer Lehrer zu sehen ist,
cf. Manfred Riedel: Theorie und Praxis im Denken Hegels. Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz 1965. 9«Freiheit des Eigentums» und «Freiheit der Person» gehören für Hegel
zusammen, und die «Bürgerliche Gesellschaft» ist für ihn der geschichtliche Ort, an
welchem diese Zusammengehörigkeit sich voll verwirklicht. Hegel, Grundlinien a. a. O.,
§§ 46; 62; 217f., cf. dazu: Joachim Ritter: Person und Eigentum. Zu Hegels «Grundlinien

der Philosophie des Rechts», § 34—§ 81. In: Marxismus-Studien. 4. Folge. Herausgegeben

von Iring Fetscher. Tübingen 1962, p. 196—218. 10Hegel, Grundlinien
a. a. O., p. 266. "-A. a. O., p. 220ff.: Die kirchliche «Lehre hat ihr Gebiet in dem
Gewissen, steht in dem Rechte der subjektiven Freiheit des Selbstbewußtseins, — der
Sphäre der Innerlichkeit, die als solche nicht das Gebiet des Staates ausmacht.» 12Hegel
setzt voraus, daß Kirchenzugehörigkeit Staatsbürgerpflicht sei: «Es ist in der Natur der
Sache, daß der Staat eine Pflicht erfüllt, der Gemeinde für ihren religiösen Zweck allen
Vorschub zu tun und Schutz zu gewähren, ja, indem die Religion das für ihn das Tiefste
der Gesinnung integrierende Moment ist, von allen seinen Angehörigen zu fordern, daß
sie zu einer Kirchengemeinde halten, — übrigens zu irgendeiner ...» (a. a. O., p. 225).
— Der Staat verhält sich nach Hegel zur Religion einerseits wie zu «Mitteln der
Bildung und Gesinnung», andererseits setzt er sie als «Selbstzweck» frei; einerseits fördert
er sie und privilegiert sie; andererseits unterstellt er sie zugleich seiner «oberpolizeilichen
Oberaufsicht»; er schützt die religiöse Freiheit des Bürgers und schützt zugleich Staat
und bürgerliche Freiheit gegen die «Prätension» kirchlicher Autorität und gegen die
zerstörerische Aktivität des «religiösen Fanatismus» (ibid.). 13Hegel, Grundlinien
a. a. O., § 298ff. 14A. a. O., § 312. 15A. a. O., § 310f. "Wilhelm R. Beyer: Hegels
Mitarbeit am «Württembergischen Volksfreund». Zu einem unbekannten Hegel-Text. In:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Berlin 1966 (14), p. 709—724.17 Wofür W. R. Beyer
als wichtigsten Grund geltend machen kann, daß der «Beitrag» im «Württembergischen
Volksfreund» mit der großen Landstände-Schrift in der politischen Tendenz übereinstimmt.
18W. R. Beyer a. a. O., p. 724.19Cf. z. B. a. a. O., p. 722. 20Hegel, Grundlinien a. a.

250



O., p. 261 f., wo Hegel sagt, «daß das Volk, insofern mit diesem Wort ein besonderer
Teil der Mitglieder eines Staates bezeichnet ist, den Teil ausdrückt, der nicht weiß, was er
will». 21G. W. F. Hegel: Beurteilung der im Druck erschienenen Verhandlungen in der
Versammlung der Landstände des Königreichs Württemberg im Jahre 1815 und 1816.

XVI, 288. 22Hegel, Grundlinien a. a. O., p. 272. 23Ibid. 24A. a. O., p. 274ff. 25Erst
im Vormärz wurde es auch für die Hegelianer unabweisbar, die politische Theorie der
bürgerlichen Gesellschaft um eine Theorie der politischen Parteien zu erweitern. Cf. dazu
Karl Rosenkranz: Über den Begriff der politischen Partei [1843]. In: Die Hegeische
Rechte, Texte ausgewählt und eingeleitet von Hermann Lübbe. Stuttgart/Bad Cann-
statt 1962, p. 65—85. 26Hegel, Grundlinien a.a.O., p. 236. 27A. a. O., p. 244 f.
28Zur Hegeischen Unterscheidung von «populus» und «vulgus» cf. Enzyklopädie der
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse [1830]. Neu herausgegeben von Friedhelm

Nicolin und Otto Pöggeler. Hamburg 1959, p. 422.29Ibid. 30Hegel, Grundlinien
a. a. O., p. 263. 31Ibid. 32A. a. O., p. 265. 33A. a. O., p. 263. 34A. a. O., p. 265. 35A. a. O.,
p. 275. 36Hegel verwendet dieses alte Bild im § 319 der Rechtsphilosophie. 37Rudolf
Haym: Hegel und seine Zeit. Berlin 1857, p. 391. 38Hegel, Beurtheilung a.a.O.,
XVI, 288. 39Zur näheren historischen Charakteristik des Begriffs der «Stände», wie
Hegel ihn aus der politischen Umwelt seiner Zeit in seine Staatstheorie aufgenommen
hat, cf. Rudolf Vierhaus: Ständewesen und Staatsverwaltung in Deutschland im späteren
18. Jahrhundert. In: Dauer und Wandel der Geschichte. Aspekte europäischer Vergangenheit.

Festgabe für Kurt von Raumer zum 15. Dezember 1965, herausgegeben von Rudolf
Vierhaus und Manfred Botzenhard. Münster 1966, p. 337—360. 40Hegel, Grundlinien...,
a. a. O., p. 209f. 41A. a. O., p. 282f. 42Cf. dazu Hegels Kritik der von den Ideen der
Tugend und Liebe enthusiasmierten Kritik der Gewaltenteilung, wie sie in Deutschland
prominent bei Fichte anzutreffen ist: Grundlinien a. a. O., p. 234. 43Cf. dazu Hegels
Definition «Die Anerkennung und das Recht, daß was in der bürgerlichen Gesellschaft
und im Staate durch die Vernunft notwendig ist, zugleich durch die Willkür vermittelt
geschehe, ist die nähere Bestimmung dessen, was vornehmlich in der allgemeinen
Vorstellung Freiheit heißt», Grundlinien a.a.O., p. 179. 44G. W. F. Hegel:
Phänomenologie des Geistes. Nach dem Texte der Originalausgabe herausgegeben von Johannes
Hoffmeister. Hamburg6 1952, p. 414—422: «Die absolute Freiheit und der Schrecken.»
45G. W. F. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, IX, 539. 46A. a. O.,
p. 540. 47G. W. F. Hegel: Über die englische Reformbill [1831]. In: Berliner Schriften
1818—1831, herausgegeben von Johannes Hoffmeister. Hamburg 1950, p. 461—506.
Hegel befürchtet hier, daß die in der Reformbill vorgesehene Liberalisierung des
englischen Parlamentswahl-Systems, weil «das monarchische Element» in England «ohne
Macht» sei, dazu führen könne, daß die parlamentarische Opposition sich verleitet fände,
künftig «im Volk ihre Stärke zu suchen und dann statt einer Reform eine Revolution
herbeizuführen». 48Cf. dazu die Schilderungen Karl Rosenkranz', in: Georg Wilhelm
Friedrich Hegels Leben. Berlin 1844, p. 413 ff. 49 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie
der Geschichte, IX, 541. 50Cf. Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und
Philosophie in Deutschland, 1834. Zur Interpretation cf. Wolfgang Wieland: Heinrich Heine
und die Philosophie, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte, 1963 (37), p. 232—248. 51G. W. F. Hegel: Vorlesungen über Geschichte
der Philosophie. 3. Band, XV, 552f.

251


	Hegels Kritik der politisierten Gesellschaft

