
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 2

Artikel: Emil Staigers Schiller-Werk

Autor: Häny, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emil Staigers Schiller-Werk

ARTHUR HANY

Entgegensetzung

«Friedrich Schüler» heißt kurz und bündig das Buch, das Emil Staiger im
Frühjahr 1967 im Atlantis-Verlag veröffentlicht hat. Eine Biographie hat
niemand von ihm erwartet; viel eher eine «chronologische Folge von
Interpretationen», wie er sie in seinem dreibändigen Goethe-Werk geboten hat1.
Doch Emil Staiger ist, um seines Gegenstandes wiUen — falls man den
«herrscherlichen» SchiUer jemals als einen Gegenstand bezeichnen darf—,
auch darüber hinausgegangen. Er ist vorgestoßen zu einer höchst souveränen
und kühn zusammenfassenden Gesamtbetrachtung des Phänomens. Ich
möchte sie als eine Strukturanalyse bezeichnen.

Daß SchiUer von Grund auf antithetisch gedacht und geschrieben hat,
weiß jeder. Und doch bezweifle ich, daß dieses theoretische Wissen in der

Schiller-Forschung jemals so evident in Erkenntnis umgesetzt worden ist
wie hier. Staiger versichert sich zunächst des Gesetzes, nach welchem Schiller
angetreten ist. Und dann geht er daran, das ganze Dasein des Dichters auf
dieses Gesetz zurückzuführen, im ganzen Werk es aufzuzeigen — zugriffig,
aber mit Umsicht und ohne Gewaltsamkeit.

Antithese, zu deutsch Entgegensetzung, heißt dieses Grundgesetz. Kein
Mensch war nämlich ungeeigneter als Schiller, seine eigene Person und die
ihn umgebende Welt als eine Einheit aufzufassen. Wie der Kiel eines Schiffes
das Wasser in zwei Teile schneidet, so zerschneidet Schiller die Welt in
Subjekt und Objekt, in Form und Stoff, Freiheit und Notwendigkeit: wobei
dann jedesmal das erstere über das letztere zu herrschen hat. Diese
Antithetik verfolgt ihn mit der Schärfe eines Komplexes. Es ist ihm kaum je
gegeben, einem Du sich anzuvertrauen, sei dieses Du nun ein Mitmensch,
eine Stimmung, eine Landschaft, ein glücklicher Augenbhck. Schiller kennt
die Gnade nicht, sich selber aufzugeben. Gerade auf das Ich-Selber kommt
es ihm an. Alles, was ihn umgibt, sind Dinge, die es zu beherrschen gilt:
Personen, Situationen, ja selbst die Sprache und der eigene Körper. Alles
das ist im Grunde genommen Materie, über die der Geist, das Ich,
triumphieren soll. Allen dinglichen und sinnlichen Bereichen begegnet SchiUer

191



mit Mißtrauen, oft mit Verachtung. Kein Wunder, daß er in diesem Erdenleben

wie in einer Fremde wohnt. Man kann seine Haltung eine Verkrampfung

nennen; aber was hat er aus dieser Verkrampfung gemacht!

Von der Überwältigung zur Bewältigung

Emil Staiger entwirft den Grundriß in den zwei gegensätzlichen Kapiteln
«Fremde des Lebens» und «Freiheit». «Fremde des Lebens» entwirft die
grundsätzliche Einsamkeit Schillers. Dieser außerordentliche Mensch war
so sehr auf sich selber zurückgeworfen, daß ihm die äußere Sinnenwelt, ja
das Erdenleben als solches oft wie ein Hades erschien. Charakter oder
Schicksal kann man da wieder einmal fragen, um zuletzt zu bemerken, daß
beides dasselbe ist. Schillers Charakter war zweifellos herrisch, und er
trachtete zunächst die Spaltung zu überwinden, indem er die Außenwelt
an sich riß. Und das Schicksal antwortete entsprechend: es schlug ihn in
den früheren Jahren mit Not, in den späteren mit furchtbarer Krankheit.

Franz Moor, Fiesko, Ferdinand — sie alle trachten, jeder auf seine Weise,
nach Herrschaft. Sie wollen das, was ihrem tumultuösen, großen Ich
entgegensteht, überwältigen oder vernichten. Denn dieses Ich kennt nichts als
sich selber. Emil Staiger zeigt überzeugend, wie es, beim jungen Schiller,
moralisch indifferent ist, wie es jederzeit aus dem Heldischen ins Verbrecherische

umschlagen kann. Es geht nur um Größe, um Herrschaft. In diesem
Sinne ruft Ferdinand : « Das Mädchen ist mein Ich einst ihr Gott, jetzt ihr
Teufel!» — Ebenso tumultuös gebärdet sich das absolute Ich in der frühen
Lyrik, in den Laura-Gedichten zum Beispiel, wo die Geliebte kaum je als

Gegenüber in Erscheinung tritt, sondern einzig und allein der Anlaß ist zu
des Liebenden «wütendem Entzücken».

Die primitivste Methode, die Entgegensetzung zu überwinden, ist also
die Überwältigung oder, wie Staiger es nennt, der Terror. Eine differenziertere

Methode ist die Taktik. «Wenn sich das Widerspenstige, Spröde,
Träge nicht überwältigen läßt, so kann es vielleicht mit irgendwelchen
Künsten gewonnen, überredet oder mit List herumgebracht werden. Der
Impetus des Stürmers und Drängers weicht einer Planung auf weite Sicht,
die grandiose Gebärde der Taktik2.» Die Taktik, ebenso wie der Terror,
werden als konstituierende Grundelemente erkannt. Schillers Taktik zeigt
sich als Diplomatie im Umgang mit Menschen, als Einberechnung der Zeit
und der Umstände in der Publizistik, als Lebensplanung und was dergleichen

mehr ist.
Größe im Innern, Herrschaft nach außen: beides basiert auf der

unüberwindlichen Trennung von Subjekt und Objekt. Es gehört zu Schillers
Tragik, daß er aus der Entgegensetzung auch dann nicht herauskam, als

192



er ihre Problematik einzusehen begann. Die Jahre 1790 und 1791 dürften
die entscheidenden gewesen sein: das Glücksereignis der Heirat mit Charlotte

von Lengefeld, der Ausbruch der Lungen- und Brustfellkrankheit, das

Studium der Kantischen Philosophie.
Staiger führt aus, daß Charlotte, als einzige Frau im Bannkreis Schillers,

die Aura der Anmut trägt. Er zeigt, wie hier das Gegenüber endlich einmal
ebenbürtig werden möchte, wie eine homerische Objektivität in den Gedichten

jener Rudolstädter Tage sich anzudeuten beginnt. Auf Charlotte lassen
sich zwanglos die folgenden Sätze aus dem fünfundzwanzigsten Brief
«Über die ästhetische Erziehung» anwenden: «Die Schönheit ist also zwar
Gegenstand für uns, weil die Reflexion die Bedingung ist, unter der wir eine

Empfindung von ihr haben; zugleich aber ist sie ein Zustand unseres
Subjekts, weil das Gefühl die Bedingung ist, unter der wir eine Vorstellung von
ihr haben3.»

Die Subjekt-Objekt-Spaltung scheint also eine Weile lang aufgehoben
zu sein. Dann schlägt die strapazierte Physis zurück, schlägt den Dichter
mit tödUcher Krankheit. Gleichzeitig tritt die Kantische Wendung ein. Das
Interesse am «großen» Individuum, sei es nun heldisch oder verbrecherisch,
erlischt. Das Individuelle kann jetzt Schiller nur insofern noch interessieren,
als es übereinstimmt mit den Interessen der Gattung, das heißt: des ganzen
Menschengeschlechtes. Schiller beugt sich dem Kategorischen Imperativ.
Er verlegt die Idee der Freiheit von außen nach innen zurück. Diese Wendung

ist endgültig und erfolgt «der wachsenden Einsicht gemäß, daß jeder,
der Freiheit in Anspruch nimmt, auch anderen Freiheit gönnen muß»4.

Weil aber Kant auch selber ein antithetischer Geist ist, so verfestigt sich

nun in Schiller die Entgegensetzung einmal für allemal, wenn auch auf
verfeinerte Art. Freiheit besteht nicht mehr darin, daß man tumultuös in die
Außenwelt eingreift und sie zu verändern sucht — sondern darin, daß man
sie sich selber überläßt und sich stoisch ins eigene Innere zurückzieht wie
in eine uneinnehmbare Festung. Man löst sich los von Erfolg oder
Mißerfolg und betrachtet, vom Turme der «autonomen Vernunft» herab, das

inkommensurable Getriebe der Sinnenwelt. Der Dichter hat es aufgegeben,
das Nicht-Ich überwältigen zu wollen; er will es nur noch bewältigen,
geistig. Der Klassiker kündet sich an.

Schiller — ein Wirkungsdichter

Es gilt jetzt, Fabeln zu schaffen : Handlungsabläufe, die beim Leser oder
Zuschauer Anteilnahme erwecken, Furcht oder Mitleid, und ihn doch
zuletzt in die Freiheit entlassen. Diese Fabeln können Balladen sein oder,
vor allem, Theaterstücke. Wie ist nun Schillers Theater zu interpretieren?

193



Man hat immer gesagt, Schiller sei ein idealistischer Dichter. Aber man hat
den Ausdruck zu äußerlich verstanden. Er operiert zwar mit Ideen, aber er
identifiziert sich nicht mit ihnen. Diese Erkenntnis mit aller Klarheit
erarbeitet und dargelegt zu haben, ist eines der größten Verdienste von Staigers
bedeutendem Buch. Solange man nämlich den Dichter auf seine «Ideen»
festlegt, schaut nichts heraus als eine Überfülle von Widersprüchen und
Verwicklungen. «Wie stimmt im <Gang nach dem Eisenhammer) die
Vorsehung über Fridolin und die prompte Bestrafung des Bösewichts zu der
uns aus den prosaischen Schriften und manchen Gedichten bekannten
pessimistischen Auffassung des Weltlaufs? Oder das Vertrauen auf das

Gericht, das Ibykus' Mörder ereilt, zu der so oft bekundeten Überzeugung
vom Unrecht in der Geschichte? Oder, im <Ring des Polykrates>, die
begründete Angst vor dem Neid der Götter zu dem in der hohen Schule

von Kants Kritik erworbenen Gottesbegriff5?»
Die Widersprüche wären unauflöslich, wenn uns Staiger nicht geradewegs

hinführte zu der Erkenntnis, daß die Ideen gewissermaßen taktisch
eingesetzt sind : eingesetzt mit Rücksicht auf die historischen oder
philosophischen Voraussetzungen des jeweiligen Stoffes. Die Idee vom Neide
der Götter steht einem Gedicht an, das in der Welt der alten Griechen
spielt. In einer Ballade erfreut «die prompte Bestrafung des Bösewichts»;
eine historische Abhandlung dürfte zu anderen Resultaten führen. Und so
durchwegs. Schiller läßt sich nicht, wie Kleist oder Hebbel, auf seinen
Ideen behaften; sein souveränes Selbst, seine «Formkraft», schaltet und
waltet auch mit ihnen nach freiem Ermessen.

Niemand wird glauben, der Dichter neige zum Katholizismus, weil
Mortimer hingerissen vom päpstlichen Rom spricht oder Maria Stuart
in erhabener Fassung die Absolution empfängt. Ebensowenig darf man
aus dem «TeU» geradewegs ein Bekenntnis zur Demokratie herauslesen.
All diese Dinge sind zunächst einmal dem Zweck des Theaters dienlich.
Entgegen der landläufigen Auffassung predigt Schiller keine Moral, sondern
er schreibt Theater, und da bezeugt er denn allerdings eine beträchtUche
Lust, uns auf- und abzuwerfen, mit unseren Affekten zu spielen.

Wirkt diese Erkenntnis ernüchternd? Distanzieren wir uns von einem
Dichter, der unsere Furcht und unser Mitleid nur gleichsam am Gängelband

führt? Ich glaube kaum. Gerade darin bewährt sich der eigentliche
Theaterdichter, der es in erster Linie auf Wirkung abgesehen hat. Schillers
sittliche Gesinnung ist im übrigen über alle Zweifel erhaben, auch wenn
wir sie ihm nicht jeden Augenblick von den Lippen ablesen können. Denn
er reißt uns ja nur durch die Affektabstufungen, Krisen und Katastrophen
hindurch, um uns zuletzt über all das hinauszuheben. Das allerdings ist
seine letzte und gültige Idee. Wir werden in das Schauspiel des Theaters,
als in eine Welt des bloßen Scheines, hineingeworfen, damit wir am Ende

194



auch von dem größeren, immerwährenden Schauspiel, der Wirklichkeit,
Distanz gewinnen. Denn nur in der Konzentration auf das Selbst, auf die
autonome Vernunft, verbürgt sich die Menschenwürde.

Schiller und wir

Emil Staiger hat, bei aller Umsicht und Genauigkeit, ein souveränes Buch
geschrieben, wie es seinem Gegenstande gemäß ist: ein Buch, das uns
gleich auf den richtigen Standpunkt stellt. Es enthebt uns der überlebten
weltanschaulichen Erörterungen, es gibt uns einen Schiller aus dem Gesetze

selbst, nach welchem er angetreten ist. Bei aller Verehrung und Ehrfurcht
bleibt sich Staiger doch auch gewisser Fragwürdigkeiten des Dichters
bewußt. Denn etwas Fragwürdiges liegt schon in seiner allzugeprägten,
allzu typisierenden, sentenziösen Sprache. Darin zeigt sich jener «Überschuß

an Selbsttätigkeit», von welchem Wilhelm von Humboldt gesprochen hat,
die allzuharte Unterwerfung des Objektes Sprache unter den wollenden,
gestaltenden Geist. Innigkeit, verhaltene oder verzaubernde Klänge sind
anderen Dichtern vorbehalten geblieben. Sie sind unvereinbar mit der
Entgegensetzung. «Denn Schiller bringt die Schlagkraft seiner geflügelten
Worte ja nur heraus, indem er die Aura, von der die Dinge für einen zarter
gestimmten Sinn umflossen sind, kaum beachtet oder sogar mit Wissen
und Willen auslöscht6. »

Wie sollen wir uns stellen zu einem so eigenartigen und unwiederbringlichen

Phänomen? Weder der Spott der Frühromantiker noch die
pflichtschuldige Schulverehrung des neunzehnten Jahrhunderts werden offenbar
der Sache gerecht. Schiller bietet insofern ein höchstes Beispiel von Freiheit,
als er auch das, was er aussagt, noch hinter sich läßt. Er dichtet nicht so
sehr um der einzelnen Aussage willen ; viel eher darum, weil ihm das Dichten

ein freies Schalten und Walten erlaubt — was ihm das Leben auf dieser

Erde überhaupt erst lebenswert macht.
Schiller trachtet danach, das Individuelle im Allgemeinen aufgehen zu

lassen und allgemeingültige Fabeln zu schaffen, allgemeingültig insofern,
als sie uns, durch Furcht und Mitleid hindurch, zuletzt in die Freiheit
setzen. Die Frühromantiker dagegen lieben das Experiment, das Abwegige
und Interessante. Ihre Individuen können nicht individualistisch genug
sein. So bleiben sie unverbindlich für eine Gemeinschaft; aber gerade diese

Unverbindhchkeit hat dann in der modernen Dichtung gesiegt. Die Gefahren

Uegen auf der Hand. Denn wenn sich das Publikum in keiner Weise
mehr in seinen Dichtern erkennt, wenn es sich also diesen Dichtern durchaus

nicht mehr anschheßen kann, dann droht es sich irgendwelchen
Rattenfängern anzuschheßen, politischen oder religiösen Propheten, die zu oft

195



nur im Trüben fischen. Emil Staiger legt am Schluß seines Buches den

Finger auf diesen wunden Punkt, und er tut gut daran.
Schiller hat eine höchste menschliche Möglichkeit im Auge : er ermutigt

uns, «die Angst des Irdischen» abzuwerfen, uns über uns selbst zu erheben
und uns jenes Geistes zu versichern, der nicht von dieser Welt ist. An dieser
erhabenen Konzeption hält er fest, durch alle Stürme der Not und Krankheit

hindurch, bis ans Ende. Aber welche Konzeption haben denn diejenigen

modernen Dichter, die im Tiefenpsychologischen, im Absurden oder
Obszönen wühlen? Wie glauben sie damit der Gesellschaft ein Licht
aufzustecken Oder liegt etwa der Weg so klar vor uns, daß wir keines Lichtes
bedürften

Die Dichter handhaben die Sprache, und Sprache ist immer auch
Aussage, Mitteilung. Sie ist das Medium, darin sich Menschen verständigen
oder entzweien. So kann sie auf die Dauer nicht unverbindlich bleiben.
Und so auch die Dichtung. Sie hilft uns leben, oder sie verleidet es uns.
Auf jeden Fall ist sie mitverantwortlich für das Ganze. Wie ist es möglich,
über so fundamentale Dinge hinwegzusehen?

Vorwort, S. 9. 2Kapitel «Taktik», S. 126. 3S. 187. Charlotte von Lengefeld könnte
also, etwas überspitzt, der einzige «vollkommene Gegenstand» im Leben Schillers
genannt werden. 4S. 73. 5S. 164/165. «Pessimistische Auffassung des Weltlaufs» liegt
zum Beispiel vor im Gedicht «Die Worte des Wahns». 6S. 181.

196


	Emil Staigers Schiller-Werk

