Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 2

Artikel: Gedanken zum Ubersetzen griechischer Dichtung
Autor: Gelzer, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken zum Ubersetzen griechischer Dichtung

THOMAS GELZER

Warum ist das Ubersetzen, oder eine Note anspruchsvoller ausgedriickt:
Ubertragen, griechischer Dichtung uns Heutigen iiberhaupt ein Problem?
Verstehen wir die Griechen schlechter als vor 150 Jahren, als es noch selbst-
verstindlich war, sie als die groBen Klassiker der « Weltliteratur» einem
deutschen Publikum in einer guten deutschen Ubersetzung zuginglich zu
machen und damit auch erst in ihrem unbestrittenen Rang vergleichbar
mit den GroBen der Literaturen anderer Volker? — Nein, das kann kaum
der Grund sein, warum heute das Ubersetzen griechischer Dichter neu in
Frage gestellt ist. Die Arbeit von Generationen Gelehrter hat im Gegenteil
seit der Romantik so viel neue Information erschlossen, dall wir ohne
Uberheblichkeit sagen konnen, wir verstehen die griechischen Dichter heute
besser als damals. Nicht nur die Bedeutung der Worter, die sie gebraucht
haben, ihre Sprache iiberhaupt, ist in geduldiger Arbeit sorgfiltig erforscht
worden, sondern wir kennen alle ihre Lebensbedingungen besser: ihre
Gesellschaft, ihre Geschichte, ihre Erziehung, ihren Geschmack, ihre ganze
Kultur. — Aber, konnen wir heute weniger gut iibersetzen als damals?
Wird etwa heute iiberhaupt weniger iibersetzt als damals? — Denken wir
an die moderne Naturwissenschaft, die ohne stindiges promptes Uber-
setzen, vom Russischen, Amerikanischen, Japanischen in alle anderen Welt-
sprachen, iiberhaupt nicht bestehen konnte, so ist das offensichtlich noch
viel weniger der Fall. Fiir dieses Ubersetzen bestehen im Gegenteil eigene
internationale Organisationen, die auch die modernsten technischen Hilfs-
mittel wie den Computer in den Dienst der Exaktheit und Schnelligkeit der
Ubersetzung stellen, und die stindig mehr und Schwierigeres bewiltigen
konnen. — Oder, werden etwa heute keine literarischen Kunstwerke mehr
ibersetzt? — Auch das nicht: Die in leicht zugénglichen Paperbacks ver-
breiteten Publikationen moderner Literatur umfassen im Gegenteil mehr
denn je Ubersetzungen, von literarischen Riesenwerken sogar, etwa Proust,
Hemingway, Scholochow, um nur einige Namen willkiirlich herauszu-
greifen.

Das Problem mit den griechischen Dichtern liegt also offensichtlich an
einem anderen Ort, und es ist nicht nur ein Problem fiir die Ubersetzer
deutscher Sprache. Sie sind auch weder die einzigen noch die ersten, die sich
dariiber Gedanken machen miissen. Die ersten, die griechische Dichter in
groBem MaBe iibersetzt haben, ja die ihre eigene Literatur durch die Aneig-

183



nung griechischer Dichter ausgebildet haben, waren die Romer. Livius
Andronicus von Tarent, der Anno 240 v. Chr. nach dem Sieg der Rémer
im zweiten Punischen Krieg die erste griechische Tragddie in lateinischer
Ubersetzung zur Auffithrung brachte, hat auch Homers Odyssee ins Latei-
nische {ibersetzt. Schon fiir ihn stellte sich die Frage nach dem richtigen
oder wenigstens moglichen VersmaB. Er wihlte den altromischen Saturnier.
Seine «Odissia» hat fiir uns einen sehr archaischen, exotischen Klang, im
Vergleich zum viel alteren Original. Erst ein halbes Jahrhundert spiter
filhrte Ennius aus Rudiae in Kalabrien den Hexameter nach dem Vorbild
Homers in die lateinische Sprache ein fiir sein historisches Epos iiber die
Geschichte der Romer, die Annales. Ein berithmtes Beispiel fiir die noch
spdtere Auseinandersetzung mit «moderner», hellenistischer Dichtung ist
dann Catulls Locke der Berenike, die Nachdichtung einer Elegie des helle-
nistischen Dichters Kallimachos. Der Vergleich dieser Dichtungen unter-
einander 148t den Fortschritt der lateinischen Sprache erkennen in ihrer
Fihigkeit, griechische Dichtung widerzugeben. Erst die Neoteriker der
Generation Catulls und dann die grofen Augusteer, besonders Virgil und
Horaz, erreichten jene Meisterschaft iiber ihre eigene lateinische Sprache,
die es ihnen erlaubte, in ihrer eigenen Dichtung und als Ubersetzer etwas
sprachlich den griechischen Vorbildern Ebenbiirtiges zu leisten. (Die
Alltagssprache der Komddie war hingegen schon lange vorher auch eine
romische Domine.) Wenn der noch etwas altviterischere Zeitgenosse
Ciceros, Lukrez, in seinem philosophischen Gedicht Uber die Natur klagt
(1, 136ff.), wie schwer es sei, die geheimnisvollen Entdeckungen der Grie-
chen in lateinischen Versen auszudriicken «wegen der Armut der (latei-
nischen) Sprache und der Neuheit der Sache», so zielt sein betriibtes Wort
von der patrii sermonis egestas «der Armut unserer Muttersprache» (1,832)
speziell auf die technische Sprache der Wissenschaft. Die Romer und ihre
Sprache waren, wie wir heute sagen wiirden, zivilisatorisch noch nicht auf
der Hohe der Griechen. Sie mufiten erst noch ihre eigene Sprache so weit
entwickeln, dal3 sie in ihr das denken konnten, was Griechen lange vor
ihnen schon entdeckt hatten. Es ging also dabei zundchst rein um die Frage
der sachlichen Mitteilung. Das betrifft also nicht speziell die Dichtersprache.
Aber gerade auch fiir alles, was den Geschmack, die Sensibilitit im Aus-
druck angeht, empfiehlt noch Horaz in den beriihmten Versen seiner Ars
poetica, die Griechen zum Vorbild zu nehmen: vos exemplaria Graeca
nocturna versate manu, versate diurna, «Ihr (lateinischen Dichter), beschif-
tigt Euch Tag und Nacht mit den griechischen Vorbildern» (268f.). Und,
wenn die arme lateinische Muttersprache so, wie sie ist, nicht ausreicht,
Neues auszudriicken, so sind auch dafiir solche neue und neugebildete
Worter die besten, die «aus griechischer Quelle, leicht verdndert, hervor-
gehen» (52f). Ja, Horaz hat kein Bedenken, als Muster sprachlicher

184



Meisterschaft die ersten beiden Verse der Odyssee in seiner eigenen Uber-
setzung hinzustellen (141f.), jener Odyssee, die iiber zweihundert Jahre
frither Livius Andronicus in ungeschlachten Saturniern zum erstenmal
lateinisch wiedergegeben hatte. Zwar zeigt gerade Horazens Diskussion
dieser Fragen in seiner Ars poetica, dall es damals auch puristische Stro-
mungen gab, die den lateinischen Wortschatz von griechischen Fremd-
wortern zu reinigen trachteten. Unbestritten ist aber das Vertrauen in den
vorbildlichen Wert der Griechen fiir die eigene Sprache und, umgekehrt,
in die Fahigkeit, in ihr, mit dem richtigen Geschmack, griechische Dichtung
addquat reproduzieren zu kénnen.

Wie steht es denn im Vergleich dazu in unserer heutigen deutschen
Sprache ? — Offensichtlich leiden wir nicht unter der patrii sermonis egestas
in jenem technischen Sinne, den Lukrez zu beklagen hatte. In der deutschen
Sprache kann sozusagen alles ausgedriickt werden, was in irgendeiner
anderen modernen Kultursprache gedacht wird. Viele technische Begriffe
werden zwar auch heute noch in leichter Abwandlung griechischer Worter
gebildet; allerdings nicht aus stilistischen Griinden, wie Horaz das fordert,
sondern aus Griinden praktischer Verstindigung durch ein Medium, das
den Sprechern der verschiedenen modernen Sprachen gemeinsam mehr oder
weniger gut bekannt ist. Solche Begriffe konnen dann fast unveréndert in
jede beliebige Sprache iibernommen werden, miissen also gerade nicht iiber-
setzt werden, und sind so eminent praktisch. Praktisch ja, aber auch dich-
terisch verwendbar? — Nein. Die internationale Sprache der Fachwissen-
schaften ist ein Jargon, der nur einen einzigen Zweck zu erfiillen hat:
Information. Der Stil, in dem diese Information mitgeteilt wird, spielt keine
Rolle, wenn sie nur begrifflich klar und intellektuell unzweideutig verstind-
lich bleibt.

Aber besitzen wir nicht auch die sprachlichen Mittel, alle die undeut-
licheren Assoziationen zu wecken, die Gefiihle auszudriicken, die Stimmun-
gen zu vermitteln, die das Wesen einer Dichtung ausmachen ? Das ist offen-
sichtlich der Teil der Frage, der viel komplizierter zu beantworten ist. Auch
unsere Sprache hat einmal jenen Zustand durchgemacht, in dem die Uber-
setzung von Werken fremder Herkunft sie so bereicherte, daB die Uber-
setzung selber eine bleibende prigende Wirkung auf ihre eigene Ausdrucks-
fahigkeit ausiibte, selbst zum sprachlichen Kunstwerk wurde, das aber ohne
jenes fremde Vorbild gar nicht hitte konzipiert werden kénnen. Denken
wir etwa an Luthers Ubersetzung der Psalmen. Sie sind zwar keine griechi-
sche Dichtung. Aber die Bibel und ihre Ubersetzung haben fiir die Aus-
bildung unserer Sprache mindestens die Autoritit gehabt, die Horaz und
die Romer mit Recht dem Homer fiir die ihre zuerkannten. Die Verse von
«Der Herr ist mein Hirte» sind Ubersetzung und doch deutsche Dichtung.
Dabei war Luther kein naiver Ubersetzer. Er hat nicht etwa eine «Inter-

185



linearversion» gegeben, durch die, sozusagen zufillig, die Qualititen des
Originals so stark durchschlugen, daB sie trotzdem zu einem Kunstwerk
wurde. In seinem Sendbrief vom Dolmetschen hat er ausfiihrlich Rechen-
schaft dariiber abgelegt, wie er das Handwerk des Ubersetzens versteht. Es
sind vor allem zwei Punkte, die das Wesen der Sache ausmachen: Erstens,
die deutsche Verdolmetschung muB3 den Sinn des Textes, das richtige Ver-
stindnis der Sache wiedergeben, nicht nur dem Buchstaben nach jedes ein-
zelne Wort. Darin ist das Ubersetzen ein « Auslegen», fiir ihn namentlich
in dogmatischer Hinsicht, womit er seine Ubersetzung «allein durch den
Glauben» (Rom. 3, 28) temperamentvoll rechtfertigt. Und zweitens: die
Ubersetzung soll «Deutsch geredet» sein, «gutes Deutsch geredet» sogar,
so wie «der deutsche Mann» spricht. Fiir Luther ist es, wie fiir Horaz,
kein Problem, daBB damit selbstverstindlich der Gebrauch des deutschen
Mannes seiner Zeit gemeint ist.

Diesen beiden Grundprinzipien konnte ein deutscher Ubersetzer bis
etwa zur Romantik ohne weitere Bedenken folgen. Auch die deutsche
Sprache wurde immer reicher, flexibler und ausdrucksfahiger. Sie wurde
verwendbar, um darin immer mehr auszudriicken, und so konnten etwa
Schlegel und Tieck Shakespeares Dramen in die deutsche Sprache ihrer
Zeit iibersetzen und haben damit sozusagen einen deutschen Klassiker aus
ithm gemacht. Seither haben sich aber offensichtlich die Dinge geédndert.
Geidndert hat sich vor allem unser BewuBtsein von der Sprache. Es ist
differenzierter, historischer, intellektueller geworden. Fiir den Ubersetzer
hat das eine zwieféltige Folge mit sich gebracht. Erstens: In unserem Ver-
hiltnis zur fremden Sprache. Wenn wir heute den griechischen Homer
verstehen wollen, so fragen wir nicht mehr nur, wie etwa noch Vo0 tat,
was bedeutet jedes einzelne Wort und somit jeder Satz und welche deutschen
Worter oder Umschreibungen konnten die entsprechenden homerischen
Sétze richtig wiedergeben. Wir verstehen die homerische Sprache als eine
Kunstsprache, deren historisches Werden aus Bestandteilen verschiedener
Zeiten und Dialekte wir zu verstehen suchen. Wir wissen auch, daB schon
dem Athener des fiinften Jahrhunderts diese homerische Kunstsprache
archaisch und fremd klang, daB er sie lernen muBte, wenn er sie verstehen
wollte. Wir wissen, daB3 die Vorstellungen der homerischen Griechen von
Korper und Geist, Goéttern und Macht, Gemiitsregungen und Pflichten,
ihre Welt und ihre Gesellschaft ganz andere waren als die des fiinften Jahr-
hunderts, geschweige denn als unsere eigenen. Wenn wir also «wortlich»
Uibersetzen, so kommt etwas ganz anderes heraus, als was vermutlich der
Dichter selber verstand. « Herz», « Zwerchfell», « Mut», « Zorn» als deut-
sche Begriffe, die entsprechende Worter bei Homer widergeben sollen,
wecken bei uns sehr verschiedene, durch eine ganz andere Anatomie, Psycho-
logie, Philosophie gepriigte Vorstellungen und sind somit als Ubersetzungen

186



ohne Kommentar recht miBverstindlich. Analoge Probleme stellen sich
auch bei den Lyrikern und den Tragikern. Soll zum Beispiel Sappho mit
ihrem archaischen #olischen Dialekt, der stellenweise auch eine homerische
Bildung verrit, auch im Deutschen in einen Dialekt iibersetzt werden, etwa
in denjenigen Johann Peter Hebels, um sie richtigerweise von der attischen
Hochsprache des fiinften Jahrhunderts oder der griechischen Gemein-
sprache abzuheben ? Sollen die dorischen Chorlieder der Tragddie in einem
anderen deutschen Dialekt wiedergegeben werden als der attisch-ionische
Dialog der Schauspieler in denselben Stiicken? Soll Aschylus in ein archa-
ischeres Deutsch iibersetzt werden als Euripides, etwa barock? — Das
Bediirfnis nach einer richtigen Ubersetzung, die nicht nur den semantischen
Sinn jeder einzelnen Aussage, sondern auch entsprechende abgestufte Aus-
drucksweisen zum Erwecken addquater Vorstellungen und Wirkungen ver-
wendet, konnte in diese Richtung weisen. Solche Versuche sind auch wirk-
lich gemacht worden. Was dabei herauskommt, ist allerdings nicht ermuti-
gend. Als warnendes Beispiel fir den Extremfall mag Rudolf Borchardts
Ubersetzung Dantes gelten. Dantes Sprache ist fiir den modernen Italiener
so mittelalterlich und so sehr Kunstsprache wie fiir den modernen Deut-
schen diejenige des Nibelungenliedes. Also ist es durchaus «korrekt»,
Dante in eine kunstreich zu diesem Zweck modifizierte Nibelungensprache
zu iibersetzen. Aber das Resultat ist keine genieBbare Dichtung, im besten
Fall ein Kuriosum. Ahnliches kann in sehr gemilderter Form von Rudolf
Alexander Schriders Homeriibersetzung gesagt werden. Er hat den Aspekt
der Kunstsprache, der Mischung verschiedener Dialekte aus verschiedenen
Zeiten dadurch im Deutschen lebendig zu machen versucht, daB er archaisie-
rende, neugebildete, fremdartige Worter in seine Hexameter einmengte.
Die Folge ist eine « Verfremdung», die dem Leser das Verstindnis erschwert,
ohne eine lebendige Vorstellung zu erwecken. Ahnliches kommt heraus bei
Versuchen, Homer in eine Prosa zu iibersetzen, die dem Ubersetzer schein-
bar mehr Freiheit 148t, Besonderheiten der Wortstellung, der Formel-
wiederholung, der Satzkonstruktion «treu» nachzuahmen als der Zwang,
die deutsche Wiedergabe einem urspriinglich nicht deutschen VersmaB, wie
es der Hexameter ist, anzupassen. Der Eindruck, den solche Ubersetzungen
hervorbringen, ist gekiinstelt, prezios, unpoetisch, tot.

Die zweite Verschiedenheit des BewuBtseins von der Sprache, die uns
von Horaz und Luther trennt, betrifft unser Verhéltnis zu unserer eigenen
Sprache. Die heutige deutsche Sprache leidet nicht mehr an einer Armut
der Ausdrucksmoglichkeiten, eher am Gegenteil, an einem Uberreichtum,
der die Auswahl des Richtigen zum schwierigen, wesentlichen Problem
macht. Sie ist aber keineswegs, wie etwa die lateinische Dichtersprache,
allein durch das Vorbild der griechischen geprigt. Fremde Dichtungen
haben zwar auch bei ihrer Ausbildung eine wesentliche Rolle gespielt. Aber

187



es waren mindestens ebensosehr franzgsische, englische, italienische wie
antike. Dann hat sie aber Dichtungen eigenen Rechtes hervorgebracht,
deutsche Dichtungen, die den lebendigen Wert jedes Wortes, jedes Aus-
druckes in einer Weise bestimmen, die die Vorgeschichte fremder Beein-
flussung ginzlich vergessen macht. Mit ihren eigenen Mitteln besitzt die
deutsche Sprache eine Ausdrucksfihigkeit, die mit derjenigen etwa der
griechischen zwar keineswegs identisch, ihr aber durchaus ebenbiirtig ist.
Unser heutiges Ohr, fiir das auch die deutsche Sprache das bewuBt erkannte
und in seiner Verschiedenartigkeit ausgepriagte Produkt ihrer eigenen Ge-
schichte geworden ist, verbindet unwillkiirlich mit den verschiedenen zur
Verfiigung stehenden Ausdrucksmitteln verschiedenartige Werte des Stiles
und der Mitteilung. Es ist verhidltnismaBig leicht moglich, zeitgendssische
Autoren anderer Sprachen in die deutsche zu iibersetzten, weil deren eigene
Sprachen in einer dhnlichen Situation sind wie die unsere. Aber die Ver-
schiedenheiten, die die antike Literatur und die griechische Sprache von
der unsrigen trennen, schaffen auch auf dieser Seite groBlere Probleme. Die
deutschen Ausdrucksmittel sind durch eigene Sprachkunstwerke so gepragt,
daB die verschiedenen Stile dieser Werke jeder eine eigene, in sich kohérente
Wirkung hervorbringen. Elemente verschiedener deutscher Stile willkiirlich
zu vermengen, um damit Verschiedenheiten innerhalb griechischer Originale
nachzuahmen, bedeutet also keineswegs, damit etwa gleiche Wirkungen zu
erreichen wie das griechische Original. Die Gefahr ist groB, daB dabei nur
ein mehr oder weniger geschmackloses Pasticcio herauskommt. So hat der
moderne deutsche Ubersetzer griechischer Dichtung sich gewisse Fragen
bewult anders zu stellen als sein Vorgidnger vor hundert oder mehr Jahren.
Sowohl der Abstand, der uns von der Welt der Griechen trennt, ist uns
bewulter geworden, als auch besonders die geschichtliche Tiefe, die die
Vielfalt unserer eigenen sprachlichen Ausdrucksmittel hervorgebracht hat,
die beinahe schon verschiedenen Sprachen entsprechen. Wir haben Luther,
Gryphius, Goethe, Brecht vor uns. Der moderne Ubersetzer hat es also
schwerer, bei seinem Publikum eine adidquate Wirkung hervorzubringen,
als der Ubersetzer solcher Zeiten, fiir die es gewissermaBen nur eine mog-
liche Sprache gab, um ein dichterisches Kunstwerk hervorzubringen. Aller-
dings ist er damit auch wieder in einer Lage, die mit derjenigen der Griechen
spaterer Zeiten vergleichbar ist. War Homer schon fiir die Athener des
finften Jahrhunderts ein alter fremdartiger Dichter, wieviel mehr war er
es erst fiir die Alexandriner der Ptolemierzeit oder fiir die Griechen der
Kaiserzeit. Entscheidend ist aber, daB3 er auch fiir sie ein lebendiger Teil
ihrer eigenen Wirklichkeit blieb. Das zeigt sich nicht nur darin, daB sie ihn
immer noch lasen und ihrer eigenen Schul- und Sprachbildung zugrunde
legten, sondern dall auch noch Nonnos und seine Schule, im fiinften Jahr-
hundert nach Christus und spéter, selber in einer — wenn auch modifizier-

188



ten — homerischen Sprache dichteten. Der moderne Ubersetzer, der Homer
zu einer entsprechenden Wirkung in der deutschen Sprache bringen will,
kann sich also nicht allein auf seine sprachhistorischen Kenntnisse des
Griechischen verlassen. Er muB sich auch fragen, welche Wirkung Homer
auf die Griechen ausgeiibt hat, und er muB3 danach trachten, mit seiner
Ubersetzung eine dieser entsprechende Wirkung auf seine deutschen Leser
auszuiiben. Damit er keine falschen Analogien zwischen seinen geschicht-
lichen und philologischen Kenntnissen der homerischen und der deutschen
Sprache herstellt, muB er gewissermaBen die Wirkung der sprachlichen
Ausdrucksmittel in beiden Bereichen isolieren, um eine entsprechende Wir-
kung im Deutschen hervorbringen zu kénnen. Dort muf} er unter Umstén-
den zu ganz andersartigen Mitteln greifen, als es ihm die sprachhistorische
Analogie zunichst geboten erscheinen lieBe. Um aber das Richtige zu finden,
kann er sich auf Beschreibungen dieser Wirkung durch kompetente antike
Literaturkritiker stiitzen, in deren Tradition zum Beispiel Quintilian
(10, 1, 461T.) sein Urteil iiber Homer formuliert hat. Fiir sie ist Homer das
Beispiel erhabenen Stils in der Darstellung grofer und kleiner Themen, des
angemessenen Ausdrucks der Freude und Trauer, reich und konzis zugleich.
Er beherrscht alle Gefiihle von den zartesten bis zu den heftigsten. Die ange-
messenen Formen und Redefiguren stehen ihm in jedem Fall zur Verfiigung,
kurz: er ist der Klassiker schlechthin und, vor allem, lebendig. Auch die
Tragiker sind ihnen Muster des erhabenen Stils, wenn auch mit Unter-
schieden der Anwendung. Thre hervorragendste Qualitit ist das Erwecken
von Gefiihlen, zum Beispiel Mitleid bei Euripides. Das sind also Wirkungen
der Art, wie sie in einer Ubersetzung erzielt werden konnen und sollen.
Dann wird ein Eindruck erzielt, den diese Dichter nach dem Urteil ihrer
kompetenten Literaturkritiker auch auf die Griechen ausgeiibt haben, die
selber nicht mehr dieselbe Sprache sprachen, fiir die sie aber doch noch ein
Teil ihrer eigenen Kultur waren.

Welche deutsche Sprache steht nun fiir solche Ubersetzung zur Ver-
fiigung? Gelehrte Interpretationen mit entsprechenden, gleicher Erkldrung
bediirftigen deutschen Ausdriicken wiederzugeben, hiefle einen Kommentar
versifizieren. Die Dichter anderseits in einer nur sachlich richtigen, ihrer
Stillage nach aber nicht «erhabenen» Sprache wiederzugeben, hieBe die
Wirkung banalisieren. Es driingt sich also die Notwendigkeit auf, denjenigen
Stil im Deutschen zu suchen, der die entsprechenden Wirkungen ausiibt,
wie sie jene antiken Kritiker zu beschreiben unternehmen, fiir Homer:
erhaben, klassisch und lebendig. Wir haben den Versuch von VoB, dessen
unpoetische, pedantische Konzeption aber seine Wirkung teilweise beein-
trichtigt hat. So wird ein moderner Ubersetzer, der eine entsprechende
Absicht verfolgt, nach anderen, besseren deutschen Vorbildern Ausschau
halten, nach Werken, die im Deutschen jene Vollendung des erhabenen

189



Stils verkorpern, fiir die Homer den Alten das iiberragende Beispiel war.
Sicher liegen etwa Goethes Achilleis und Hermann und Dorothea auf
dieser Linie. BewuBt in einer Sprache, die Euripides evozieren soll, hat
Goethe den ersten Teil des dritten Aktes im zweiten Teil des Faust ge-
staltet, wo Faust mit Helena in Griechenland lebt. — Bedeutet das nun,
der Ubersetzer klassischer griechischer Dichtung miisse ein «Klassizist»
sein? — Insofern er Dichtung erhabenen Stils iibersetzt, mul} er allerdings
entsprechende Mittel verwenden. Aber die griechische Dichtung ist ja keines-
wegs einheitlich in ihrer eigenen Stillage. Der Ubersetzer muB das Ange-
messene finden. Wer sich etwa anschickt, Aristophanes zu iibersetzen, muf3
eine Sprache finden, die der Krudheit und der politischen Aktualitit einer
militanten Alltagssprache so nahe wie moglich kommt. Hier wire vielleicht
Brecht am Platze. Fiir die verspielte, gelehrte Sprache des Kallimachos
diirfte bei Hofmannsthal etwas zu finden sein, fiir die Epigramme des
Simonides eher bei Angelus Silesius, fiir Menander bei Wieland, fiir Pindar
bei Holderlin; warum nicht fiir die angriffigen Epoden des Archilochos bei
Zech ? Natiirlich darf der Ubersetzer auch im Deutschen kein Pedant sein,
der nun etwa sklavisch Goethes, Schillers oder Brechts Sprache nachahmte.
Sonst ist von einer anderen Seite her seine Ubersetzung bedroht, wirkungs-
los, tot zu werden. Sie vermittelt dann auch nicht den Eindruck, den der
griechische Autor auf Griechen gemacht hat, sondern sie erinnert als Samm-
lung gelehrter Reminiszenzen, als Cento, an Einzelstellen deutscher Dich-
ter. Aber im Spannungsfeld dieser Aufgaben und Gefahren bewegt sich
wirklich der moderne Ubersetzer griechischer Dichter. Hier haben sich
seine Sachkenntnis, sein Geschmack, seine Meisterschaft iiber die deutsche
Sprache zu bewihren, wenn er einen adidquaten Eindruck von den griechi-
schen Dichtern in deutscher Sprache erwecken will.

Der heutige Ubersetzer hat zwar ein viel reicheres Instrumentarium von
Ausdrucksmaoglichkeiten zur Verfiigung als seine Vorginger; aber er ist
gleichzeitig auch darauf angewiesen, daraus viel bewuBlter und kunstreicher
die fiir seinen besonderen Bedarf passenden auszuwihlen. Er ist also keines-
wegs freier als jene. Er hat neue und andersartige Gefahren zu vermeiden,
die es fiir jene noch gar nicht gab. Er ist in der Lage des Spitgeborenen,
- der die ganze Fiille vergangener Leistungen als geschichtliche GroBen vor
sich hat. Sie mogen auf ihm als schwere Verpflichtung lasten oder ihn zur
Nachahmung herausfordern. Jedenfalls hat er es weniger leicht als Luther
mit seinen Psalmen oder Schlegel und Tieck mit ihrem Shakespeare, sich
als Nachdichter sozusagen selber in der Qualitét eines deutschen Dichters
zu bewihren. Aber er wird keinen geringen Trost darin finden, dafl auch
schon die Griechen spiterer Zeiten vor denselben Problemen standen und
dal} es auch ihnen gelungen ist, in der Auseinandersetzung mit einer grofen
Vergangenheit giiltige eigene Leistungen zu vollbringen.

190



	Gedanken zum Übersetzen griechischer Dichtung

