
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 2

Artikel: Gedanken zum Übersetzen griechischer Dichtung

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zum Übersetzen griechischer Dichtung

THOMAS GELZER

Warum ist das Übersetzen, oder eine Note anspruchsvoller ausgedrückt:
Übertragen, griechischer Dichtung uns Heutigen überhaupt ein Problem?
Verstehen wir die Griechen schlechter als vor 150 Jahren, als es noch
selbstverständlich war, sie als die großen Klassiker der «Weltliteratur» einem
deutschen Publikum in einer guten deutschen Übersetzung zugänglich zu
machen und damit auch erst in ihrem unbestrittenen Rang vergleichbar
mit den Großen der Literaturen anderer Völker? — Nein, das kann kaum
der Grund sein, warum heute das Übersetzen griechischer Dichter neu in
Frage gestellt ist. Die Arbeit von Generationen Gelehrter hat im Gegenteil
seit der Romantik so viel neue Information erschlossen, daß wir ohne
Überheblichkeit sagen können, wir verstehen die griechischen Dichter heute
besser als damals. Nicht nur die Bedeutung der Wörter, die sie gebraucht
haben, ihre Sprache überhaupt, ist in geduldiger Arbeit sorgfältig erforscht
worden, sondern wir kennen alle ihre Lebensbedingungen besser: ihre
Gesellschaft, ihre Geschichte, ihre Erziehung, ihren Geschmack, ihre ganze
Kultur. — Aber, können wir heute weniger gut übersetzen als damals?
Wird etwa heute überhaupt weniger übersetzt als damals? — Denken wir
an die moderne Naturwissenschaft, die ohne ständiges promptes
Übersetzen, vom Russischen, Amerikanischen, Japanischen in alle anderen
Weltsprachen, überhaupt nicht bestehen könnte, so ist das offensichtlich noch
viel weniger der FaU. Für dieses Übersetzen bestehen im Gegenteil eigene
internationale Organisationen, die auch die modernsten technischen
Hilfsmittel wie den Computer in den Dienst der Exaktheit und Schnelligkeit der
Übersetzung stellen, und die ständig mehr und Schwierigeres bewältigen
können. — Oder, werden etwa heute keine literarischen Kunstwerke mehr
übersetzt? — Auch das nicht: Die in leicht zugänglichen Paperbacks
verbreiteten Publikationen moderner Literatur umfassen im Gegenteil mehr
denn je Übersetzungen, von literarischen Riesenwerken sogar, etwa Proust,
Hemingway, Scholochow, um nur einige Namen willkürlich herauszugreifen.

Das Problem mit den griechischen Dichtern liegt also offensichtlich an
einem anderen Ort, und es ist nicht nur ein Problem für die Übersetzer
deutscher Sprache. Sie sind auch weder die einzigen noch die ersten, die sich
darüber Gedanken machen müssen. Die ersten, die griechische Dichter in
großem Maße übersetzt haben, ja die ihre eigene Literatur durch die Aneig-

183



nung griechischer Dichter ausgebildet haben, waren die Römer. Livius
Andronicus von Tarent, der Anno 240 v. Chr. nach dem Sieg der Römer
im zweiten Punischen Krieg die erste griechische Tragödie in lateinischer
Übersetzung zur Aufführung brachte, hat auch Homers Odyssee ins
Lateinische übersetzt. Schon für ihn stellte sich die Frage nach dem richtigen
oder wenigstens möglichen Versmaß. Er wählte den altrömischen Saturnier.
Seine «Odissia» hat für uns einen sehr archaischen, exotischen Klang, im
Vergleich zum viel älteren Original. Erst ein halbes Jahrhundert später
führte Ennius aus Rudiae in Kalabrien den Hexameter nach dem Vorbild
Homers in die lateinische Sprache ein für sein historisches Epos über die
Geschichte der Römer, die Annales. Ein berühmtes Beispiel für die noch
spätere Auseinandersetzung mit «moderner», hellenistischer Dichtung ist
dann Catulls Locke der Berenike, die Nachdichtung einer Elegie des
hellenistischen Dichters Kallimachos. Der Vergleich dieser Dichtungen
untereinander läßt den Fortschritt der lateinischen Sprache erkennen in ihrer
Fähigkeit, griechische Dichtung widerzugeben. Erst die Neoteriker der
Generation Catulls und dann die großen Augusteer, besonders Virgil und
Horaz, erreichten jene Meisterschaft über ihre eigene lateinische Sprache,
die es ihnen erlaubte, in ihrer eigenen Dichtung und als Übersetzer etwas
sprachlich den griechischen Vorbildern Ebenbürtiges zu leisten. (Die
Alltagssprache der Komödie war hingegen schon lange vorher auch eine
römische Domäne.) Wenn der noch etwas altvaterischere Zeitgenosse
Ciceros, Lukrez, in seinem philosophischen Gedicht Über die Natur klagt
(1, 136 ff.), wie schwer es sei, die geheimnisvollen Entdeckungen der Griechen

in lateinischen Versen auszudrücken «wegen der Armut der
(lateinischen) Sprache und der Neuheit der Sache», so zielt sein betrübtes Wort
von der patrii sermonis egestas «der Armut unserer Muttersprache» (1,832)
speziell auf die technische Sprache der Wissenschaft. Die Römer und ihre
Sprache waren, wie wir heute sagen würden, zivilisatorisch noch nicht auf
der Höhe der Griechen. Sie mußten erst noch ihre eigene Sprache so weit
entwickeln, daß sie in ihr das denken konnten, was Griechen lange vor
ihnen schon entdeckt hatten. Es ging also dabei zunächst rein um die Frage
der sachlichen Mitteilung. Das betrifft also nicht speziell die Dichtersprache.
Aber gerade auch für alles, was den Geschmack, die Sensibilität im
Ausdruck angeht, empfiehlt noch Horaz in den berühmten Versen seiner Ars
poetica, die Griechen zum Vorbild zu nehmen: vos exemplaria Graeca
nocturna versate manu, versate diurna, «Ihr (lateinischen Dichter), beschäftigt

Euch Tag und Nacht mit den griechischen Vorbildern» (268f.). Und,
wenn die arme lateinische Muttersprache so, wie sie ist, nicht ausreicht,
Neues auszudrücken, so sind auch dafür solche neue und neugebildete
Wörter die besten, die «aus griechischer Quelle, leicht verändert, hervorgehen»

(52f.). Ja, Horaz hat kein Bedenken, als Muster sprachlicher

184



Meisterschaft die ersten beiden Verse der Odyssee in seiner eigenen
Übersetzung hinzustellen (141 f.), jener Odyssee, die über zweihundert Jahre
früher Livius Andronicus in ungeschlachten Saturniern zum erstenmal
lateinisch wiedergegeben hatte. Zwar zeigt gerade Horazens Diskussion
dieser Fragen in seiner Ars poetica, daß es damals auch puristische
Strömungen gab, die den lateinischen Wortschatz von griechischen
Fremdwörtern zu reinigen trachteten. Unbestritten ist aber das Vertrauen in den
vorbildlichen Wert der Griechen für die eigene Sprache und, umgekehrt,
in die Fähigkeit, in ihr, mit dem richtigen Geschmack, griechische Dichtung
adäquat reproduzieren zu können.

Wie steht es denn im Vergleich dazu in unserer heutigen deutschen
Sprache — Offensichtlich leiden wir nicht unter der patrii sermonis egestas
in jenem technischen Sinne, den Lukrez zu beklagen hatte. In der deutschen

Sprache kann sozusagen aUes ausgedrückt werden, was in irgendeiner
anderen modernen Kultursprache gedacht wird. Viele technische Begriffe
werden zwar auch heute noch in leichter Abwandlung griechischer Wörter
gebildet; allerdings nicht aus stilistischen Gründen, wie Horaz das fordert,
sondern aus Gründen praktischer Verständigung durch ein Medium, das
den Sprechern der verschiedenen modernen Sprachen gemeinsam mehr oder
weniger gut bekannt ist. Solche Begriffe können dann fast unverändert in
jede beliebige Sprache übernommen werden, müssen also gerade nicht übersetzt

werden, und sind so eminent praktisch. Praktisch ja, aber auch
dichterisch verwendbar? — Nein. Die internationale Sprache der Fachwissenschaften

ist ein Jargon, der nur einen einzigen Zweck zu erfüllen hat:
Information. Der Stil, in dem diese Information mitgeteilt wird, spielt keine
Rolle, wenn sie nur begrifflich klar und intellektuell unzweideutig verständlich

bleibt.
Aber besitzen wir nicht auch die sprachlichen Mittel, alle die

undeutlicheren Assoziationen zu wecken, die Gefühle auszudrücken, die Stimmungen

zu vermitteln, die das Wesen einer Dichtung ausmachen Das ist
offensichtlich der Teil der Frage, der viel komplizierter zu beantworten ist. Auch
unsere Sprache hat einmal jenen Zustand durchgemacht, in dem die
Übersetzung von Werken fremder Herkunft sie so bereicherte, daß die
Übersetzung selber eine bleibende prägende Wirkung auf ihre eigene Ausdrucksfähigkeit

ausübte, selbst zum sprachlichen Kunstwerk wurde, das aber ohne
jenes fremde Vorbild gar nicht hätte konzipiert werden können. Denken
wir etwa an Luthers Übersetzung der Psalmen. Sie sind zwar keine griechische

Dichtung. Aber die Bibel und ihre Übersetzung haben für die
Ausbildung unserer Sprache mindestens die Autorität gehabt, die Horaz und
die Römer mit Recht dem Homer für die ihre zuerkannten. Die Verse von
«Der Herr ist mein Hirte» sind Übersetzung und doch deutsche Dichtung.
Dabei war Luther kein naiver Übersetzer. Er hat nicht etwa eine «Inter-

185



linearversion» gegeben, durch die, sozusagen zufäUig, die Qualitäten des

Originals so stark durchschlugen, daß sie trotzdem zu einem Kunstwerk
wurde. In seinem Sendbrief vom Dolmetschen hat er ausführlich Rechenschaft

darüber abgelegt, wie er das Handwerk des Übersetzens versteht. Es
sind vor allem zwei Punkte, die das Wesen der Sache ausmachen : Erstens,
die deutsche Verdolmetschung muß den Sinn des Textes, das richtige
Verständnis der Sache wiedergeben, nicht nur dem Buchstaben nach jedes
einzelne Wort. Darin ist das Übersetzen ein «Auslegen», für ihn namentlich
in dogmatischer Hinsicht, womit er seine Übersetzung «allein durch den
Glauben» (Rom. 3,28) temperamentvoll rechtfertigt. Und zweitens: die
Übersetzung soll «Deutsch geredet» sein, «gutes Deutsch geredet» sogar,
so wie «der deutsche Mann» spricht. Für Luther ist es, wie für Horaz,
kein Problem, daß damit selbstverständlich der Gebrauch des deutschen
Mannes seiner Zeit gemeint ist.

Diesen beiden Grundprinzipien konnte ein deutscher Übersetzer bis
etwa zur Romantik ohne weitere Bedenken folgen. Auch die deutsche
Sprache wurde immer reicher, flexibler und ausdrucksfähiger. Sie wurde
verwendbar, um darin immer mehr auszudrücken, und so konnten etwa
Schlegel und Tieck Shakespeares Dramen in die deutsche Sprache ihrer
Zeit übersetzen und haben damit sozusagen einen deutschen Klassiker aus
ihm gemacht. Seither haben sich aber offensichtlich die Dinge geändert.
Geändert hat sich vor allem unser Bewußtsein von der Sprache. Es ist
differenzierter, historischer, intellektueUer geworden. Für den Übersetzer
hat das eine zwiefältige Folge mit sich gebracht. Erstens: In unserem
Verhältnis zur fremden Sprache. Wenn wir heute den griechischen Homer
verstehen wollen, so fragen wir nicht mehr nur, wie etwa noch Voß tat,
was bedeutet jedes einzelne Wort und somit jeder Satz und welche deutschen
Wörter oder Umschreibungen könnten die entsprechenden homerischen
Sätze richtig wiedergeben. Wir verstehen die homerische Sprache als eine

Kunstsprache, deren historisches Werden aus Bestandteilen verschiedener
Zeiten und Dialekte wir zu verstehen suchen. Wir wissen auch, daß schon
dem Athener des fünften Jahrhunderts diese homerische Kunstsprache
archaisch und fremd klang, daß er sie lernen mußte, wenn er sie verstehen
wollte. Wir wissen, daß die Vorstellungen der homerischen Griechen von
Körper und Geist, Göttern und Macht, Gemütsregungen und Pflichten,
ihre Welt und ihre GeseUschaft ganz andere waren als die des fünften
Jahrhunderts, geschweige denn als unsere eigenen. Wenn wir also «wörtlich»
übersetzen, so kommt etwas ganz anderes heraus, als was vermutlich der
Dichter selber verstand. «Herz», «Zwerchfell», «Mut», «Zorn» als deutsche

Begriffe, die entsprechende Wörter bei Homer widergeben sollen,
wecken bei uns sehr verschiedene, durch eine ganz andere Anatomie, Psychologie,

Philosophie geprägte Vorstellungen und sind somit als Übersetzungen

186



ohne Kommentar recht mißverständlich. Analoge Probleme steUen sich
auch bei den Lyrikern und den Tragikern. Soll zum Beispiel Sappho mit
ihrem archaischen äohschen Dialekt, der stellenweise auch eine homerische
Bildung verrät, auch im Deutschen in einen Dialekt übersetzt werden, etwa
in denjenigen Johann Peter Hebels, um sie richtigerweise von der attischen
Hochsprache des fünften Jahrhunderts oder der griechischen Gemeinsprache

abzuheben SoUen die dorischen Chorlieder der Tragödie in einem
anderen deutschen Dialekt wiedergegeben werden als der attisch-ionische
Dialog der Schauspieler in denselben Stücken? Soll Äschylus in ein
archaischeres Deutsch übersetzt werden als Euripides, etwa barock? — Das
Bedürfnis nach einer richtigen Übersetzung, die nicht nur den semantischen
Sinn jeder einzelnen Aussage, sondern auch entsprechende abgestufte
Ausdrucksweisen zum Erwecken adäquater VorsteUungen und Wirkungen
verwendet, könnte in diese Richtung weisen. Solche Versuche sind auch wirklich

gemacht worden. Was dabei herauskommt, ist allerdings nicht ermutigend.

Als warnendes Beispiel für den Extremfall mag Rudolf Borchardts
Übersetzung Dantes gelten. Dantes Sprache ist für den modernen Italiener
so mittelalterUch und so sehr Kunstsprache wie für den modernen Deutschen

diejenige des Nibelungenliedes. Also ist es durchaus «korrekt»,
Dante in eine kunstreich zu diesem Zweck modifizierte Nibelungensprache
zu übersetzen. Aber das Resultat ist keine genießbare Dichtung, im besten
Fall ein Kuriosum. Ähnliches kann in sehr gemilderter Form von Rudolf
Alexander Schröders Homerübersetzung gesagt werden. Er hat den Aspekt
der Kunstsprache, der Mischung verschiedener Dialekte aus verschiedenen
Zeiten dadurch im Deutschen lebendig zu machen versucht, daß er archaisierende,

neugebildete, fremdartige Wörter in seine Hexameter einmengte.
Die Folge ist eine «Verfremdung», die dem Leser das Verständnis erschwert,
ohne eine lebendige VorsteUung zu erwecken. Ähnliches kommt heraus bei
Versuchen, Homer in eine Prosa zu übersetzen, die dem Übersetzer scheinbar

mehr Freiheit läßt, Besonderheiten der Wortstellung, der
Formelwiederholung, der Satzkonstruktion «treu» nachzuahmen als der Zwang,
die deutsche Wiedergabe einem ursprünglich nicht deutschen Versmaß, wie
es der Hexameter ist, anzupassen. Der Eindruck, den solche Übersetzungen
hervorbringen, ist gekünstelt, preziös, unpoetisch, tot.

Die zweite Verschiedenheit des Bewußtseins von der Sprache, die uns
von Horaz und Luther trennt, betrifft unser Verhältnis zu unserer eigenen
Sprache. Die heutige deutsche Sprache leidet nicht mehr an einer Armut
der Ausdrucksmöglichkeiten, eher am Gegenteil, an einem Überreichtum,
der die Auswahl des Richtigen zum schwierigen, wesentlichen Problem
macht. Sie ist aber keineswegs, wie etwa die lateinische Dichtersprache,
allein durch das Vorbild der griechischen geprägt. Fremde Dichtungen
haben zwar auch bei ihrer Ausbildung eine wesentliche Rolle gespielt. Aber

187



es waren mindestens ebensosehr französische, englische, italienische wie
antike. Dann hat sie aber Dichtungen eigenen Rechtes hervorgebracht,
deutsche Dichtungen, die den lebendigen Wert jedes Wortes, jedes
Ausdruckes in einer Weise bestimmen, die die Vorgeschichte fremder
Beeinflussung gänzlich vergessen macht. Mit ihren eigenen Mitteln besitzt die
deutsche Sprache eine Ausdrucksfähigkeit, die mit derjenigen etwa der
griechischen zwar keineswegs identisch, ihr aber durchaus ebenbürtig ist.
Unser heutiges Ohr, für das auch die deutsche Sprache das bewußt erkannte
und in seiner Verschiedenartigkeit ausgeprägte Produkt ihrer eigenen
Geschichte geworden ist, verbindet unwillkürlich mit den verschiedenen zur
Verfügung stehenden Ausdrucksmitteln verschiedenartige Werte des Stiles
und der Mitteilung. Es ist verhältnismäßig leicht möglich, zeitgenössische
Autoren anderer Sprachen in die deutsche zu übersetzten, weil deren eigene
Sprachen in einer ähnlichen Situation sind wie die unsere. Aber die
Verschiedenheiten, die die antike Literatur und die griechische Sprache von
der unsrigen trennen, schaffen auch auf dieser Seite größere Probleme. Die
deutschen Ausdrucksmittel sind durch eigene Sprachkunstwerke so geprägt,
daß die verschiedenen Stile dieser Werke jeder eine eigene, in sich kohärente
Wirkung hervorbringen. Elemente verschiedener deutscher Stile willkürlich
zu vermengen, um damit Verschiedenheiten innerhalb griechischer Originale
nachzuahmen, bedeutet also keineswegs, damit etwa gleiche Wirkungen zu
erreichen wie das griechische Original. Die Gefahr ist groß, daß dabei nur
ein mehr oder weniger geschmackloses Pasticcio herauskommt. So hat der
moderne deutsche Übersetzer griechischer Dichtung sich gewisse Fragen
bewußt anders zu stellen als sein Vorgänger vor hundert oder mehr Jahren.
Sowohl der Abstand, der uns von der Welt der Griechen trennt, ist uns
bewußter geworden, als auch besonders die geschichtliche Tiefe, die die
Vielfalt unserer eigenen sprachlichen Ausdrucksmittel hervorgebracht hat,
die beinahe schon verschiedenen Sprachen entsprechen. Wir haben Luther,
Gryphius, Goethe, Brecht vor uns. Der moderne Übersetzer hat es also
schwerer, bei seinem Publikum eine adäquate Wirkung hervorzubringen,
als der Übersetzer solcher Zeiten, für die es gewissermaßen nur eine mögliche

Sprache gab, um ein dichterisches Kunstwerk hervorzubringen. Allerdings

ist er damit auch wieder in einer Lage, die mit derjenigen der Griechen
späterer Zeiten vergleichbar ist. War Homer schon für die Athener des

fünften Jahrhunderts ein alter fremdartiger Dichter, wieviel mehr war er
es erst für die Alexandriner der Ptolemäerzeit oder für die Griechen der
Kaiserzeit. Entscheidend ist aber, daß er auch für sie ein lebendiger Teil
ihrer eigenen Wirklichkeit blieb. Das zeigt sich nicht nur darin, daß sie ihn
immer noch lasen und ihrer eigenen Schul- und Sprachbildung zugrunde
legten, sondern daß auch noch Nonnos und seine Schule, im fünften
Jahrhundert nach Christus und später, selber in einer — wenn auch modifizier-



ten — homerischen Sprache dichteten. Der moderne Übersetzer, der Homer
zu einer entsprechenden Wirkung in der deutschen Sprache bringen will,
kann sich also nicht allein auf seine sprachhistorischen Kenntnisse des

Griechischen verlassen. Er muß sich auch fragen, welche Wirkung Homer
auf die Griechen ausgeübt hat, und er muß danach trachten, mit seiner
Übersetzung eine dieser entsprechende Wirkung auf seine deutschen Leser
auszuüben. Damit er keine falschen Analogien zwischen seinen geschichtlichen

und philologischen Kenntnissen der homerischen und der deutschen

Sprache herstellt, muß er gewissermaßen die Wirkung der sprachUchen
Ausdrucksmittel in beiden Bereichen isolieren, um eine entsprechende
Wirkung im Deutschen hervorbringen zu können. Dort muß er unter Umständen

zu ganz andersartigen Mitteln greifen, als es ihm die sprachhistorische
Analogie zunächst geboten erscheinen ließe. Um aber das Richtige zu finden,
kann er sich auf Beschreibungen dieser Wirkung durch kompetente antike
Literaturkritiker stützen, in deren Tradition zum Beispiel Quintilian
(10, 1, 46ff.) sein Urteil über Homer formuliert hat. Für sie ist Homer das

Beispiel erhabenen Stils in der Darstellung großer und kleiner Themen, des

angemessenen Ausdrucks der Freude und Trauer, reich und konzis zugleich.
Er beherrscht alle Gefühle von den zartesten bis zu den heftigsten. Die
angemessenen Formen und Redefiguren stehen ihm in jedem Fall zur Verfügung,
kurz: er ist der Klassiker schlechthin und, vor allem, lebendig. Auch die

Tragiker sind ihnen Muster des erhabenen Stils, wenn auch mit
Unterschieden der Anwendung. Ihre hervorragendste Qualität ist das Erwecken
von Gefühlen, zum Beispiel Mitleid bei Euripides. Das sind also Wirkungen
der Art, wie sie in einer Übersetzung erzielt werden können und sollen.
Dann wird ein Eindruck erzielt, den diese Dichter nach dem Urteil ihrer
kompetenten Literaturkritiker auch auf die Griechen ausgeübt haben, die
selber nicht mehr dieselbe Sprache sprachen, für die sie aber doch noch ein
Teil ihrer eigenen Kultur waren.

Welche deutsche Sprache steht nun für solche Übersetzung zur
Verfügung? Gelehrte Interpretationen mit entsprechenden, gleicher Erklärung
bedürftigen deutschen Ausdrücken wiederzugeben, hieße einen Kommentar
versifizieren. Die Dichter anderseits in einer nur sachlich richtigen, ihrer
Stillage nach aber nicht «erhabenen» Sprache wiederzugeben, hieße die

Wirkung banalisieren. Es drängt sich also die Notwendigkeit auf, denjenigen
Stil im Deutschen zu suchen, der die entsprechenden Wirkungen ausübt,
wie sie jene antiken Kritiker zu beschreiben unternehmen, für Homer:
erhaben, klassisch und lebendig. Wir haben den Versuch von Voß, dessen

unpoetische, pedantische Konzeption aber seine Wirkung teilweise
beeinträchtigt hat. So wird ein moderner Übersetzer, der eine entsprechende
Absicht verfolgt, nach anderen, besseren deutschen Vorbildern Ausschau
halten, nach Werken, die im Deutschen jene Vollendung des erhabenen

189



Stils verkörpern, für die Homer den Alten das überragende Beispiel war.
Sicher liegen etwa Goethes Achilleis und Hermann und Dorothea auf
dieser Linie. Bewußt in einer Sprache, die Euripides evozieren soU, hat
Goethe den ersten Teil des dritten Aktes im zweiten Teil des Faust
gestaltet, wo Faust mit Helena in Griechenland lebt. — Bedeutet das nun,
der Übersetzer klassischer griechischer Dichtung müsse ein «Klassizist»
sein — Insofern er Dichtung erhabenen Stils übersetzt, muß er allerdings
entsprechende Mittel verwenden. Aber die griechische Dichtung ist ja keineswegs

einheitlich in ihrer eigenen Stillage. Der Übersetzer muß das
Angemessene finden. Wer sich etwa anschickt, Aristophanes zu übersetzen, muß
eine Sprache finden, die der Krudheit und der politischen Aktualität einer
militanten Alltagssprache so nahe wie möghch kommt. Hier wäre vielleicht
Brecht am Platze. Für die verspielte, gelehrte Sprache des Kallimachos
dürfte bei Hofmannsthal etwas zu finden sein, für die Epigramme des

Simonides eher bei Angelus Silesius, für Menander bei Wieland, für Pindar
bei Hölderlin; warum nicht für die angriffigen Epoden des Archilochos bei
Zech Natürlich darf der Übersetzer auch im Deutschen kein Pedant sein,
der nun etwa sklavisch Goethes, SchiUers oder Brechts Sprache nachahmte.
Sonst ist von einer anderen Seite her seine Übersetzung bedroht, wirkungslos,

tot zu werden. Sie vermittelt dann auch nicht den Eindruck, den der
griechische Autor auf Griechen gemacht hat, sondern sie erinnert als Sammlung

gelehrter Reminiszenzen, als Cento, an Einzelstellen deutscher Dichter.

Aber im Spannungsfeld dieser Aufgaben und Gefahren bewegt sich
wirklich der moderne Übersetzer griechischer Dichter. Hier haben sich
seine Sachkenntnis, sein Geschmack, seine Meisterschaft über die deutsche
Sprache zu bewähren, wenn er einen adäquaten Eindruck von den griechischen

Dichtern in deutscher Sprache erwecken will.
Der heutige Übersetzer hat zwar ein viel reicheres Instrumentarium von

AusdrucksmögUchkeiten zur Verfügung als seine Vorgänger; aber er ist
gleichzeitig auch darauf angewiesen, daraus viel bewußter und kunstreicher
die für seinen besonderen Bedarf passenden auszuwählen. Er ist also keineswegs

freier als jene. Er hat neue und andersartige Gefahren zu vermeiden,
die es für jene noch gar nicht gab. Er ist in der Lage des Spätgeborenen,
der die ganze Fülle vergangener Leistungen als geschichtliche Größen vor
sich hat. Sie mögen auf ihm als schwere Verpflichtung lasten oder ihn zur
Nachahmung herausfordern. Jedenfalls hat er es weniger leicht als Luther
mit seinen Psalmen oder Schlegel und Tieck mit ihrem Shakespeare, sich
als Nachdichter sozusagen selber in der Qualität eines deutschen Dichters
zu bewähren. Aber er wird keinen geringen Trost darin finden, daß auch
schon die Griechen späterer Zeiten vor denselben Problemen standen und
daß es auch ihnen gelungen ist, in der Auseinandersetzung mit einer großen
Vergangenheit gültige eigene Leistungen zu vollbringen.

190


	Gedanken zum Übersetzen griechischer Dichtung

