
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

DIE ENTKOLONISIERUNG IM SELBSTGESPRÄCH
DER KOLONIALMÄCHTE

Zu Rudolf von Albertinis «Dekolonisation»

Der Rückzug — oder in einigen FäUen die
Vertreibung — der westeuropäischen
Kolonialmächte aus ihren überseeischen
Machtpositionen um die Mitte des XX. Jahrhunderts

wird zweifeUos in der vereinfachenden

Perspektive späterer Geschichtsschreibung

als die einfache und selbstverständliche,

fast mechanische Folge der beiden
Weltkriege erscheinen, in denen sich das
europäische Mächtesystem selbst zerstörte
und an deren Ende auch die offizieUen
Sieger, England und Frankreich,
wirtschaftlich zerrüttet, physisch erschöpft und
in ihrem Prestige und Selbstbewußtsein
unheilbar erschüttert zurückblieben. Der
im einzelnen verworrene Verlauf dieses

Rückzugs mit seinen hinhaltenden
Nachhutsgefechten oder überstürzten Räumungen

hat die ganze Komplexität eines
kumulativen Prozesses, in dem alle Elemente der
neuen planetaren Mächtekonstellation, der
«kalte Krieg» und der russisch-amerikanische

Wettlauf um die entstehenden
machtpoütischen Hohlräume ebenso wie
die Zerrüttung des einst von Europa aus
aufgebauten und die Kolonialwelt
einschließenden weltwirtschaftlichen
Beziehungsnetzes zusammenwirkten und die aus
amerikanischer Ideologie entsprungene
Weltorganisation der Vereinigten Nationen,

die schnell zur lautstarken Anklagebehörde

gegen «ImperiaUsmus» und
«Kolonialismus» wurde, als Chor der griechischen

Tragödie die Handlung kommentierend

und anfeuernd weitertrieb. Politisch

und moralisch war das Gesetz des
Handelns den europäischen Kolonialmächten

entglitten, und ihre Handlungsfreiheit

beschränkte sich zunehmend darauf,

den Rückzug mehr oder weniger gut

zu organisieren und durch rechtzeitiges
Verhandeln jene wirtschaftlichen und
kultureUen Positionen zu retten, die ohne
politische und miUtärische Machtmittel
gehalten werden konnten. Die einfache
Evidenz, daß Kolonialbesitz ein
Herrschaftsverhältnis war, das nicht länger
dauern konnte als die Macht des
herrschenden Staates, es aufrechtzuerhalten,
erwies sich als stärker als aUe Bindungen,
Rechtstitel und ziviUsatorischen
Rechtfertigungsideologien: die politische
Weltkarte, die noch vor kaum einem
Vierteljahrhundert zu über einem Viertel mit
britischer Farbe und zu einem weiteren
Viertel mit den Farben einer HandvoU
anderer westeuropäischer Staaten gefärbt
war, ist von fast chaotischer Buntscheckigkeit

geworden. Ob es sich bei diesem
weltgeschichtlichen Vorgang tatsächlich um
eine «Entkolonisierung» handelt —
denn es gibt viele andere, ältere und neuere
Formen der Kolonisation als die der
offenen administrativen Vormundschaft —,
ob diese hastige Auflösung der Weltreiche
ein ungemischter Gewinn für die Welt und
für die ehemaligen Kolonialvölker selbst

war und wie viele der neuen souveränen
Staaten dabei eine tatsächliche Freiheit
und Unabhängigkeit gewannen, steht freilich

noch keineswegs fest; fest steht nur,
daß sie aus dem politischen Machtbereich
Westeuropas ausgeschieden sind.

Einen einst die Szene beherrschenden
und heute vernachlässigten Teilaspekt dieser

Umwälzung behandelt Rudolf von
Albertini in seinem umfangreichen und
reich dokumentierten Werk Dekolonisation1.

Der eigentliche Gegenstand seiner
Arbeit wird im Untertitel präzisiert und

167



eingeschränkt: «Die Diskussion über
Verwaltung und Zukunft der Kolonien 1919

bis 1960» — beizufügen wäre: die
Diskussion in den «Mutterländern», d. h. zur
Hauptsache in England und Frankreich;
denn die kleineren europäischen Kolonialmächte

und das zwiespältige amerikanische
Experiment auf den Philippinen werden nur
in einem kurzen Anhang «zum Vergleich»
summarisch skizziert, die «internationalen
Aspekte» werden in einer Einleitung von
30 Seiten zusammengefaßt und die
politische Entwicklung bis zur Unabhängigkeit
in den Kolonialgebieten selbst, deren
DarsteUung der Haupttitel «Dekolonisation»
vieUeicht erwarten lassen könnte, bleibt
grundsätzlich außerhalb der Betrachtung.
Es geht hier also nicht um eine Schilderung
oder Analyse des weltgeschichtlichen
Vorgangs der «Entkolonisierung», wie sie

etwa der französische Historiker Henri
Grimal unter dem gleichen Titel («La
decolonisation, 1919—1963», Paris, Colin,
1965) in konzentrierter Raffung zu geben
versucht hat, sondern um eine eingehende
Rekapitulation jener Art von
Selbstgespräch, mit dem die Wortführer der
Kolonialpolitik und der öffentlichen
Meinungen in England und Frankreich diesen

Vorgang begleiteten, ihn analysierten und
oft auch ideologisch zerredeten, während
er schon ihrer Kontrolle zu entgleiten
begann.

Der Charakter des Selbstgesprächs tritt
bei der Lektüre all dieser heute schon fast
verschollenen Programme, Doktrinen,
Apologien und Analysen oft geradezu
beängstigend hervor: die Koloniaheiche des

«größeren England» und des «größeren
Frankreich» erscheinen darin vor aUem
als verklärende Spiegel, in denen England
und Frankreich mit Wohlgefallen ihr eigenes

Bild betrachteten und ihr ideologisches
Selbstbewußtsein — hier die Universalität
der französischen Zivilisation, dort die
britische Flotte als Trägerin einer liberalen
Weltordnung — auf eine koloniale Welt
projizierten, die als bloßes Objekt der
Politik galten. Von einem Dialog zwischen
Kolonisierenden und Kolonisierten ist
bis unmittelbar vor Torschluß kaum je die

Rede. Hier diskutieren Europäer unter sich
über die Zukunft Asiens und Afrikas, als
läge diese noch gänzlich im Ermessen der
Metropolen; daß auch «Eingeborene» sich
ihre Gedanken über die «Zukunft der
Kolonien» machten, wurde eigentlich nur
als ärgerliche Arroganz subversiver
Elemente zur Kenntnis genommen. Eine
Einschränkung wäre hier vor 1940 eigentlich
nur für Indien zu machen, das keine
Kolonie, sondern seit 1876 ein Kaiserreich
der britischen Krone war und wo bereits
das viktorianische England im indischen
Nationalkongreß eine legale «Opposition
Ihrer Majestät » als zwar bald lästigen, doch
unentbehrlichen Gesprächspartner ins
Leben gerufen hatte; doch dieser Aspekt des

einzigartigen Sonderfalls Indien, dessen

Darstellung weit hinter den hier behandelten

Zeitabschnitt zurückgreifen müßte,
tritt in Albertinis auf die innereuropäische
Diskussion gerichteter Arbeit nicht hervor.

Es kommen in diesem europäischen
Selbstgespräch einzelne Stimmen von
großartigem Verantwortungsbewußtsein und
Weitblick zu Worte — bezeichnenderweise

nicht so sehr aus dem Chor der
«kolonialistischen» oder auch «antikolo-
nialistischen» Politiker der Mutterländer
als aus den Reihen der großen
Kolonialadministratoren, die mit den Realitäten
und Problemen der ihnen anvertrauten
Gebiete vertraut waren und, sei es auch
in paternalistischem Stil, deren Sache
vertraten; und diese Stimmen sind in Albertinis

Rückblick gebührend aus der
rhetorischen Tagesnorm ungetrübter
Selbstgratulation herausgehoben, in der sie in
ihrer Zeit meist untergingen. Dennoch
bleibt der Gesamteindruck einer Diskussion,

die sich im Kreise bewegte, bis die
gewaltsamen Umwälzungen nach 1940 den
Zirkel des Selbstgesprächs durchbrachen
und den theoretischen Erörterungen über
die Frage, ob und wann die Kolonialvölker
je zu Mitsprache oder gar Selbstbestimmung

«reif» sein würden, ein abruptes
Ende bereiteten. Denn was die hier mit
größter Gewissenhaftigkeit rekapitulierten
Argumentationen und Diskussionen der
Zwischenkriegszeit nachträglich so zäh-

168



flüssig und oft irritierend erscheinen läßt,
ist die Diskrepanz zwischen der Vielfalt
immer neuer oder neuinterpretierter Thesen,

Formeln und Konzeptionen und dem
tatsächlichen ImmobiUsmus dieser
Zwischenkriegszeit, die auch kolonialpolitisch
vielleicht die letzte Chance Europas oder
doch der übriggebliebenen Kolonialmächte
war. Auch die in dieser Zeit auftauchenden
und scheinbar in die heutige Gegenwart
weisenden Schlagworte des «Colonial
Development» und der «mise en valeur»
blieben im Zeichen der großen Depression
bloße Schlagworte oder Wunschträume
eines im Dienst stagnierender Mutterländer

gehandhabten Protektionismus, und
man mag heute melancholisch darüber
nachdenken, was eine noch unter dem
Kolonialregime begonnene positive
Entwicklungspolitik zu leisten vermocht hätte.
Wiederum mit der schon genannten
Ausnahme Indiens und der von Albertini mit
guten Gründen aus seiner DarsteUung
ausgeklammerten, doch gerade für den hybriden

«Spätkolonialismus» jener beiden
Jahrzehnte bezeichnenden Mandatsgebiete
des Nahen Ostens hat sich gerade in
diesem Zeitraum im Verhältnis der Kolonialmächte

zu ihren Kolonialgebieten praktisch

nichts geändert als der Stil und das

Vokabular, mit dem der status quo gerechtfertigt

oder seine eventuelle Änderung auf
eine unverbindlich ferne Zukunft vertagt
wurde; kaum je ist in diesen Diskussionen
eine Ahnung davon zu spüren, wie spät es

schon war. So ist Albertinis Buch wirklich,
wie es das kurze Vorwort ankündigt, «ein
Beitrag zum europäischen Selbstverständnis»:

zum Verständnis vor allem der
hartnäckig festgehaltenen Illusionen, in denen
Westeuropa — nicht erst seit dem Ersten
Weltkrieg — über sich selbst und seine
SteUung in der Welt befangen war.

Es ist selbstverständlich unmöglich, in
der Kürze einer Besprechung ein Werk
zusammenzufassen, das selbst so viele
Debatten, Thesen und Argumentationen
zusammenfaßt und seinerseits auf eine
systematische Zusammenfassung verzichtet.

Wer sich vergegenwärtigen will, wie in
den kritischen letzten Jahrzehnten der

europäischen Kolonialherrschaft die
maßgebenden Politiker, Prokonsuln oder
«Doktrinäre», ein Lord Lugard, ein Healey, ein
Harmand oder Lyautey die Aufgaben und
Ziele der Kolonisation interpretierten, wie
sich die Kompromisse zwischen
proklamierten Prinzipien und administrativer
Praxis in den offiziellen Texten spiegelten,
wie die Sonderfälle und Sonderprobleme
von Fall zu Fall in die herrschenden
Reichsideologien eingeordnet wurden und
sich dabei die Begriffe und Ideologien
selbst zu verschieben, zu verwirren und
manchmal ins Gegenteil zu verkehren
begannen, wird aU dies fortan bei Albertini
nachschlagen und dort alle wichtigen
Hinweise auf Quellen und Literatur finden. Er
wird wenigstens über die letzten Jahrzehnte
verfolgen können, wie sich die englische
Ideologie des Commonwealth von der
rassenstolzen Gemeinschaft angelsächsischer

Siedlungskolonien zum vielrassigen
« Völkerbund» und zum Klub gleichberechtigter

Nationen durchmauserte, wie viele
verschiedene Schattierungen von lokaler
Autonomie der Kolonialverwaltungen mit
mehr oder weniger großem Mitspracherecht

von Siedlerinteressen oder
«Eingeborenenvertretungen» als Stationen des

«self-government» interpretiert werden
konnten oder wie in der französischen
Kolonialdoktrin die utopische Idee der
«Assimilation» oder «Integration» —
unter deren Namen in Algerien und im
Senegal völlig Entgegengesetztes praktiziert

wurde — allmähUch ihre
Glaubwürdigkeit verlor, ohne doch in den
schlecht definierten oder nur verbalen
Ausweichpositionen der «Assoziation»,
der «Föderation» oder der «Communauté»

einen brauchbaren Ersatz zu
finden. Er wird sich dabei vor allem immer
wieder der verwirrenden Vieldeutigkeit all
dieser Terminologien bewußt, die häufiger
der Verschleierung als der Definition dienten

und in denen gerade die geläufigsten
Begriffe — angefangen bei «Kolonie» oder
«Dominion» — wie leere Worthülsen je
nach Zeitpunkt und Bedarf völlig verschiedene

Inhalte und Absichten in sich
aufnahmen, während umgekehrt die in Krisen-

169



Situationen serienweise neu geschmiedeten
Begriffe — wie «Trusteeship» oder
«Interdependenz» — zunächst nur neue Namen
für unverändert beibehaltene alte Zustände
waren. Gerade insofern solche Begriffe und
Konzepte der Eindeutigkeit und Verbindlichkeit

ermangeln und vor aUem das jeweilige

ideologische «Selbstverständnis» der
Kolonialmächte ausdrücken, erweisen sie
sich oft als schlechthin unübersetzbar: die
englische Kolonialdiskussion blieb denn
auch den Franzosen unverständlich — und
umgekehrt —, und beide lassen sich eigentlich

nur mit großem philologischem Apparat

und ausführlicher Exegese ins Deutsche
übertragen. Albertini behilft sich damit,
immer wieder im Original zu zitieren und
auch seinen deutschen Text mit französischen

und englischen Ausdrücken und
Satzteilen zu durchsetzen, was gelegentlich
zu grammatikalischen und orthographischen

Monstergebilden führt (und offenbar

auch die Korrektoren überbeanspruchte),

aber bei dieser Thematik schwer
zu vermeiden war; gerade der in ganzen
Kapiteln vorherrschende Zitatcharakter
gibt seinem Buch außerordentlichen
Dokumentationswert.

Zusammengehalten aber wird dieser

ganze Schatz von Exzerpten und Zitaten
durch den roten Faden eines bis ins
einzelne durchgearbeiteten Vergleichs
zwischen englischen und französischen
Kolonialkonzeptionen; und da Albertinis Arbeit
an diesem Werk in die Jahre des Algerienkriegs

und des Scheiterns der afrikanischen
«Communauté» fällt, ist es nicht
überraschend, daß der Vergleich eindeutig
zugunsten Englands ausfäUt. Nicht nur hat
der flexible englische «Pragmatismus»
auch in den selbstzufriedensten Idealisierungen

der kolonialen Mission Englands
selten so den Kontakt mit der Wirklichkeit
verloren wie das französische Beharren auf
juristisch verbindlichen und logisch
befriedigenden Abstraktionen, das sich doch in
der Wirklichkeit — besonders angesichts
von Grenzproblemen wie Algerien oder
Indochina — in unlösbare Widersprüche
verrannte und wahre juristische Monstrositäten

hervorbrachte, oder wie die immer

wieder verblüffende Fähigkeit der
französischen Kolonialrhetorik, sich an hohlen
Formeln zu berauschen: man lese etwa
als spätes Zeugnis imperialer Phraseologie
die Proklamationen der von de Gaulle
einberufenen « Reichskonferenz » in BrazzaviUe

im Jahre 1944 nach, aus der heute
eine nachträgliche Legendenbildung eine
programmatische Vorwegnahme der
kolonialen Emanzipation gemacht hat! Auf der
Ebene des «Selbstverständnisses», das
Albertini zum Gegenstand seiner Arbeit
gewählt hat, ist entscheidender, daß die
von der französischen Kolonialdoktrin auf
das «überseeische Frankreich» projizierte
Ideologie der Einheit von Nation, Staat
und — universeller! — Zivilisation in ihrer
theoretischen Konsequenz gar keinen
andern Weg zur Emanzipation als denkbar

erscheinen ließ als den völlig utopischen
des Aufgehens von «hundert Millionen
Franzosen aller Rassen und Farben» in
der Einen und Unteilbaren Französischen
RepubUk; weshalb die Entkolonisierung,
als sie sich schüeßlich gewaltsam in
Indochina und Algerien durchsetzte oder mit
einer Geste des Überdrusses im schwarzen
Afrika hingenommen wurde, nur in Form
einer Reihe von Niederlagen oder
Kapitulationen des nationalen Selbstbewußtseins

vor der Wirklichkeit vor sich gehen konnte.
Demgegenüber vermochte die britische
Ideologie des «self-government», auch
wenn sie zunächst nur für die britischen
Siedlungskolonien (die späteren «Dominions»)

galt und in den übrigen britischen
Besitzungen nur eine im Vergleich zur
französischen Praxis sehr großen Autonomie
der lokalen britischen Kolonialbehörden
bedeutete, schUeßUch auch den Weg aller
Kolonialgebiete zur gradueUen Selbstverwaltung

und endUch zur politischen
Unabhängigkeit als normale Entwicklung innerhalb

des britischen Reiches zu legitimieren
und in der zu nichts mehr verpflichtenden
Formel des «Verbleibens im Commonwealth»

bis zuletzt aufzufangen. Daß
Macaulay 1833 den Tag, an dem Indien
dereinst unabhängig würde, als «den
stolzesten Tag der britischen Geschichte»
bezeichnet hatte, war zwar ein Jahrhundert

170



lang keineswegs die praktische Leitidee der
englischen Politik in Indien, doch es
erlaubte 1947 Ministerpräsident Attlee, der
englischen ÖffentUchkeit den Abzug aus
Indien «nicht als Abdankung, sondern als
ErfüUung der britischen Mission» zu
präsentieren: der Auftakt zur fortan
unaufhaltsamen Auflösung des Weltreichs, dessen

Zentralbastion Indien gewesen war,
erschien im Ruhmesglanz einer triumphalen

Selbstbestätigung. In der zentraUstischen

französischen Kolonialdoktrin waren
keine solchen Linderungen zu finden. Und
hier, in der kritischen Phase des Rückzugs
aus unhaltbar gewordenen Positionen,
haben Kolonialdoktrinen und
Kolonialideologien zweifeUos eine sehr reale RoUe
gespielt, die sich freüich wie die aUer
psychologischen Faktoren der Messung
entzieht: da für jeden Schritt dieses Rückzuges

in innenpoUtischen Auseinandersetzungen,

in Regierungen, Parlamenten
und öffentlichen Meinungen der Mutterländer

die legale Sanktion erkämpft werden

mußte, war es für den ganzenVerlauf
der Machtübergabe entscheidend wichtig,
ob die bis dahin proklamierten Prinzipien
diesen Rückzug rechtfertigten und erleichterten,

wie in England, oder ob sie ihn
durch eigentliche Tabus erschwerten und
verhängnisvoll verschleppten, wie in Frankreich.

Vieles am Gelingen oder Mißlingen
der geordneten Machtübergabe erklärt sich
aus diesen diametral entgegengesetzten
ideologischen Voraussetzungen.

Die historische Aufarbeitung der
Kolonialdiskussion des letzten Halbjahrhunderts
in den wichtigsten kolonialbesitzenden
Ländern Westeuropas erhellt so einen
wichtigen psychologischen Aspekt des

Entkolonisierungsprozesses, den ein
einseitig auf politische und wirtschaftliche
Machtverschiebungen gerichtetes Denken
leicht übersieht oder unterschätzt. Nichts
gerät schneller in Vergessenheit als die
Vorstellungen, die man sich gestern oder
vorgestern von der Zukunft machte,
obwohl auch sie an der Gestaltung dessen

mitwirkten, was damals Zukunft war und
heute bereits wieder Vergangenheit ist.
Wir haben Albertini für diese gewissen¬

hafte und systematische Zusammenfassung

einer vergangenen Zukunftsdiskussion
zu danken, die uns intensiv einen eben erst
entschwundenen Zustand des europäischen
Selbstbewußtseins in Erinnerung ruft. Da
dieser Aspekt des «SelbstVerständnisses»
in Albertinis Arbeit völlig im Vordergrund
steht, mag freilich der Eindruck einer
gewissen Überbewertung des Ideologischen

entstehen, der dem Verfasser gewiß
fern liegt. Verschieden waren ja nicht nur
die politischen Strukturen Englands und
Frankreichs und die Kolonialdoktrinen,
in denen sie sich spiegelten, sondern auch
die Koloniaheiche selbst, auf die sie
angewandt werden sollten: das über alle Kontinente

ausgebreitete britische See- und
Welthandelsreich, das — von der Sezession der
Neuengland-Kolonien abgesehen — ohne
Bruch der Kontinuität aus dem 18. ins
20. Jahrhundert weitergebaut wurde und
sich stets im polaren Spannungsbereich
zwischen weißen Siedlungskolonien einerseits

und indischem Imperium anderseits
entwickelte, und der zur Hauptsache erst
von der Dritten französischen Republik
errichtete kompakte Block afrikanischer
Kolonien, dessen Besitznahme für das
französische Nationalbewußtsein die
Niederlage von 1871 kompensierte, zum
Gegenstand des patriotischen Kults der
«Grande Nation» wurde und als Militärlager

und Rekrutierungsgebiet in beiden
Weltkriegen eine RoUe spielte, zu deren
Rechtfertigung die Assimilationsideologie
unentbehrlich war: aus Nordafrikanern
und Senegalesen «Franzosen machen»
hieß vor allem, sie zu französischen Soldaten

machen.
Der Vergleich der Doktrinen hat seine

Grenze in der Unvergleichbarkeit der
Dimensionen, der Territorien und der
Situationen. Das britische Reich war das

einzige wirkliche Weltreich der Neuzeit,
und in ihm haben sich die entscheidenden
Akte der Kolonisation wie der Entkolonisierung

abgespielt, der Aufbau der
weltumspannenden «angelsächsischen
Völkergemeinschaft» — zu der die Vereinigten
Staaten ebenso zu zählen sind wie die
Dominions — und jenseits der Farben-

171



schranke der Aufbau des indischen
Reiches und seine geordnete Übergabe an
Indien. Das auf unvergleichlich viel schmalerer

Basis errichtete französische Reich
hatte weder ein Gegenstück zu den Dominions

noch zu Indien; und umgekehrt
hatte das britische Reich kein Algerien —
das einzige vergleichbare britische
Reichsproblem, an dem England mindestens so
kläglich scheiterte wie Frankreich in
Nordafrika, wäre Irland, und die «irische
Frage» hat sich denn auch als älteste
Kolonialfrage Englands seit Edmund Burke
intensiv mit aUen Fragen des «Empire
and Commonwealth» vermengt; doch ihre
schließliche gewaltsame Lösung, die ja
auch noch in den von Albertini behandelten

Zeitabschnitt fällt, bleibt selbstverständlich

außerhalb seiner Darstellung. In
jenem Teil der Welt aber, wo beide
tatsächlich vergleichbar sind, in Westafrika,
haben sich englische und französische
Kolonialpolitik in der Praxis, auf der
Ebene der district officers und chefs de
cercle, weit weniger unterschieden als in
der Theorie: Frankreich hat weniger
«assimiUert» und England weniger «indirekt

regiert», als es die Doktrin postulierte,
Frankreich hat weniger «balkanisiert» und
England weniger «lebensfähige Föderationen»

hinterlassen, als es im Moment
der Machtübergabe scheinen mochte, und
das Erbe Lord Lugards sticht heute nicht
mehr so eindeutig vorteilhaft vom Erbe

de Brazzas und Faidherbes ab. Anderseits
wäre zu fragen, ob die jähe, schockartige
Ernüchterung, mit der Frankreich 1958

bis 1962 sein Koloniaheich liquidierte,
letzten Endes nicht für das französische
Selbstverständnis wohltätiger war als die
lindernde Illusion des bewahrten
Commonwealth, die es der englischen
Öffentlichkeit ermöglichte, ein Weltreich zu
verlieren, ohne es eigentlich zu merken, und
die dafür die über Jahrzehnte hingezogene
«nachviktorianische Epoche» Englands
zum endlosen Katzenjammer werden läßt.
Die als verfassungsrechtliche Konstruktion

totgeborene französische «Communauté»

hat heute in Afrika mindestens
soviel Realität wie das zum vornherein
strukturlose britische Commonwealth, und
das Frankreich de Gaulles brüstet sich
nachträglich mit ebenso großem und ebenso

prekärem Erfolg seiner glorreich erfüUten
Mission, die Kolonialvölker zur
Unabhängigkeit geführt zu haben, wie das England

Harold Wilsons. Wie weise oder
töricht vor dem Rückzug diskutiert wurde
und wie gefaßt er voUzogen wurde, hat
am Resultat wenig geändert.

Herbert Lüthy

1 Westdeutscher Verlag, Köln und
Opladen, 1966. Band I der «Beiträge zur
Kolonial- und Überseegeschichte», hg.
von R. v. Albertini und Heinz Gollwitzer.

172


	Bücher

