
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 2

Artikel: Der Schweizer Humanismus und die Anfänge der Eidgenossenschaft

Autor: Wehrli, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schweizer Humanismus und die Anfänge der
Eidgenossenschaft

MAX WEHRLI

Im Bereich nationaler Ideenbildung begegnen sich die politisch-geschicht-
Uchen Kräfte mit der literarischen Einbildungskraft. Im folgenden handelt
es sich demnach um ein Thema auf der Grenze zwischen Geschichts- und
Literaturwissenschaft. Diese beiden lassen sich ja auch sonst oft nicht
trennen. Dichtung, Literatur irgendwelcher Art kann und will poütisch-
geschichtüche Wirkungen haben, die oft nicht ohne Sprengkraft sind. Umgekehrt

hat die Geschichte ihre Spiegelungen in der Literatur; die Geschichtsschreibung

enthält ein eminent dichterisches Element. Literaturwissenschaft
und Geschichtswissenschaft sind aufeinander angewiesen. Die Erforschung
der älteren Schweizergeschichte ist nicht nur ein Problem von Tatsachen,
die allein durch Urkunden zu ermitteln und zu belegen wären. Sie hat auch,
zum Verständnis der Tatsachen, die leitenden Ideen und die jeweiüge
Sinngebung der Tatsachen und Vorgänge zu berücksichtigen, und sie hat zu
bedenken, daß auch heute noch jede geschichtliche Darstellung perspektivisch

ist, eine Interpretation darstellt.

Werdendes Selbstbewußtsein

Die Zeit des frischesten Selbstbewußtseins der Eidgenossenschaft und
zugleich die ihrer relativ größten Machtfülle fällt wohl nicht zufälüg zusammen

mit der Zeit des sogenannten Humanismus, der in Deutschland wie in
der Schweiz seine große Zeit in den zwei bis drei Jahrzehnten vor der
Reformation erlebt hat. In diesen Jahrzehnten, vor allem zwischen 1510 und 1520,

spitzt sich die innere und äußere Auseinandersetzung um Sinn und Ziel
der Eidgenossenschaft zu, es bildet sich eine Mythologie und Ideologie,
mit der nun auch rückwirkend die eigene Entstehung und Geschichte
begriffen werden. Hier liegen damit auch die Anfänge eines eigentlichen
schweizerischen Nationalbewußtseins. Ein Stück früher eidgenössischer
Ideologiebildung, Grundlagen eidgenössischen Ideengutes, sollen anhand
einiger allgemein-üterarischer Texte aus dieser Zeit umrissen werden.

Die Existenz und die Geschichte eines Volkes mögen eine rein vitale
Basis haben, und der Aufstieg der Eidgenossen im 14. und 15. Jahrhundert

127



ist in diesem Sinn wohl ein elementares, unter Umständen revolutionäres
Geschehen ohne allzuviel Selbstreflexion. Vor den Burgunderkriegen sind
uns denn auch wenige Zeugnisse einer ideologischen Besinnung,
Rechtfertigung und Zielsetzung überliefert; eine eidgenössische Geschichte als
Ganzes konnte auch noch kaum erkannt werden. Jetzt aber werden sich
die Eidgenossen ihrer Unverwechselbarkeit und Bedeutung voll bewußt,
und jetzt wird es auch nötig, nach außen und nach innen in den politischen
Problemen einen grundsätzlichen Weg zu formuheren — etwa im Verhältnis
der bäuerlichen zu den städtischen Orten oder der aristokratischen Führung
zu neuen revolutionären Tendenzen, oder im Verhältnis zum Reich und
den übrigen europäischen Mächten, oder, schließlich, seit der Reformation,
im Verhältnis der konfessionellen zu den politisch-nationalen Gesichtspunkten

und Werten. Und hier tragen nun, das gilt es auszuführen, die
Gebildeten (im Sinn der Zeit) mit ihrer Stellungnahme, mit ihrer geistigen
Bewältigung des eidgenössischen Problems Entscheidendes bei. Diese
Bildungselite aber können wir als humanistisch bezeichnen, auch wenn damit
das Wort in etwas weiter Bedeutung genommen ist. Wir meinen zwar auch
zuerst die Vertreter jener bestimmten geistigen Bewegung, die in üterarisch-
gelehrter Bildung, in einem freien, geselligen Menschentum und im Blick
auf die neu erlebte klassische Antike ihre Erfüllung sucht. Doch ist es

umgekehrt gerade kennzeichnend für einen Humanismus in der Schweiz,
daß er unmittelbarer, praktischer dem politischen und sozialen Leben
verpflichtet bleibt und die formale Bildung keineswegs um ihrer selbst willen
pflegt. Das leuchtendste Beispiel hiefür ist Vadian, der als Schüler des

Erzhumanisten Konrad Celtis, als Gelehrter mit bedeutendem Namen, als

Rektor der Wiener Universität und auf der Höhe seines humanistischen
Wirkens sich entschüeßt, als Stadtarzt nach St. Gallen zurückzukehren —
wo er dann freilich als Rat und Bürgermeister zum politischen und religiösen
Führer nicht nur seiner kleinen Stadt werden sollte. Aber man darf wohl
überhaupt sagen, daß der Humanismus nicht weniger humanistisch bleibt,
wenn er sein rhetorisches Wesen abgestreift hat.

Verschiedene Typologien

Doch grenzen wir das Thema näher ein. Es gibt natürhch auch andere
geistige Welten als die der jungen klassischen Bildung, welche dem
eidgenössischen Selbstverständnis Argumente und Maßstäbe rationaler oder
bildhafter Art liefern konnten; das klassische Altertum ist da weder ganz
einzig noch ausschließlich. So begegnen vor aüem, in alter mittelalterhcher
Tradition, Bezugnahmen auf die Urbilder des Alten Testaments, wo immer
das ideale Bild eines Herrschers, die Vorstellung eines Streiters für Gott

128



oder die Idee eines Gottesvolkes zum Ausdruck kommt. Nicht selten
vergleicht sich so das kleine Volk der Eidgenossen mit dem auserwählten Volk
Israel. Ir sind gefüeret als Israel durchs mer mit kleinem schaden heißt es in
Mathis Zollers Murtenüed, und der Topos wird dann für die Reformierten
von neuem lebendig: din volk usserkorn nennen sie sich in einem Kappelerlied.

Das Aufbrechen des Sonnenscheins zu Beginn der Schlacht wird von
Murten und auch schon von Grandson berichtet und ausdrückUch einmal
auf Josuas Sonne von Gibeon bezogen1. Johannes von Winterthur schon
schildert einzelne Phasen der Morgartenschlacht mit Worten aus dem Buch
Judith und setzt damit die Eidgenossen dem Volke Gottes gleich. In
mindestens sieben Standesscheiben im Kreuzgang des Klosters Wettingen sind
eidgenössische Ereignisse neben vergleichbaren alttestamentlichen
abgebildet2. Dieses typologische System ist natürUch vor allem im geistlichen
und volkstümlichen Bereich zu Hause.

Im ganzen wichtiger ist vielleicht gerade für die Volksdichtung eine
andere Bezugswelt: die deutsche Heldensage. Eine noch ungedruckte Zürcher

Dissertation von Viktor Schlumpf hat hiezu erstaunliches Material
gesammelt3. Im 15. Jahrhundert ist allgemein im deutschen Sprachbereich
eine neue Popularität der alten Heldendichtung festzusteUen, in Liedern
und Epen, vor allem aus dem Stoffkreis um Dietrich von Bern (dem Heros

eponymos unserer heutigen Bundeshauptstadt!), von Eckenlied und
Nibelungenlied. Die historischen Volksüeder der Eidgenossen zeigen immer
wieder Anspielungen auf diese Heldenwelt, brauchen verwandte altertümliche

metrische Formen, gleiche formelhafte Elemente in Motivik, Vers und
Wortschatz. Es ist unverkennbar, daß das neue heroische Leben der
Eidgenossen formuliert wird und sich selbst versteht unter anderm mit Hilfe
dieser vorgeprägten Muster der abgesunkenen deutschen Heldendichtung —
das vieUeicht schönste Beispiel dafür ist das alte Näfelserlied4. Doch handelt

es sich hier um volkstümliche, weithin unreflektierte Vorgänge, die
für die eigentliche eidgenössische Ideenbildung kaum von entscheidender
Bedeutung sind.

Der Nationalgedanke des Humanismus

Entscheidend wird vielmehr dafür die moderne Bewegung des Humanismus.
Hier erst kann sich die nationale Existenz in größeren Zusammenhängen
orientieren und rechtfertigen; hier stehen die literarischen und gelehrten
Mittel zur Verfügung, das nationale Geschehen auf den Hintergrund der

großen klassischen Vorbilder des Altertums zu projizieren, in den Rahmen
des mächtig geweckten historischen Bewußtseins zu stellen und vor allem
auch, sich vor einer großen Zukunft zu sehen5. Heinrich Glareans großer

129



Panegyrikus (1514) preist die Eidgenossenschaft nicht nur wegen ihrer
ruhmwürdigen Herkunft und ihrer Schönheit und Größe, sondern im selben

Atemzug als Hort der neuen humanistischen Bildung, als Heimat vieler
praeclara ingenia et viri dodi6. Es ist ja allgemein erst der Humanismus
gewesen, der den Nationalgedanken bewußt entwickelt und das Vaterland
als ein echtes Humanum begriffen hat. Es geschah in der ganzen, renaissancehaften

Frische einer Neuentdeckung, eines beglückenden Gewinns an
Leben, Wirklichkeit und Wert, zugleich aber natürUch auch schon mit allen
jenen Unarten, die dann, wenn sie sich verabsolutierten, zu den bekannten
Lastern des Nationalismus werden konnten. In Deutschland ist die
humanistische Nationalidee italienischer Import, für den vor aüem der große
Enea Süvio Piccolomini verantwortlich war; der deutsche und mit ihm der
schweizerische Humanismus imitierten da neidvoll den itaUenischen, und
Eifersucht und Minderwertigkeitsbewußtsein bheben eine unangenehme
Beigabe des deutschen Nationalgefühls für Jahrhunderte. Anderseits ist in
einer solchen Übernahme des Nationalgedankens doch auch vorausgesetzt,
daß das Nationale nur im Rahmen des gemeinsam Humanen sinnvoU ist,
und der Humanismus selbst war ja auch, vor allem bei Erasmus, im tiefsten
kosmopolitisch gesinnt. In Deutschland hat wohl am eindrucksvoUsten
Konrad Celtis zu einem neuen schönen Leben in einer freien, ruhmreichen
Nation aufgerufen und dazu auch die bezeichnende Formel vom amor
litterarum etpatriae geprägt7. Es ist, wie wenn sich in den gerade in Deutschland

höchst unklaren Begriffen der Nation, des Vaterlandes, der Heimat,
der Civitas, des Volkes oder des Reichs der Inbegriff aller Werte des neu
entdeckten Diesseits versammelt fände, als eine Art humanistischer
Religionsersatz.

In der eidgenössischen Anwendung erhielten aUe diese Begriffe eine
andere Bedeutung und vor allem eine größere Konkretion. Hier ging es um
die Burgunderkriege und nicht um die Schlacht im Teutoburgerwald, um
einen überbhckbaren, aktuellen Staatenbund und nicht um ein nebuloses
Germanien oder das versunkene römische Reich. Dennoch bleiben auch
hier die Begriffe variabel und unscharf, vor allem wegen der Lockerheit des

Bundes selbst und infolge der sich wandelnden Bedeutung der VorsteUung
vom Reich. Die doch wohl humanistische Bezeichnung vatterland (aus
patria) für die Eidgenossenschaft erscheint zuerst um 1470, ihr Inhalt wird
in den folgenden Jahrzehnten immer voller, erhält bei Zwingli fast religiösen
Klang vor allem in der Formel Vaterland und friheit, zieht sich dann aber
wieder oft auf engere Bedeutung zusammen8. Noch der Zürcher Steinmetz

Christoph Gaßmann, der 1724 aus langjähriger russischer Gefangenschaft

von Astrachan über Moskau, Preußen und Basel nach Hause zurückkehrte,

meint mit seinem geliebten Vatterland nichts anderes als sein Dorf
Albisrieden 9.

130



Es macht das gefährUch mißverständliche Wesen des Nationalbegriffs
bis heute aus, daß er ganz verschiedene Inhalte annehmen kann und sich
je nach den politischen, sozialen und geographischen Umständen anders
thematisiert und kombiniert: als räumliche Heimat verschiedenen Umfangs,
Staat, Glaubens- oder Spracheinheit, als geschichthche Gemeinschaft
irgendwelcher Art, und je mit gemeinsamer heroischer Erinnerung oder gar
einem Mythus. Das eidgenössische Nationalgefühl hat sich auf zwei dieser
Größen kaum je stützen können und woUen, auf Glaube und Sprache.
Wenn sich in Deutschland das Luthertum mindestens in späterer Zeit
geradezu mit dem wahren Deutschtum samt deutscher Kirche und deutscher
Bibel identifizierte, so wurde in der Schweiz der Zwiespalt zwischen
konfessioneller und eidgenössischer Verpflichtung stärker empfunden. ZwingU
hat zwar im Namen Wilhelm Teils, des ersten anhebers eidgnössischer
fryheit die Innerschweizer Orte beschworen, sich dem neuen Glauben offen
zu zeigen10. In Zürich überhaupt sind die führenden Männer der
Reformation, wie Zwingli, der Chorherr Utinger, Werner Steiner oder dann
Heinrich Bulünger, eigentüche Träger des eidgenössischen Gedankens;
doch wenn die Waldstätte kathoUsch blieben, so war ihnen deshalb der
eidgenössische Nationalcharakter gewiß nicht abzusprechen. Was die Sprache
betrifft, so verstand sich zwar die alte Eidgenossenschaft, vor allem in den
Burgunderkriegen, durchaus als deutsch, ja es kam in Freiburg zu heftigen
antiwelschen Reaktionen11. Anderseits war die politische Trennung von
den Reichsdeutschen doch zu tief, als daß die Sprache hätte als eigener
nationaler Besitz empfunden werden können — wogegen der deutsche
Humanismus und noch die deutsche Romantik nur und gerade in der
Sprache ihren eigentUchen Nationalgeist erkennen wollten und entsprechend
mit den verwegensten Sprachtheorien der Nation und ihrer Größe auf die
Spur zu kommen suchten.

Freie Res publica

AUes beruhte bei den Eidgenossen zunächst auf der konkreten
politischkriegerischen Existenz ihrer neuen Patria und Nation. Das heroische
Selbstbewußtsein, der Charakter eines Bundes freier Republiken aus Bürgern und
Bauern hatte wenig Vergleichbares in der Welt der spätmittelalterlichen
FeudaUtät, der Städte und der beginnenden modernen Territorialstaaten.
Der Blick auf das repubhkanische Rom und die altgriechischen Republiken
war von der Sache her nahegelegt und im Geiste des Renaissance-Humanismus

gegeben. Auch vom römischen, christUchen und eben deutschen Reich
her haben die Eidgenossen ihre Legitimation im Sinne urtümücher Reichsfreiheit

gesucht — darüber wird noch zu reden sein. Doch zunächst ist es

131



das Phänomen der kriegerisch-republikanischen Selbständigkeit, der
Vertreibung und Abwehr fremder Mächte, das im Ausland wie in der
Eidgenossenschaft selbst im Vordergrund stand und sogar die Gegner unter
den Humanisten zur Bewunderung zwang. Ausgerechnet Konrad Celtis,
eine eigentUche Stütze des maximilianeischen Humanismus, feiert die

Eidgenossen als einzigen Stamm der Germanen, der noch frei sei und — wenn
auch wild und blutdürstig — mit den eigenen Waffen Justitium et leges
bewahren könne12. Wilibald Pirckheimer verhehlt in seinem Bericht über
den Schwabenkrieg nicht seinen Respekt vor dem eidgenössischen Gegner,
seiner Tapferkeit und seiner Mannszucht; und noch der bayrische Hof-
historiograph Aventin billigt den Eidgenossen die beste und gerechteste
Regierungsform zu13. Der Locus classicus aber stammt von Machiavelli
mit seiner Bemerkung, die Schweizer seien das einzige Volk, das in Religion,
Lebensführung und militärischer Einrichtung «nach dem Vorbild der
Alten» lebe14. (Die Gegenstimmen fehlen nicht, in welchen die Eidgenossen
als Verräter, Reichsfeinde, schlimmer als die Türken, als Pöbel und
Kuhschweizer, als hochmütig und geldgierig verschrieen werden — auch sie

sind humanistisch.) Am schwungvollsten hat wiederum Glarean in seiner

Descriptio Helvetiae den Lobpreis der gens helvetica bello inclyta gesungen,
ihren Kampf für die Freiheit und gegen die Tyrannen verherrlicht. Und
fast schon wie Albrecht von HaUer preist er das schlichte, treue und fromme
Alpenvolk, das bescheiden und genügsam lebt in pia simplicitas und bona
virtus.

Adel und Bauerntum

Dieses idyllisch-humanistische Lob des Landvolks verbirgt eine recht
schwierige und hartnäckige Auseinandersetzung um die Legitimation der
Eidgenossenschaft, deren Kern und Ursprung aus Bauernvölkern bestand.
In steigendem Maß stellte sich der Aufstieg der Eidgenossen dar als ein

Triumph rebellischer Bauern gegen die feudale Ordnung, gegen Adel und
Reich. In Felix Hemmerlins, des Zürcher Frühhumanisten, Dialog über
Adel und Bauerntum15 zeigt sich noch am schärfsten dieser antieidgenössische

Affekt und der Versuch, die Bauernrepubliken als solche als illegitim,
ja als widernatürlich darzustellen. Auf der andern Seite entwickeln die
Eidgenossen vor allem in ihrer volkstümlichen Literatur eine eigentliche
Ideologie der tüchtigen, braven, wackeren Bauern, die über die übermütigen
Herren siegen. Sie versehen sich da nicht nur mit der stehenden Bezeich-

nung frume puren (im Sinn von tüchtig, aber auch schon fromm), sie nennen
sich provokant auch edle puren, und schließlich sind es sogar die frumen
edlen puren16. Über diese doch etwas unverfrorene Formel macht sich schon

132



vor Hemmerlins Zeit der Toggenburger Heinrich Wittenwiler lustig, indem
er von eslen pauren spricht und in seinem großen Bauernepos überhaupt
ein ins Groteske und Grausige gesteigertes Bild entarteten Bauerntums
zeichnet — offenbar im Vollgefühl eines Stadtbürgers von Lichtensteig. In
den homerischen Krieg zwischen den Dörfern Lappenhausen und Nissingen
läßt er übrigens die großen Gestalten der Heldensage ebenso wie die

Eidgenossen eingreifen17. In Lied, Volksdrama und Flugschrift der Eidgenossen

wird der einfache Schweizer Bauer zu einem eigentlichen Idealtypus.
Am schönsten ist es der Fall in dem Zürcher Spiel von den alten und jungen
Eidgenossen, das der Zürcher Scholarch Balthasar Sproß 1514 inszenierte18.
In heftigem Gespräch wird da ein hochmütiger, adelsfreundlicher Franzose

von einem Schweizerbauern in die Schranken gewiesen. Die Eidgenossen
haben den übermütigen Adel vertrieben, ja sie kehren nun den Spieß um:
der adel von der burscheit thuot entspringen, wan die buren thuend nach der

tugent ringen. Und dafür zitiert der in Paris gebildete humanistische Stadt-
zürcher den Römer Cincinnatus, der vom Pfluge weg zum siegreichen
Feldherrn wurde. Ja der ganze römische Adel sei bäurischen Ursprungs gewesen.
Und so kann der alte Eidgenoß sagen: edellüt sind buren worden, und die
buren edellüt so sind die Schwizer all edelmann. Es mag in solchem
Pathos auch die reUgiöse Symbolik des Bauern als des ursprünglichen
Menschen, als Adam, nachwirken, wie sie — allerdings auch im frühen
Humanismus — im berühmten «Ackermann aus Böhmen» erscheint.
Religiöse Funktionen erhält der Bauer dann zumal in der schweizerischen
Reformation als Anwalt des Evangeliums, bei Nikiaus Manuel und in der

Flugschriftenliteratur, etwa dem «Karsthans». Entscheidender ist in unserm
Fall doch wohl zunächst die humanistische Linie : bei Dante, Poggio, Enea
Silvio und andern wird eine humanistische Relativierung oder gar Verachtung

des Geburtsadels deutUch, im Namen eines wahren Adels, der auf den
rein menschlichen Qualitäten der Bildung und des Charakters beruht19.
Bei den Eidgenossen zeigt sich nun, ähnlich wie übrigens in der Stellung
zum Reich, dennoch das fast rührende Bemühen, den Vorwurf der Rebellion
und der grundsätzlichen Mißachtung des Geburtsadels abzuwehren. Sogar
Petermann Etterlin betont, daß dem Adel seine Ehren gebühren, sofern er
nicht tyrannisch werde20. Der Zürcher Chronist Brennwald stellt an die

Spitze seiner eigentlichen Schweizergeschichte ein Adelsregister; Johannes
Lenz und Josias Simler suchen den Vorwurf der Adelsfeindlichkeit zu
entkräften, und Tschudi geht bekanntlich so weit, daß er die gesamten
Freiheitshelden nobiUtiert von Arnold von Melchtal und Werner von Stauffacher
bis zu — Tschudi selbst, dem er eigenhändig einen Adelsbrief gefälscht hat,
ohne ihn freilich selbst schon zu benützen. Auch der rein moraUsche Adel
drängt im Denken der Zeit eben doch wieder zur äußeren, institutionellen
Manifestation zurück.

133



Altrömische Helden

Doch wenden wir uns wieder zur altrömischen Stiüsierung des eidgenössischen

Bewußtseins. Im Spiel von Balthasar Sproß erscheinen nicht nur die
poUtischen Mächte der Gegenwart, um die Eidgenossen zu ermahnen oder
sie für sich zu gewinnen, sondern auch die antiken Heroen: Horatius Codes,
Mucius Scaevola, Scipio Africanus und Hannibal. Glarean zählt in langer
Reihe, von Äneas an, die Heldengestalten des frühen Rom, crescentis
Romae, als Vorbild auf, im selben Atemzug wie die eigenen Vorfahren.
Bulhnger schrieb 1533 zur patriotischen Ermahnung sein Drama von Lukretia,

über einen Vorbildstoff, der schon im Prolog des alten Urner Tellen-
spiels beschworen wird. Eine ganze Reihe von sogenannten Römerdramen
ist für das 16., 17. und wieder 18. Jahrhundert für die schweizerische Literatur

bezeichnend21.
Wiederum ergibt sich hier die Möglichkeit, typologische Beziehungen

im einzelnen herzustellen oder schweizerische Vorgänge nach klassischen
Mustern zu stilisieren, wenn nicht gar zu erfinden. Zu den schweizerischen
Helden gehört etwa der Zürcher Bürgermeister Rudolf Stüßi, der die Brücke
über die Sihl vielleicht nach dem Muster des Horatius Codes auf der
Tiberbrücke mit seinem Leben verteidigt hat. Diese Tiberbrücke spielt übrigens
auch bei den fabulösen Herkommensgeschichten der Eidgenossen eine
Rolle. Die Überlieferung von Lukretia ist vielleicht nicht ganz unbeteiligt
an der Entstehung eines Nidwaldner Gegenstücks, der Geschichte vom
Vogte Wolfenschießen und der hübschen Frau des Kuno ab Altsellen.
Über Brutus und Teil ist noch zu reden. In großem Stil und doch bis ins
einzelne hinein wird die eidgenössische Heldengeschichte ins Antike, in
die römischen oder trojanischen Kämpfe zurückgespiegelt in der humanistischen

Epik, das heißt in Glareans Näfelserepos22 und in des Simon Lemnius
Rhäteis23. Die Grenze zwischen dichterischer und chronikalischer
Darstellung ist aber nie scharf zu ziehen.

Landeskunde und Geschichtsschreibung

Wir kommen damit zu den großen humanistischen SelbstdarsteUungen der
Eidgenossenschaft in Landeskunde und Geschichtschreibung. Es ist vielleicht
die erste und echteste der humanistischen Unternehmungen im Bereich des

nationalen Gedankens, den Begriff der Heimat als Land und Volk, als
Raum und Landschaft noch diesseits aUer aktuellen Staatlichkeit zu fassen

und darzustellen. Da wirkt zunächst ein ganz spontanes Glücksgefühl,
einen eigenen Ort, eine eigene Herkunft zu haben, und das kann nun mit
antikischen Mitteln formuliert werden. So leistet etwa Glarean in seinem

Odoeporicon, dem Gedicht über die Heimkehr ins Vaterland24, eine eigent-

134



liehe Entdeckung der heimatlichen Berglandschaft, und zwar mit Mitteln
aus den Bucolica Vergils, zweieinhalb Jahrhunderte vor Geßner und auch
in erstaunheher Vorwegnahme der «Elegie an mein Vaterland» von J. G.
Salis-Seewis. Die gelehrte Systematik aber erstrebt nun eine wissenschaftliche

Landeskunde. Nach dem itaUenischen Vorbild der Italia illustrata
haben sich die meisten deutschen Humanisten um eine (nie vollendete)
Germania illustrata bemüht, eine historisch fundierte, aber auch durch
eigenes Erwandern und Erforschen gewonnene Gesamtdarstellung und
-erläuterung25. Von Celtis bis Aventin war dabei leitend ein methodischer
Gedanke und zugleich ein hoher künstlerischer Reiz: im gegenwärtigen
deutschen Reich soll das alte Germanien des Tacitus und der antiken
Geographen als noch und wieder lebendig aufleuchten; umgekehrt gesagt:
die Konstanz, die Kontinuität des römischen Reichs soll deutlich und damit
auch die bis heute unausrottbare Gleichung Deutschland Germanien
aufgestellt werden.

Im kleinen Bereich der Eidgenossenschaft hat der Gedanke der
Topographie oder der topographischen Fundierung der Landesgeschichte eine
besonders schöne und leichte Ausführung finden können. Vorangegangen
ist Albrecht von Bonstetten mit seiner Superiorls Germaniae confoederationis
descriptio von 147926. Er unternimmt nichts Geringeres, als den Bund als

Herz und Mittelpunkt Europas nachzuweisen: cor etpunetus médius Europae.
In seinem weltgeographischen Schema ist nämhch die Rigi der Mittelpunkt,
die Regina montium, um die herum sich die eidgenössische Landschaft in
vier Himmelsrichtungen lagert, in den vier Flußlandschaften der Thur, der
Limmat, der Reuß und der Aare. Die Vierzahl, die auch bei Glarean wiederkehrt,

steht wohl in Analogie zu der mittelalterlichen VorsteUung der vier
Paradiesesströme. Denn Glarean spricht nun, in seiner Descriptio von 1514,

ausdrücklich vom Elysium. Er hat aber den Mittelpunkt auf den Gotthard
verschoben, in die Alpen als dem caput Europae, und er spricht nun nicht
mehr vom oberdeutschen Bund, sondern von Helvetien, dem Land diesseits

des Rheins, das heißt der Grenze gegen die Barbaren. Die großen Meister

der eidgenössischen Togographie aber werden — abgesehen von einem

eigentlichen Geographen wie Konrad Türst (1497) — Stumpf und Tschudi
sein.

Auch hier aber drängt alles zur Geschichte und Geschichtschreibung2"''.
Die Landeskunde ist nur möglich mit Hilfe antiker Autoren, und sie will
ja die Tiefe der Geschichte in die Gegenwart hereinholen. Diese Gegenwart
selbst aber sucht sich auch unmittelbar in der geschichthchen Erinnerung
neu zu fassen oder in der Vergangenheit zu spiegeln. Das spätere 15. und
das frühere 16. Jahrhundert bringen jene einzigartige NationaUiteratur der
volkstümlichen oder gelehrten Chroniken hervor, die zusammen eine

unvergleichliche Erzählwelt darstellen. Auch innerhalb der deutschen

135



Literatur der Zeit gibt es nichts, keine Romandichtung oder Epik, die an
erzählerischer Kraft, an Reichtum und Aktualität mit der Chronistik zu
vergleichen wäre. Goethe hatte Grund, die Chroniken des Gilg Tschudi
und des Johannes Aventin zu preisen, weil man aus ihnen einen trefflichen
Menschen bilden könne, ohne ein anderes Buch zu gebrauchen28. Der
Schwerpunkt dieser Literatur liegt zweifellos im schweizerischen Beitrag,
der in besonderem Reichtum nicht nur alle Formen und Stile und sozialen
Ebenen aufweist, sondern auch, in der Konvergenz auf das aktuelle
eidgenössische Thema, zu einem wirkUchen Ganzen zusammentritt, mehr als
die humanistische, stadtbürgerliche oder höfische Historiographie in
Deutschland. Diese erzählerischen Qualitäten, die uns hier besonders
interessieren, stehen freilich oft oder meistens im Konflikt mit den
Forderungen strenger Wissenschaft; gerade ein ganz großer Geschichtskenner
und Forscher wie Tschudi29 läßt sich durch seine einzigartigen Einsichten
überwältigen und zu einer Hybris der Geschichtskonstruktion, ja der
Fälschung verführen. In den mehr volkstümlichen Chroniken liegt das
Erzählerische und Historische näher beisammen, und der große Anteil der Phantasie

ist verständlicher. Daß aber anderseits auch der kritische, fast im
modernen Sinn denkende und forschende Historiograph nicht fehlt, das

belegt wiederum der große Vadian; er ist hier zu nennen, auch wenn es

gerade etwa seine skeptische Zurückhaltung gegenüber den eidgenössischen
Gründungsgeschichten verhindert, daß er für unser Thema viel hergibt.
Denn er meint, daß von denselben vil fabelwerk anzaigt si und anders
darnebenst, das sich mit warhait nit verglicht. In den bloß zugewandten
Orten hatte man es anderseits wohl auch etwas leichter, skeptisch zu sein30.

Aus dem Bereich der historisch-nationalen Ideologiebildung seien nun
jene zwei Themenkreise herausgegriffen, an denen sich die phantasievollen
humanistischen Methoden besonders deutlich zeigen und die auch besonders

wichtig werden für das schweizerische Selbstbewußtsein : die Frage des

Herkommens der alten Eidgenossen und die Geschichte ihrer Befreiung von
fremden Herren. Dabei lassen sich immer wieder drei historische Methoden
feststellen, das Dunkel der Vergangenheit aufzuhellen (sie wurden z. T.
schon berührt): die bildhaft-typologische Inspiration an antiken Prototypen,

die genealogische Herleitung und für beides die Etymologie als

Beziehungs- und Beweismittel.

Das Problem des Herkommens

Genealogische Überlegungen und Theorien sind schon für das mittelalter-
Uche Geschichtsdenken wichtig, denn die Legitimität der eigenen Existenz
und ihrer Privilegien bemißt sich nach Alter und Reinheit des Herkommens.
Es gilt für ganze Völker wie für Dynastien womöglich den Anschluß an die

136



Geschlechtertafeln des Alten Testaments zu finden oder mindestens den

Zusammenhang mit den großen aufeinanderfolgenden Trägern des
Weltreichs (Babylonier, Perser, Griechen, Römer) sicherzustellen. Dieses Bedürfnis

kollidiert bei den Humanisten nun gelegentlich mit dem unmittelbareren,
natürlichen Wunschbild, indigen, autochthon, ein nie bezwungenes Urvolk
zu sein und somit gleichsam einen Freibrief der Schöpfung selbst zu haben,
ohne daß man sich dabei allzusehr um Noah und den babylonischen Turm
kümmert.

Die deutschen Humanisten erhielten nun eine ideale Möglichkeit, beide

Gesichtspunkte, die natürliche wie die imperial-römische Legitimation, zu
verbinden: die wiederentdeckte «Germania» des Tacitus erwies die Germanen

als Urvolk, das hier zudem gerade von den Herren des klassischen
römischen Reichs gepriesen und als vorbüdlich erklärt war. Das war ein
gewaltiger Triumph der deutschen über die italienischen Humanisten, ganz
abgesehen von der formellen translatio imperii von den Italienern auf die
Deutschen, worauf man sich ebenfalls stets gerne berief. Manche Gelehrte
wie Celtis, Bebel, Wimpfeling, dann vor allem Aventin, haben die einstige
Größe Germaniens ins Absolute gesteigert und nicht nur die deutsche
Sprache, sondern auch eine deutsche bzw. germanische Weltmacht bis vor
die babylonische Verwirrung zurück rekonstruiert. Adam ist ein tüscher
Mann gewesen sagt klipp und klar ein unbekannter Elsässer, der sogenannte
Colmarer Revolutionär gegen Ende des 15. Jahrhunderts31. Enea Silvio,
der selbst an diesem deutschen Germanenstolz nicht unschuldig war, führt
an einer Stelle seiner Geschichte Böhmens in hübscher Weise aus, wie jedes
Volk das andere mit seiner alten Abstammung zu überbieten versuche;
doch er halte dies für anilia deliramenta, Altweibergeschwätz, denn schon
Plato sage, alle Könige stammten von Sklaven und alle Sklaven von Königen
ab. Wahren Adel, nobilitas, bringe einzig und allein die Tüchtigkeit, virtus,
hervor32.

Die selbstbewußt werdende Eidgenossenschaft hat dennoch nicht auf
diese Ahnensuche verzichtet, und sie konnte dies ja auch eher im Licht der
Geschichte tun als die deutschen Neogermanen. Dabei ging es zunächst,
trotz dem Schwabenkrieg, nicht um eine Abgrenzung der eidgenössischen
Patria gegen das Reich, sondern gegen die neueren Deutschen und
insbesondere gegen gewisse deutsche Humanisten wie Bebel und Wimpfehng,
die den Eidgenossen Barbarei, Pöbelherrschaft und Verrat am Reich
vorwarfen. Die eidgenössischen Herkommenstheorien bilden unter diesen
Umständen ein eigentliches Wirrsal von echter Überlieferung, politischer
Tendenz, wissenschaftlicher Hypothese und erzählerischer Phantastik. Es

ist schwer zu entwirren — zuletzt ist dies von Albert Bruckner in seiner
kritischen Ausgabe des «Herkommens der Schwyzer und Oberhasler»
versucht worden33.

137



Die wohl älteste Theorie findet sich bekanntlich bei dem schon genannten

antieidgenössischen Pamphletisten Felix Hemmerlin, der in seinem

Dialog die gehaßten bäurischen Schweizer, die Suitenses, von den Sachsen

herleitet, die von Karl dem Großen überwunden und zur Bewachung der
Alpenpässe in die Innerschweiz deportiert worden seien; ihr Name
«Schwitzer» komme von ihrer Bereitschaft, dabei Blut zu schwitzen, und
ebenso die rote Farbe ihrer Fahne. Es bleibt unklar, wie weit das eine

höhnische, wie weit eine ernsthafte Etymologie des Schweizernamens ist,
der damals noch fast ausschheßhch vom Ausland, und zwar meist in
abschätziger Weise gebraucht wurde. Die Herleitung alpiner Volksstämme aus
Sachsen scheint auch sonst, nicht nur für die Eidgenossen, in der
Volksüberlieferung vorzukommen. Aber Hemmerlin stellt wohl nicht zufäUig
die Eidgenossen als überwundene Reichs- und Glaubensfeinde dar. Noch
bei Bonstetten, Etterlin und im Teilenspiel werden die Schwyzer oder Urner
sprichwörtlich als hinderste Christen oder ultimi ad fidem Christi conversi
bezeichnet34.

Jünger, aber zukunftsträchtiger ist offenbar die Theorie von der
Einwanderung der Schwyzer aus Schweden — so steht es um 1470 in der
Chronik des Weißen Buches, phantastisch ausgebaut im sogenannten
«Herkommen» (wo der friesische Ursprung der Oberhasler hinzukommt)
und wieder anders bei Etterlin 1507, durch den sie in verschiedenen Abwandlungen

mehr oder weniger kanonisch weitergereicht wird bis zu Schiller.
Wieso Schweden? Man kann dies als typisch humanistische Etymologie,
Suicia Suecia, erklären. Darüber hinaus wissen die Geschichtsschreiber
manches über die Völkerwanderung, und Skandinavien gilt, etwa bei Enea
Silvio, allgemein als officina gentium, auf die man alle gewünschten barbarischen

Völker zurückführen kann. Ein spezielleres Indiz ist die viel diskutierte

Protestatio des Nicolaus Ragvaldi, das heißt eines schwedischen
Bischofs, der am Basler Konzil, 1434, als Delegierter Schwedens besondere

Privilegien geltend machte mit der Argumentation: die Goten seien aus
Skandinavien stammende Schweden, welche unter dem Ostgotenkönig
Theodorich das römische Reich übernommen hätten; somit gebühre den
Schweden als eigentlichen Reichsträgern eine Sonderstellung35. Wieder also
ein Urvolk, das zugleich Reichsvolk sein will. Somit hätten auch die Schwyzer

nichts dagegen haben können, aus Schweden zu stammen. Woher nun
die Schweizer Chroniken diese Theorie hatten, ist ungewiß. In Schwyz war
sie offenbar etwa seit der Mitte des 15. Jahrhunderts geläufig, und sie war
nachweislich auch in Schweden bekannt. Denn der im Jahr 1486 verstorbene

schwedische Chronist Erik Olafson erwähnt diese Abstammung der
Eidgenossen und führt auch eine entsprechende weitere Etymologie an:
das Zweireich, twe-rike, von Goten und Schweden spiegle sich im Namen
Turegum Zürich36. Nun wird diese Schwedenhypothese zum Teil einge-

138



schränkt und tritt in Konkurrenz zu andern Genealogien. Die von Etterlin
und auch schon vom Weißen Buch vorgebrachte Theorie beschränkt die
Schwedenherkunft auf Schwyz und insistiert auf dem abweichenden
Ursprung der andern Waldstätte. Auch sei, meint Etterlin, die Einwanderung
der Schwyzer zeitUch zuletzt erfolgt. Zuerst sei Uri besiedelt worden, und

zwar, nach Etterlin wie Glarean, von Hunnen und Goten, die in ItaUen

von Papst Leo bekehrt und vom byzantinischen Feldherrn BeUsar besiegt
worden waren. Glarean bezieht die gotische Herkunft auch auf Schwyz,
offenbar durch Gleichsetzung mit den schwedischen Goten. Für die Unter-
waldner bleibt überall nur noch die kurze Notiz, sie seien Römer, welche

infolge innerer Auseinandersetzungen ausgewandert seien. Die Nürnberger
Chronik des Sigismund Meisterlin (gestorben 1488) nennt als Vorfahren
der Schwyzer nicht die Goten, sondern nur die — auch in der Heldensage
mit ihnen verbrüderten — Hunnen, die man ähnUch wie die Sachsen oder
Skandinavier gerne zur Herleitung barbarischer Völker heranzog.

Das Reich

Wenn wir nun in diesem Wirrwarr von teilweise romanhaft ausgemalten
Herkommenstheorien nach einer Raison fragen, so begegnet überall wohl
ein Gesichtspunkt: es ist die SteUung zum Reich im Spiel, es ist nicht so
sehr ein geschichtlicher als rechtücher Anschluß an die Legitimität des

Reichs angestrebt, ob es nun die alten Römer, die Goten oder Karl der
Große seien. Es folgt ja dann gewöhnlich auch noch die Erzählung von
späteren großen Diensten, welche die Waldstätte dem Reich in allerlei
Kriegszügen geleistet hätten. Am klarsten bedeutet für Etterlin die von
Rom bewilligte Niederlassung der Einwanderer zugleich die Reichsfreiheit.
Diese gilt es anhand des Herkommens irgendwie nachzuweisen, als

ursprünglicher Zustand und nicht als Ergebnis irgend einer Rebellion. Karl
Mommsen hat in seinem wichtigen Werk über Eidgenossen, Kaiser und
Reich37 gezeigt, wie wenig der neue eidgenössische Patriotismus dem Gefühl
der Verpflichtung ans Reich widerspricht. Im Gegenteil: das vaterländische
Freiheitsbewußtsein stellt sich immer wieder dar als Freiheit zum Reich
und übrigens auch zur Kirche, wobei das Reich allerdings kaum einen
konkreten politischen Begriff darstellt, vielmehr eine geistige, rechtliche oder
religiöse, ja man könnte sagen: menschheitliche Größe, immerhin deutscher
Nation. Glarean schheßt seinen Panegyrikus mit der Ermahnung, die

Eidgenossen sollen sich Papst und Kaiser stets vor Augen halten : Papa tibi et
Caesar, duo lumina maxima mundi, ante oculos sunto. (EtterUn stellt seine

Schweizerchronik ganz ins Zeichen der Muttergottes von Einsiedeln.)
Gerade von der Reichsidee her kommt nun eine große Unsicherheit, ja

Widersprüchlichkeit in den Nationalgedanken des deutschen und zum Teil

139



auch des schweizerischen Humanismus. Dann nämlich, wenn die deutschen
Humanisten die Germanen als urfreies, unbesiegtes Volk feierten, das im
Teutoburgerwald über die Römer triumphierte — und wenn sie zugleich
darauf stolz waren, Träger des römischen Reiches zu sein. Man kann nicht
zugleich nach dem römischen Vorbild sich ausrichten wollen und Hermann
den Cherusker zum Nationalhelden und Sieger über welsche Tücke machen,
wie dies noch Klopstock und Kleist getan haben. Tatsächlich ist der eigentliche

Begründer des Arminiusmythus Ulrich von Hütten gewesen, und er
kämpfte damit wirklich in einem neuen Sinn gegen Rom, nämlich gegen
die römische Kirche im Namen einer deutschen Freiheit, einer Freiheit des

Reichsritters, aber auch einer Freiheit der Gesinnung. Der deutsche
Nationalismus hat denn später ja auch seine besondere Ausprägung im lutherischen

Bereich erfahren.
Für die Eidgenossen ergab sich da eine andere, zum Teil einfachere, zum

Teil noch kompliziertere Situation. Man verstand sich zwar als durchaus
alemannischer Bund, als deutsch, ja antiwelsch, als großer oberdeutscher
Bund (so noch Bonstetten). Anderseits wurde, wie schon gesagt, die deutsche

Sprache im Gegensatz zum deutschen Humanismus keineswegs zum
entscheidenden Träger der Nationalgefühle. Auch völkisch hatte man zu
unklare Vorstellungen, als daß man eine Abstammung von Hunnen oder
Römern als undeutsch und belastend empfunden hätte. Vor allem die
Gallier und mit ihnen die Helvetier blieben in einem gewissen Zwiehcht;
man hielt sie zwar normalerweise für deutschsprachig und das Keltische
mit dem Teutonischen verwandt, aber nicht unbedingt für deutschstämmig.
So scheint Gilg Tschudi gallische Völker anzusetzen, darunter die Helvetier,
die nie Germanen gewesen seien, auch wenn sie germanisch redeten und
obwohl Tschudi großen Wert auf die deutsche Muttersprache der
Eidgenossen legt38.

Helvetia

Dennoch wird jedenfalls Begriff und Name Helvetien und Helvetier zu
einem Mittel mindestens der politisch-nationalen Abgrenzung der Schweizer
von den Deutschen und schließlich auch von den Germanen. Was Tacitus
und seine Germania für den deutschen Humanismus geworden war, das
wurde für den schweizerischen Humanismus Cäsar und sein Bellum Galli-
cum, zusammen mit den Nachrichten, die sonst über die älteren Züge der
Helvetier sowie der Kimbern und Teutonen überliefert sind. Die Schwedentheorie

wird nämlich nun auch in Verbindung gebracht mit dem Zug der
Kimbern. So erscheint sie schon bei Celtis 150239: unter schwedischer
Führung seien die Kimbern in Italien eingebrochen, und nach ihrem Unter-

140



gang seien Reste von ihnen hoch in den Alpen als ein unbezähmbares Volk
zurückgeblieben. Ausführlich und in Polemik gegen das «Herkommen der
Schwyzer und Oberhasler» spricht Tschudi von den cimbrischen Swediern,

die mit den Helvetiern viel Lieb und Leid, als sie noch Heiden warend,
erlitten» und Schwyz begründet hätten40.

Daß die Eidgenossen Helvetier sind, das ist schließlich die große,
befreiende, eigentlich humanistische Lösung der Herkommensfrage, mindestens

in Ideologie und Namengebung. Die Bezeichnung der oberdeutschen
Confoederatio als Helvetia ist sicher eine humanistische Eingebung, die
sich etwa seit Enea Silvio nachweisen läßt, nach den Burgunderkriegen
häufiger erscheint und als eine Art Ehrentitel verwendet wird. So hat vor
allem die päpstliche Kanzlei Leos X. den tönenden Titel einer natio inclyta
Helvetiorum den Eidgenossen gern um die Ohren gesalbt8. Noch Etterlin
läßt die Helvetier gänzlich außer Betracht; die erste deutsche Übersetzung
des Bellum Gallicum erschien auch erst im selben Jahr wie Etterlins Kro-
nica. Glarean spricht nun von Helvetia, sein Kommentator von 1519,

Myconius, muß jedoch den Ausdruck noch beinahe entschuldigen durch
Hinweis auf eine Verwendung bei Erasmus ; Helvetia ist ja tatsächlich eine
Neubildung, nur der Volksname Helvetii ist alt. Das Zürcher Spiel von den
alten und jungen Eidgenossen nennt die jungen, auflüpfischen Eidgenossen
und nur sie moderni Helvetii. Aber bei Glarean, Brennwald, Stumpf und
Tschudi ist die Terminologie vollkommen etabliert; entsprechend der
Gleichsetzung Deutschlands mit Germanien hatten sich die Eidgenossen
zu Helvetiern zurückverwandelt und veredelt. Es war damit zugleich ein
Anspruch erhoben im Bereich des Reichsgedankens wie der humanistischen
Bildung: die Helvetier, mit Cäsar im Bunde, verteidigen das römische
Reich gegen die Barbaren nördlich des Rheins. Welche Zukunft dieser

humanistisch-hybriden Konzeption im 18. Jahrhundert und noch in unseren
Schulbüchern beschieden war, ist bekannt. Man hat ja auch neuerdings gern
wieder eine keltisch-helvetische Substanz der Schweiz gegen germanische
Ansprüche auf Blutsbruderschaft geltend gemacht. Als erster hat wohl
niemand anderer als Theodor Mommsen energisch gegen diese
Gleichsetzung gesprochen und das Fehlen einer wirklichen geschichtlichen Kontinuität

zwischen Helvetien und der Eidgenossenschaft betont41.

Die Befreiungsgeschichte

In diesen Vorstellungen über Herkommen und Urgeschichte der Schweizer
kann man eine konstante ideologische Grundtendenz feststellen: die reine,
alte, legitime Herkunft im Sinn einer moraUschen und juristischen Begründung

der Reichsfreiheit — und das ist eben auch eine Begründung der

141



Rechtmäßigkeit des Kampfes gegen Habsburg, eventuell auch gegen
Burgund und jeden Machtanspruch eines sekundären Herrn. Diese Gesichtspunkte

sind nun zweifellos noch maßgebender bei dem Bild, das man sich

von Ursprung und Geschichte des konkreten eidgenössischen Bundes
machte, man kann auch sagen: von den Ursachen und dem Sinn der
kriegerischen Auseinandersetzungen seit Morgarten und Sempach bis zum
Schwabenkrieg. Nach der umschriebenen Lehre mußte es sich dabei um
eine Wiederbefreiung handeln und nicht um einen revolutionären Vorgang.
In diesem Zusammenhang fragte man nun auch nach den eigentlichen
Wiederbefreiern, oder im Sinn einer vereinfachenden volkstümlichen
Formulierung: nach dem «ersten Eidgenossen». Diesen Titel bekommt immer
deutlicher der Meisterschütze und Tyrannentöter Wilhelm Teil.

Justinger, um 1420, weiß nur allgemein und chronologisch unklar von
ungerechten Vögten zu berichten; Hemmerlin um 1444 genauer vom
Burgenbruch in Schwyz (d. h. Lowerz) und dann in Samen. Erst die Chronik
des Weißen Buches, 1470/72, ergänzt die Überlieferung durch eine
Vorgeschichte der Sarner Befreiung (es ist die Geschichte des Bauern «aus dem
Melchi» und seiner Ochsen), sie kennt die Nidwaldner Erzählung vom
Mann aus Altsellen, von Stauffacher aus Schwyz, was aUes zum Bund auf
dem Rütli führt. Der Urner Vertreter ist dort einer namens Fürst. Und
dann erst folgt, umfangreich und wie eine Einlage, die Urner Befreiungsgeschichte

mit einem andern ersten Eidgenossen aus Uri: Thall oder Thâll.
Schließlich der vielfache Burgenbruch, insbesondere und zuletzt in Samen.
Seit je spitzt sich die Diskussion auf die Teilenfrage zu, denn hier entscheidet
sich offenbar nicht nur das Verständnis dieser Befreiungsgeschichten,
sondern auch der schweizerischen «Ideologie» überhaupt. Hier kann auf diese

Frage nur soweit eingegangen werden, als sie in unsern Zusammenhang
gehört.

Teil

Alles spricht dafür, daß die Tellengeschichte jung ist und alle Züge einer
— allerdings großartig ausgeformten — historischen Dichtung trägt. Fritz
Ernst hat seinerzeit besonders eindringüch hingewiesen auf den meisterhaften

Charakter dieser menschUch und szenisch reichen und doch so
dramatisch-knappen Erzählung42. Noch um die Mitte des 15. Jahrhunderts
haben wir kein Zeugnis für Teil; noch Bonstetten und selbst das Zürcher
Spiel von 1514 erwähnen ihn nicht. Konrad Pelükan ließ sich 1504, wie er
viel später berichtet, die Tellsplatte zeigen, und 1507 verbreitet Etterüns
Chronikdruck die Geschichte, die nun im Kern über Tschudi und Johannes

von Müller unverändert zu Schiller kommt. Daneben sind die zwei volks-

142



tümlichen, durch den Druck unendlich verbreiteten Versionen zu nennen :

Lied (spätestens 1477) und Spiel (1512), wobei das Spiel aber nachweislich
aus den Materialien des Liedes und der Etterlinschen Chronik entwickelt
ist (um 1512 greift man also selbst in Altdorf in Sachen Teil auf die gedruckte
Luzemer Chronik zurück!). Zwischen 1470 und 1550 sehen wir also das
Bild Teils — seit etwa 1510 einen eigentlichen Tellenkult — noch in voUer

Entwicklung. Gerade aus dieser Entwicklung lassen sich gewisse Probleme
und Tendenzen ablesen und damit auch Aufschlüsse für die Entstehung
gewinnen43.

Die innerlich älteste Fassung der Teilengeschichte steht in einigen
Strophen eines historischen Volksliedes von 1477, welches die sukzessive

Entstehung des Bundes feiert; die Tellenstrophen innerhalb dieses «Bundesliedes»

sind jedoch vermuthch älter als der Rest und damit vielleicht auch
äußerhch älter als die Chronik des Weißen Buchs. Daß die Liedstrophen
die ursprünghchste, wenn auch verstümmelte Fassung der Teilenüberlieferung

darstellen, das geht aus dem Vergleich mit den nordischen
Überlieferungen44, insbesondere der Tokogeschichte bei Saxo Grammaticus
(um 1200) hervor: mit dem Lied, nicht mit der Chronik ergeben sich die

genaueren, teilweise wörtUchen Parallelen zwischen nordischer und
eidgenössischer Fassung (Ermahnung des Kindes durch den Schützen;
Androhung des Todes von sehen des Herrn, wenn der Schuß nicht treffen
sollte). Es sind Entsprechungen, die nicht durch Zufall oder eine
Urverwandtschaft oder eine unbestimmte Wandersage erklärbar sind, vielmehr
nur durch recht nahe textliche Verwandtschaft. Es ist die Identität der
dichterischen Gestalt nach Szene, Charakteren, Motiven, Dialog.

In diesem Sinn müssen wohl Karl Meyers und Bruno Meyers historische
Rettungen der Tellentat leider als verfehlt gelten, ebenso eine ausschUeß-

liche volkskundliche Herleitung durch Hans Georg Wackernagel und Hans

Trümpy (die höchstens zusätzlich in Frage kommt). Im Tellenliede droht
der Landvogt dem Schützen den Tod an :

Triffstu in nit des ersten schütz,
Fürwar es bringt dir kleinen nutz
Und kostet dich din leben.

Das entspricht den nordischen Fassungen, wo der Schütze sich seiner Kunst
gerühmt hat und dann von dem etwas hinterhältigen Herrn (rex improbus)
beim Wort genommen wird. Der Chronik des Weißen Buches fehlt der
Zug, obwohl sie sehr viel ausführhcher ist. Sie kennt vielmehr eine andere

Begründung: der Befehl zum Schuß ist eine Strafe, nämlich für die
Weigerung, den Hut auf der Stange zu grüßen. Durch diese neue Szene, diese

neue Motivation erst wird der Schütze zum Rebellen, zum Freiheitshelden.

143



Darin liegt der schweizerische Beitrag und schweizerische Sinn — vielleicht
hegt hier sogar der eigentliche geschichtliche Kern. Wichtig ist auch, daß
im Liede Teil wie in den nordischen Varianten der zornige Mann ist, der
seine Antwort auf die Frage nach dem zweiten Pfeil sogleich kühn erteilt,
wogegen der Chronik-Teil sich zuerst ängstlich das Leben zusichern läßt
— er darf um keinen Preis auflüpfischer sein als nötig.

Die Teilentat und erst recht der Schuß in der Hohlen Gasse war juristisch
und moralisch keine Kleinigkeit für eine Zeit, die an die Rechtmäßigkeit
einer von Gott eingesetzten Obrigkeit glaubte; in Dantes Hölle hängt, wo
ihr Rachen am tiefsten ist, gleich neben dem größten Verräter, Judas
Ischarioth, der Cäsarmörder Brutus. Wir verfolgen denn auch, wie vom
Lied zur Chronik, zum Teilenspiel, den jüngeren Chroniken, dem Spiel
von Jakob Ruf der Landvogt immer tückischer, Teil immer braver und
ängstlicher wird. Bei Schiller ist er ja gar ein Biedermann, der etwa über
das Ersparen des Zimmermanns durch die Axt im Haus kleinbürgerüche
Betrachtungen anstellt. Nicht nur die unrechtmäßige Existenz der Vögte
muß durch die Herkommenstheorien beglaubigt werden, sondern auch ein
Widerstandsrecht gegen sie aus moralischen Gründen mögUch sein. Der
Landvogt wird nach klassischen Mustern zum Tyrannen stilisiert. Der
Ausdruck tyrannus fällt bei Glarean, Pellikan und deutsch bei Brennwald.
Mindestens seit Glarean wird denn Teil auch immer der schweizerische
Brutus genannt und damit als typologische Entsprechung des klassischen
Tyrannentöters (Marcus Junius Brutus) und Befreiers (Lucius Junius Brutus)
verstanden. Primus libertatis assertor, assertor patriae, ultor tyrannum —
mit solchen stehenden Formeln wird Teil bezeichnet, zum Teil sind es

wörtlich die gleichen wie bei dem sehr viel problematischeren Freiheitshelden

der Deutschen, Arminius.
Vielleicht, daß der Brutusvergleich noch ein weiteres Tertium comparationis

enthält: den Namen. Der Name45 Teil läßt sich auf verschiedenste
Weise deuten; es ist wahrscheinlich ein gewöhnlicher Eigenname, aus
Urkunden und Ortsnamen zahlreich belegbar. Nun braucht Teil im Weißen
Buch die Entschuldigung und Ausflucht: wer ich witzig ich hießi anders
und nit der Tall. Das ist doch wohl als Anspielung auf den Namen zu
verstehen, also auf eine Bedeutung Tollpatsch, Schwätzer; zeitgenössische
Belege für dieses Wort (dall, dalle) haben wir gerade aus dem Zürcher
Spiel von Balthasar Sproß, der Wortsinn war also noch belebbar. Nun ist
dies auch genau das Motiv der altrömischen Geschichte : der ältere Brutus
heißt angeblich so, weil er sich töricht, brutum, stellte, um sich der Verfolgung

durch den Tyrannen Tarquinius zu entziehen. Das ließe wiederum
auf humanistische Manier bei der Einbürgerung der Befreierfigur schließen.

Und daraus läßt sich wieder ein Indiz für die Herkunft Teils gewinnen.
Das große Rätsel bleibt ja, auf welchem Wege die nordische Geschichte

144



etwa von Saxo zu den schweizerischen Lied- und Chronikdichtern gekommen

ist. Bei einer solchen in jedem Fall ungewöhnlichen und zufälligen
Wanderung von Norden nach Süden sind grundsätzliche Erwägungen
müßig, denn der Zufall ist schließlich irrational. Man hat immerhin an
Rompilger gedacht, an wandernde Spielleute, an Mönche, die nach Uri
kamen, oder dann an irgend eine Vermittlung an dritter Stelle durch Diplomaten

oder Studenten. Es bleibt rein hypothetisch, aber immer noch am
wahrscheinüchsten, daß auch für die Einbürgerung der Tellenfigur an die
humanistischen Kreise des Basler Konzils zu denken ist. Man braucht
dabei nicht Saxos Werk selber nach Basel zu bemühen, es gab auch einen

Auszug, das Compendium Saxonis (14. Jahrhundert), das später in
Niederdeutschland und Dänemark auch volkssprachlich wiedergegeben wurde;
auch andere Formen der Bearbeitung oder Erwähnung sind denkbar.

Entmythologisierung

Mit solchen Überlegungen soll die Würde der urschweizerischen Tradition
nicht angetastet werden. Zugegeben: es ist ein Werk der Entmythologisierung.

Doch wird man jener Würde kaum gerecht, wenn man sich nur auf
die bloße Tatsächlichkeit versteift — es hat sicher manchen tapferen Mann in
Uri auch ohne den Namen Wilhelm Teil und ohne den datierbarenApfelschuß
gegeben. Es gilt vielmehr in den dichterischen und chronikahschen
Kombinationen einen Sinn zu suchen und das Bemühen zu erkennen, die eigene
staatliche Existenz sinnvoll und begreiflich zu machen. Daß hier der
Humanismus der Schweizer Städte und Länder beteiligt war, ja daß jenes
Selbstverständnis ohne seine Hilfe nicht möglich gewesen wäre, das galt es hier
in großen Umrissen zu zeigen. Es macht umgekehrt die Würde dieses
schweizerischen Humanismus und seines Geschichtsbildes aus, daß er sich
im Gegensatz zu den deutschen Vertretern mit der neuen republikanischen
Staatlichkeit verband und damit in einem echteren, ernsteren und konkreteren

Sinne national wurde als der deutsche Humanismus. Man darf
wohl auch sagen, daß diese Basis entscheidend dazu beitrug, auch in den
Zeiten der Glaubensspaltung jenes Minimum an eidgenössischer Gesinnung
aufrechtzuhalten, das für eine Bewahrung unseres Landes in den kommenden

Jahrhunderten dringend nötig war.

1Liliencron, Die historischen Volkslieder der Deutschen, Nr. 144, Str. 15; Nr. 432,
Str. 8; Nr. 144, Str. 10. 2W. Lübke, Glasgemälde im Kreuzgang des Klosters Wettingen.
Mitteilungen der Ant. Ges. Zürich, Bd. XIV, 5 (1863). 3Viktor Schlumpf, Die frumen
edlen Puren. Untersuchungen zum Stilzusammenhang zwischen den historischen
Volksliedern der alten Eidgenossen und der deutschen Heldenepik (Diss. Zürich 1966, Ms.).
4Vgl. M. Wehrli, Das Lied von der Schlacht bei Näfels. Schweiz. Zeitschrift für Geschichte

145



9 (1959). Reichhaltiger dazu jetzt Schlumpf. grundlegend zum Thema: Paul Joachim-
sen, Geschichtsauffassung und Geschichtsschreibung in Deutschland unter dem Einfluß
des Humanismus I, Leipzig 1910; Ulrich Paul, Studien zur Geschichte des deutschen
Nationalbewußtseins im Zeitalter des Humanismus und der Reformation. Hist. Studien
298, Berlin 1936; Karl Mommsen, Eidgenossen, Kaiser, Reich. Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft 72, Basel 1958; Fritz Wehrli, Vom eidgenössischen Humanismus in
Zürich, Privatdruck Zürich 1965. 6 Heinrich Glarean, Beschreibung der Schweiz. Lob der
Dreizehn Orte. Hg. und übers, von Werner Näf, St. Gallen 1948. Vgl. dazu Werner Näf,
Schweizerischer Humanismus, in: Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte V,
Aarau 1947. 7Ingolstädter Rede, abgedruckt in: Humanismus und Renaissance in den
deutschen Städten und an den Universitäten, hg. von Hans Rupprich (Deutsche Literatur,
Reihe Humanismus und Renaissance, 2). 8 Wilhelm Oechsli, Die Benennungen der alten
Eidgenossenschaft und ihrer Glieder. Jahrbuch für Schweiz. Geschichte 41 und 42
(1916/17). »Die Reisen Christoph Gaßmanns, Privatdruck, Paul Haupt, Bern 1966.

10Zwingli, Sämtliche Werke 4, S. 35ff. "Zum Problem vgl. Hermann Weilenmann, Die
vielsprachige Schweiz, Basel 1925; Herbert Lüthy, Incidences politiques de la pluralité
linguistique en Suisse, Schweiz. Monatshefte 46 (1966), S. 401ff. 12Celtis, Amores.
Germania generalis. Ed. Félicitas Pindter, Lipsiae 1934, III, 13, V. Uff.13Johannes Turmair
gen. Aventinus, Sämtliche Werke I, S. 219. "Machiavelli, Discorsi I, cap. 12, und II,
cap. 12. 15Felix Hemmerlin, De nobilitate et rusticitate dialogus. Vgl. Burkhard Reber,
Felix Hemmerlin von Zürich, Zürich 1846.16 Viktor Schlumpf a. a. 0.17 Heinrich Witten-
wilers Ring, hg. von E. Wießner, Leipzig 1931, V. 59. 18Das Spiel von den alten und
jungen Eidgenossen, hg. von F. Christ-Kutter, Altdeutsche Übungstexte 18, Bern 1963.
19 Vgl. Jacob Burckhardt, Kultur der Renaissance, 5. Abschnitt, 1. Kap., ferner Karl
Mommsen a. a. O. 20Mommsen a. a. O., S. 53. 21Max Büßer, Die Römerdramen in der
Theatergeschichte der deutschen Schweiz 1500—1800, Luzern 1938. 22Glarean, Das
Epos vom Heldenkampf bei Näfels und andere bisher ungedruckte Gedichte, hg. von
K. Müller und H. Keller, Glarus 1949. 23 Simon Lemnius, Die Raeteis, hg. von P. Plattner,

Chur 1874. 24Glarean a.a.O. 25Joachimsen a.a.O. 26Albrecht von Bonstetten,
Descriptio Helvetiae, hg. von Albert Büchi, in: Quellen zur Schweizergeschichte 13,
Basel 1893. 27 Richard Feller und Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz,
2 Bände, Basel 1962. 28Goethe, Weimarer Ausgabe I, 19, S. 197f. 29M. Wehrli, Aegidius
Tschudi — Geschichtsforscher und Erzähler. Schweiz. Zeitschrift für Geschichte 6 (1956),
S. 433ff. 30Werner Näf, Vadian und seine Stadt St. GaUen, St. Gallen 1944 und 1957.
31 Über den Colmarer Revolutionär vgl. H. Haupt, Ein oberrheinischer Revolutionär
aus dem Zeitalter Maximilians I. Westdeutsche Zeitschrift für Geschichte und Kunst,
Ergänzungsheft VIII, S. 77ff. 32Aeneas Sylvius Piccolomini, Ausgewählte Texte, hg.,
übersetzt und eingeleitet von Berthe Widmer, Basel 1960. 33 Quellenwerk zur Entstehung
der Schweiz. Eidgenossenschaft, Abt. III, Chroniken 2. 34P. Etterlin, Kronica, hg. von
E. Gruber, Quellenwerk III, 3, S. 83; Teilenspiel, hg. von M. Wehrli, Quellenwerk III,
2, S. 74. 35Zu Ragvaldi vgl. Gustav Low, Anzeiger für Schweiz. Geschichte, N.F. 10

(1909), S. 517ff., und dazu Bruckner, Quellenwerk a. a. O., S. 21 f. 36Bruckner a. a. O.,
S. 36. 37Mommsen, vgl. Anm. 5. 38Dazu Weilenmann a.a.O. 39Amores III, 13 Ad
Rhenum. 40Tschudi in der Gallia Cornata, vgl. Bruckner a. a. O., S. 57ff. 41 Theodor
Mommsen, Die Schweiz in römischer Zeit. Mitteilungen der Ant. Ges. in Zürich, Bd. IX,
2 (1854). 42Fritz Ernst, Wilhelm Teil, Blätter aus seiner Ruhmesgeschichte, Zürich 1936.
43 Vgl. Lied von der Entstehung der Eidgenossenschaft. Das Urner Tellenspiel. Hg. von
M. Wehrli, Quellenwerk III, 2. Ders., Teil, Neue Zürcher Zeitung 1962, Nr. 4060 (109).
44Hg. von H. de Boor, Quellenwerk III, 1. 45 Schweizerdeutsches Wörterbuch, Bd. 12,
Sp. 1337ff., 1395ff., 13981T. (Kurt Meyer).

146


	Der Schweizer Humanismus und die Anfänge der Eidgenossenschaft

