
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 1

Artikel: Volkstheater : aus Agitation zur Kunst : ein Kapitel moderner
französischer Theatergeschichte

Autor: Schlocker, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Horoskop : Die Familie von Don Alfonso wird im Sommer einmal aufs Land
gehen. Im Haus dort angekommen, sehen sie, daß ein paar Knäuel Strickwolle
vergessen wurden, die für eine Handarbeit nötig wären, mit der Mutter und
Tochter gerade beschäftigt sind. Das Auto muß schnell noch einmal in die Stadt
zurück. Nemesia weiß, wo die Knäuel liegen. Bei der Rückfahrt zum Landhaus
platzt ein Reifen, und das Auto fährt gegen einen Baum. Nemesia findet dabei
den Tod. Wozu sollte die Arme auch noch länger leben? Arbeit und wieder
Arbeit ; Tag um Tag, Nacht um Nacht, eine wie die andere. Wenn sie da auf
dieser Welt nicht wenigstens das eine gehabt hätte : das Schwatzen am Brunnen,
in den Läden, in der Kirche und in der Apotheke!

Autorisierte Übertragung aus dem Spanischen von Thekla Lepsius

Volkstheater — aus Agitation zur Kunst

Ein Kapitel moderner französischer Theatergeschichte

GEORGES SCHLOCKER

Für wen spielen die Theater? Für jeden, der Lust hat hineinzugehen, wird die

etwas verwunderte Antwort lauten. Denn das Theater ist eine Einrichtung für
die Öffentlichkeit, die «alle Stände und Klassen in sich vereinigt». Von Schiller
stammt diese Vorstellung; man kann sie nachlesen in dem seines Titels wegen
heute ab und zu belächelten Aufsatz: «Die Schaubühne, als moralische Anstalt
betrachtet.» Die Theaterleute, die seit den fünfziger Jahren auf Frankreichs
Bühnen ihr Wort zu sprechen begannen, und wenig später auch diejenigen Italiens,
meldeten Zweifel an, daß dem in Tat und Wahrheit so sei. Nicht alle Stände und
Klassen sahen sie allabendlich im Parkett vereinigt, sondern bestenfalls einige
wenige, die man nicht anders als die privilegierten bezeichnen könne. Ihrer
Denkart passe sich notgedrungenerweise Spiel und Spielplan an. Daß das Theater
wieder Sache des ganzen Volkes werde, ist seither ihr Wunsch. Volkstheater,
dieser Begriff dient nun einer Umwälzung ererbter sozialer und dramaturgischer
Verhältnisse als Losungswort.

78



In Frankreich : Théâtre populaire, in Italien : teatro stabile. In beiden Ländern
wird damit annähernd Gleiches gemeint : ein Theater, das sich nicht einem
kommerziellen Ziel, sondern einer erzieherischen Mission verschreibt. Das vom Staat
subventioniert sein soll und diesem Staat zum Entgelt den Gefallen erweist, ihn
samt der Gültigkeit aller seiner Vorstellungen, Wertanschauungen und
Verhaltensvorschriften zu bestreiten. Ein Theater, das sich von vornherein auf die

Möglichkeit einstellt, ein öffentlicher Dienst zu sein, den Massen zur
Bewußtseinsklärung zu verhelfen und dabei weder in Agitation noch in platten Naturalismus

zu verfallen. Für beides fehlt es ja dem Volkstheater nicht an Beispielen in
der Vergangenheit. Aus dem Naturalismus eines Brahm oder Antoine ging es

vor sechzig Jahren hervor, in der Agitation der Piscatorbühne fand es vor vierzig
Jahren die extreme Ausprägung.

Nicht mit künstlerischen Mitteln kunstfremde Emotionen auszulösen, ist heute
die Absicht des Volkstheaters. Seine führenden Köpfe, ein Planchon, Garran,
Retore, Gignoux oder Dasté in Frankreich, ein Squarzina, de Bosio und
selbstverständlich Strehler in Italien empfinden sowohl dem Publikum wie ihrer Kunst
gegenüber eine gleich starke Verpflichtung. Aber indem sie in Volksschichten,
die bisher vom Theater als einer vermeintlich klassenfremden Veranstaltung nichts
wußten oder nichts wissen wollten, dramatische Kunst einführten, mußten sie

den landläufigen Begriff der Unterhaltung kritisieren. Unweigerlich durchleuchten

sie diesem Publikum, nochmals mit Schiller zu sprechen, «das ganze Gebiet
des menschlichen Wissens, alle Situationen des Lebens und alle Winkel des

Herzens» und stellen damit alle die verfälschten oder gepanschten Empfindungen
und Denkvorstellungen in Frage, denen es traditionellerweise anhängt. Reinigung
und Erweiterung des Horizonts, vorgenommen nicht vor einem Kreis genießender

Kenner, sondern vor den Massen, wird natürlich zu einem politischen Faktor.
Das gilt für das Volkstheater in Frankreich eher als für die teatri stabili Italiens,
beiden gemeinsam ist indes der Charakter einer künstlerischen Erweckungsstätte,
wo mit einem Schlag Energien der Kunstrezeption freigesetzt werden, von denen

man bisher nichts ahnte. Sie sind es gerade, welche die jungen Theaterleute immer
wieder hineinreißen, die selbst Könner des Boulevards oder Filmstars reizen, sich

vor diesem geistig unberührten, aber reaktionsstarken Publikum zu produzieren.
Dabei ist dieses Publikum von Haus aus der Kunst des Schauspielers, wie

eindringlich sie auch sein mag, wesentlich weniger gewogen, als der Besucher des

herkömmlichen Theaters, der die Verwandlungs- und Einfühlungsgabe am Mimen
besonders hoch anschlägt. Vor diesem neuen voraussetzungslosen Publikum
erscheint sie als Zugabe, keineswegs als Hauptsache. Das Gemeinschaftserlebnis
steht ihm im Vordergrund, gemeinsame Erschütterung wie gemeinsame Reflexion,
beide ein Ansporn zur Entlarvung aller Legenden, welche Geschichte und Gesellschaft

dem Menschen beweislos vorspiegeln. Der Mensch, als Opfer solch unheiliger

«höherer Mächte» aufgefaßt, liefert das Hauptthema dieses neuen Theaters.
Daher ja sein Anspruch darauf, unterschiedslos für alle gültige Fragen zu stellen.

79



Der Prozeß, der auf seinen Brettern einem universalen Unterdrückungsstreben
gemacht wird, erzeugt die besondere Spannung im Saal.

Die Mittel, mit denen dieses Ziel szenisch und dramaturgisch erreicht werden
kann, verstehen sich beinah von selbst. Absage an den Historismus heißt das

erste. Das Vergnügen an der geschichtlichen Rekonstruktion zählt für dieses

Theater wenig, ebenso die individuelle Psychologie, wo sie um ihrer selbst willen
vorgeführt wird. Indem das Schwergewicht vom Einzelnen wegverlegt wird hin
zu der Beziehung des Einzelnen und der geschichtlich, gesellschaftlich oder ideologisch

bestimmten Situation, regt sich ein neues Gefühl fürs Tragische, für kollektive

Tragik nämlich. Die Auseinandersetzung zwischen dem Individuum und der
Gemeinschaft, ihre Verstrickung ineinander auf materieller, aber auch auf geistiger

Grundlage eröffnet diesem Theater einen Zugang zur antiken Tragödie fern
der bloßen Bildungswerte.

Es leuchtet ein, läßt man die stilistischen Intentionen des Volkstheaters Revue
passieren, daß die Ästhetik, in der es wurzelt, der Realismus ist. Realismus aber
nicht mit dem stets etwas kleinbürgerlichen Geruch der Nachzeichnung dessen,

was die Außenwelt uns vorzeichnet, sondern als Leitsatz, der aus genauer
Beobachtung und Analyse der Gegebenheiten seine moralischen Postulate und seine
künstlerische Stärke zieht.

Zu diesem Realismus gehört etwas sehr Romanisches: die Berücksichtigung
der Emotion als einer Grundkraft des Menschen, über die das Theater den
Zuschauer packen kann, weil dieser danach ein Bedürfnis hat vergleichbar demjenigen

nach Brot. Der Appell an diese Realität im Menschen, die das herkömmliche
Theater hinter Bildung oder Zerstreuung zurückstellte, ist ja eine der Komponenten

von Jean Vilars Pathos. 1951, als er die Leitung des Théâtre National
Populaire übernahm, sagte er einmal:

«Man muß begreifen, daß Theater nicht nur Unterhaltung heißt, kein
Luxusgegenstand ist, sondern ein gebieterisches Bedürfnis jedes Mannes und jeder
Frau... Ein jeder opfert seiner Leidenschaft alles, und das ist gut so. Bedenken
Sie, was man im Süden für einen Sitzplatz bei den Stierkämpfen ausgibt: 8 bis
30 Francs. Und drei Viertel der zehntausend Zuschauer sind arm, manchmal
sehr arm. Es gilt also zu bewirken, daß das Theater heute wiederum eine
Leidenschaft wird... Unter Volkstheater soll man, so denke ich, ein Theater
verstehen, das ohne Ausnahme allen offen steht. Ihm geht es in erster Linie darum,
große, erregende Werke aufzuführen.»

Ein Theater, das allen offensteht, den Menschen also jenseits einengender
Determinierung durch Herkunft, Gesellschaft und Konventionen anrührt, stellt
den Gegenpol auf zur Zerstückelung des Weltbildes, zur Spezialisierung des

Denkens. Es postuliert einen Humanismus als Versuch, alle Unterteilungen der
Welt aufhebbar erscheinen zu lassen. Hier entspringt seine gemeinschaftsbildende
Kraft, die ans antike Theater denken läßt. Jean Vilar wies auf diese grundsätzliche
Seite ebenfalls hin:

80



«Ein Theatermann, sei er Autor, Darsteller oder Regisseur, ist heutzutage
ein Abenteurer. Er ist gezwungen, sich allein vorzuwagen. Der letzte Humanismus,

der des 19. Jahrhunderts, ist spätestens 1940 zu Asche verbrannt. Heute
zeigt sich den Jungen die Welt gespalten wie das Mosaik eines wahnwitzigen
Gottes. Ob katholisch oder kommunistisch, freimaurerisch oder anarchistisch,
fällt es ihnen schwer, so dünkt mich, an eine Moral oder eine Ästhetik zu glauben,
die die Ehrfurcht vor dem Menschen von selbst einschließt.»

Ehrfurcht vor dem Menschen treibt die jungen Leiter der Volkstheater in
Vilars Nachfolge dazu an, hergebrachten Vorstellungen sowohl in der szenischen

Verwirklichung wie in der dramatischen Aussage den Rücken zu kehren. Einem
bisher theaterfremden Publikum erste Information über Bühnenkunst zu geben,
diese Aufgabe verlockt sie heute stärker als der Umgang mit einem Publikum
von Kennern. Sie kämpfen also gegen die Skepsis derer an, für die das Theater

bislang eine Weihestätte war, nach der sie kein Verlangen trugen. Allein schon
der Toilettenzwang entfremdete ihnen diese Kunst.

In dieser belanglosen Einzelheit versteckt sich die höhere Bedeutung der
angestrebten Reform: das Theater mußte aus seinem Feiertagsdasein herausgelöst
werden. Es sollte kein Alltagsereignis werden, vielmehr ein Ereignis, das im Leben
aller Tage seinen Widerhall findet. Den Weg zur Propagierung des Theaters als
eines täglichen Bedürfnisses versperrten jedoch Konformismen und starre
Anschauungen. In der Tat galt Theater den Vorstädtern — zu schweigen von den
Bewohnern des flachen Landes — als eine Veranstaltung, die über ihre Köpfe
hinwegging. Variété und grobschlächtiges Volksstück hielten die Theateragenturen
als ihnen ausschließlich angemessen. Sie wiederum übernahmen widerspruchslos
diese Einstufung aufs Hanswurstniveau. Geschäftliche und politische Gründe

trugen wesentlich dazu bei, die Menschen in den Vorstädten oder in der Provinz,
die Massen der arbeitenden Menschen mit einer schalen geistigen Nahrung
abzuspeisen.

Das Volkstheater strebt danach, den Ausgesperrten einen Zugang zur Kunst
und damit zum geistigen Leben zu eröffnen, ihnen klar zu machen, daß es fortan
keinen Grund gibt, es sei denn ihre eigene Passivität, den Geist und seine Äußerung
auf der Bühne als ein Vorrecht der Bessergestellten zu betrachten. Die Intention
des Volkstheaters geht also über das Theaterspielen hinaus. Sie zielt auf eine

Bewußtseinsänderung innerhalb des Publikums, an welches es sich hauptsächlich
wendet, das es aus einem ideologischen Ghetto herausführen will. Wesentlich
wird nun der Kampf gegen einen proletarischen Konformismus, dessen Ziel das

Théâtre de l'Est parisien, das rege Volkstheater im Pariser Osten, kürzlich so

formulierte :

«Dem einfachen Volk nur solche Stücke zeigen, die mit seinen sozialen und
politischen Problemen, seiner Lebens- und Sprechweise in Beziehung stehen, heißt
nicht nur, absichtlich die Entdeckungen, die es machen könnte, beschränken,
sondern auch, es um ein Bündel von Möglichkeiten schmälern, die es in sich

81



trägt. Schlimmer noch: dies unnachsichtige Barrierenziehen droht, in ihm eine

gewisse Art von gutem Gewissen zu wecken und jene Geistesträgheit, die es fast
unvermeidlicherweise begleitet. Was nützt es dann, das Boulevardtheater, seine

Beschränktheit und selbstgenügsame Mediokrität zu tadeln, wenn sich dahinter
eine Sackgasse gleicher Art auftut. Das bürgerliche Theater, das Boulevardtheater

bezweckte, seinem Publikum totsichere <Werte) vorzusetzen, dem Geist
eine Leibrente auszurichten, welche Menschen und Dinge für immer unangefochten

ließ. Aber der proletarische Konformismus, den man ihm gegenüberstellen
will, ist von gleicher Art, mögen sein Inhalt und sein Ziel auch verschieden sein.

Er strebt ebensosehr nach einer enggefaßten <Klassenkultur), ebenfalls nach

beruhigenden Werten sowie einer Lösung aller den Menschen gestellten Probleme
aus dem Geist eines so einfältigen wie komfortablen Manichäismus heraus.»

Diese Warnung konnte erst heute ausgesprochen werden, fünfzehn Jahre nach
Jean Vilars bahnbrechender Tat, mit dem Théâtre National Populaire die
Vorstädte zu bereisen und der benachteiligten Bevölkerung zum erstenmal Theater
bester Qualität zu billigem Preis vorzuführen. Seine Leistung als Regisseur ist
zu einem internationalen Begriff geworden. Seine Leistung als Verkünder einer

neuen Theaterpolitik blieb auf die Entwicklung im Inland beschränkt, wurde jedoch
als Kampf gegen die «kulturelle Segregation» und für die Neuverteilung,
gleichbedeutend häufig mit Neuerweckung der Kultur in den seit Jahrhunderten
verstummten Provinzen von unabsehbarer Bedeutung.

Will man die Begeisterung verstehen, die seither ganz Frankreich im Hinblick
auf dieses Experiment erfüllt, so muß man bedenken, daß sich noch in den späten
vierziger Jahren an der Verbreitung des guten Theaters im Land seit der dritten
Republik nichts geändert hatte. Außerhalb von Paris breitete sich geistiges Ödland
aus. Ständige Theater in den größeren Provinzstädten zählten zu den Seltenheiten.
Das Volkstheater geht also Hand in Hand mit einer Aufwertung der Provinz, die
selbstbewußt wird, an sich und an die Hauptstadt strengere Ansprüche stellt.
Unter dem Banner des Fortschritts tritt dieser Theaterenthusiasmus vor uns. Als
ein Ausdruck vordem nie gekannter Anforderungen an sich selbst muß er
verstanden werden.

Welcher Fortschritt in der Tat, daß die Provinz ihre Lethargie abschüttelt und
zu ihrem kulturellen Leben künftig selbst beitragen will. Daß sie unbenutzte,
meist halbverfallene Säle ausbaut, Theatertruppen finanziert und für ihre Arbeit
Verständnis aufzubringen gesonnen ist. Es ist nicht nur der Lokalpatriotismus,
der diesen Aufschwung beflügelt, nicht nur der Gedanke der Demokratisierung
der Kultur, der die Geister für sich einnimmt. In politischen Programmen wird
er auch vertreten, ohne übermäßig zu fesseln. Unausweichlich ist er im Zeitalter
des Taschenbuchs, das Wissen für wenig Geld verbreitet und die Bereitschaft zum
Mitdenken stimuliert.

Solche unaufschiebbare Demokratisierung ist es denn auch, welche die
Teilnehmer an diesem Versuch hinreißt. Es geht ja mitnichten darum, für Menschen,

82



die immer drittklassiges Theater sahen, nun besser und zeitgemäßter zu spielen,
sondern es geht um die Neubewertung des Theaters schlechthin innerhalb der
Gemeinschaft. Seine Bedeutung im Bewußtsein der Öffentlichheit nicht nur als

Anlaß zur Zerstreuung, sondern auch als Ausdruck ernstzunehmender Geistigkeit
gilt es zu erkämpfen. Die jungen französischen Animatoren möchten, daß ihr
Theater zu einem Ort der Begegnung und Auseinandersetzung werde, an dem
sowohl der Einzelne sich bilde als auch die öffentliche Meinung von Fall zu Fall
beeinflußt werde.

An die Theaterarchitektur stellen sie aus dieser Konzeption heraus neue
Anforderungen. In einer Gesellschaft ohne allgemeingültiges Zentrum der Werte kommt
dem Theater eine über das bisherige Maß hinausgehende Rolle zu.

Unbeschadet auseinanderklaffender religiöser, ideologischer oder sozialer
Vorstellungen versammeln sich hier Menschen mit jeweils anderen Anschauungen,
Wertmaßstäben und geistigen Erfahrungen. Für den konsequenten Gedanken
des Volkstheaters ist diese Erkenntnis um so bedeutsamer, je enger ein solches

Theaterunternehmen a priori der Linken verbunden ist. Die Gefahr besteht

nämlich, daß es entweder den «Verdammten dieser Erde» die Schlagworte ihrer
politischen Befreiung eintrichtern soll, wogegen sich das «Théâtre de l'Est
parisien» ja verwahrte, oder daß es sich in eine bloße Verlängerung der Volkshochschule

verwandelt.
In jedem Fall verstärkte sich ein sektiererischer Zug, der statt einer

künstlerischen Erweiterung eine Verengung des Horizonts zur Folge hätte. Dieser
Gefahr sind sich die weitsichtigen Anreger, die Jean Vilars Ruf nach einem

allgemeingültigen «Humanismus» im Ohr bewahrten, durchaus bewußt. Eine

einzige Gesellschaftsschicht fürs Theater neu zu gewinnen, wäre zu wenig. Der
Zuschauerraum muß ein vielfältiges soziales Abbild der Stadt bieten, in der das

Theater beheimatet ist.
Zum sozialbewußten Teil des Architekturprogramms gehört deshalb der ranglose

Zuschauerraum, der langsam ansteigend von jedem Platz aus gleich gute
Sicht gewährt und niemanden bevorzugt. Ein Theater wurde bisher nach diesen

Prinzipien in Frankreich neu erbaut, dasjenige der Pariser Arbeitervorstadt
Aubervilliers, nach dem Entwurf René Allios, eines der eigenwilligsten Bühnenbildner

des heutigen französischen Theaters. Da niemand bevorzugt sein soll,
wird die Platzanweiserin verbannt. Die Sitze tragen ja keine Nummern und
kosten alle gleich viel. Auch in diesem Punkt keine die Gleichheit verletzende

Unterscheidung. Sie hat mit zielbewußter Nivellierung weniger zu tun als mit der

Erkenntnis, daß unterschiedliche Platzkategorien ein jeweils besonderes Besitzergefühl

der Darbietung gegenüber wecken und manchen Menschen den Zugang
zum traditionellen Theatersaal versperren. Ihn mit allen psychologischen Mitteln
zu erleichtern, ist jedoch die Absicht der jungen Theaterleute Frankreichs. Während

die deutsche Volksbühne e. V. danach trachtet, ihren Kunden das gehobene
Gefühl zu vermitteln, an gesichertem Kulturgut in einer von den «besseren Stän-

83



den» sanktionierten Art und Weise teilzunehmen, strebt das französische
Volkstheater danach, dem Zuschauer das Gefühl zu geben, an einem in jedem Punkt

neuen, noch durch keine Norm konsakrierten Geschehen teilzunehmen, das

deutlich experimentellen Charakter trägt. Soll es sich als neuer Traditionsträger
fühlen? Der missionarische Elan gehört zu dieser Theaterform, gerade weil sie

über den Umkreis der Bretter im strengen Sinn hinausgeht. Über den didaktischen

Eifer, über die Verbrämung manches Dilettantischen mag man lächeln; wer
sich indes nur dabei aufhält, übersieht die Hauptsache, welche unleugbar in der

engeren Beziehung von Theaterspiel und Öffentlichkeit besteht.
Das zweite, wonach die jungen französischen Animatoren in der Provinz sowie

in den Vorstädten um die wichtigsten Zentren des Landes trachten, geht ebenfalls

von dieser neu herzustellenden Verknüpfung individueller Kunstübung mit
allgemeinem Interesse aus. Was soll eine Bühne, von Neuerungsschwung angetrieben,
ihrem Publikum vorführen? Alles, was Wahrheit und eine lebensvolle Wirklichkeit

in sich hat, wird die Antwort lauten. Sie ist jedoch vage. Selbst das Boulevardtheater

will nichts anderes vorführen, als was wahr ist. Ja, genau besehen, gehört
zu ihm sogar die streng durchgehaltene Plausibilität. Das bürgerliche Amüsiertheater

erfindet nichts, umspielt nichts, sondern schildert im Dialog wie in der

plastischen Ausstattung immer die Bereiche des Lebens, die seinem Zuschauer

vertraut sind. Stellt sich diese Kongruenz nicht her, dann schmollt das Publikum.
Glaubwürdigkeit aus der realen Anschauung ist für diesen Theaterbesucher

oberstes Verlangen; er fühlt sich in seinem Lebenskreis uneingeschränkt wohl,
bejaht ihn und begehrt mitnichten, ihn zu übersteigen.

Die Frage nach dem Repertoire des Volkstheaters stellte Jean-Paul Sartre vor
zehn Jahren, als er Vilar angriff, weil dieser kein Volkstheater im eigentlichen
Sinn veranstaltet hatte. In einem Interview mit dem Kritiker Bernard Dort stellte

er fest:
«Volkstheater Ja, diese Bezeichnung hat einen genauen Sinn für mich.

Vielleicht bedeutet sie sogar zuviel für mich, denn in meinen Augen schließt sie

das ganze Theater ein. So steht also nicht das Problem zur Diskussion, ob das

Theater ein Volkstheater sein soll, es kann nichts anderes sein, sondern ob es

Volkstheater schon gibt und in welcher Form Nehmen wir z. B. das TNP.
Meiner Ansicht nach verwirklicht es ein Volkstheater in diesem Sinn nicht. Das
ist kein Urteil über Vilars Tätigkeit, sondern ein Tatsachenbefund. Das TNP ist
ein subventioniertes Theater. Das bedeutet: ein Theater, das Stücke aus dem
bestehenden Repertoire aufführen muß, und dies mit größter Vorsicht. Stücke,
die nicht für die Massen von heute geschrieben wurden. Stücke, die, ich denke

an Shakespeare, einem authentischen Volkstheater-Geist entsprangen, für die
Menschen von damals geschrieben wurden, heute aber zu Kulturgut wurden, das

zum bürgerlichen Kulturerbe gehört
Molières Don Juan oder Racine aufführen, ist gut und nützlich, geht aber

doch an der Sache vorbei. Volksnahen Zuschauern muß man zuerst angemessene

84



Stücke vorführen, die eigens für sie geschrieben wurden und von ihnen handeln.
Das führt mich zum zweiten Grund des < Versagens > des TNP, zur Frage nach dem

Publikum. In Wahrheit hat das TNP kein volkstümliches Publikum, Arbeiter
z. B., sondern ein kleinbürgerliches Publikum, das ohne die verhältnismäßig
niedrigen Preise nicht oder nur selten ins Theater ginge — aber ein
Arbeiterpublikum hat es nicht. Es gibt Arbeiter, die ins TNP gehen, das TNP hat für
Arbeiter gespielt, aber es hat kein Arbeiterpublikum. Selbst dann nicht, wenn es

in die Vorstädte zieht.»
Auf diesen massiven Angriff ließ Jean Vilars Antwort nicht lange auf sich

warten. Er hatte leichtes Spiel, Sartre vorzuwerfen, er verwechsle volksnah mit
proletarisch, er rufe nach einem militanten Arbeitertheater, während das TNP
für ihn, Vilar, ein viel weiteres soziales Echo auszulösen habe. Im Fortgang der

Diskussion hat dieser Standpunkt, wie wir sahen, zentrale Bedeutung gewonnen.
Betroffen war Vilar jedoch von Sartres Anwurf, Racine oder Molière zu spielen
«gehe an der Sache vorbei». Sein Argument trifft ins Schwarze:

«Zweifellos gibt es Klassiker, die nicht volkstümlich sind. Aber die Liebe
beispielsweise (ich denke u. a. an Marivaux' <Falsche Bekenntnisse)) ist ein
volkstümliches Thema, das nicht der <Kultur) angehört, sondern das der Arbeiter
erlebt hat und das zu seiner Wahrheit gehört.

Es genügt nicht, eigens Stücke fürs Volk zu schreiben, um es zu fesseln. Viel
wichtiger scheint mir, daß der Schriftsteller in seiner Zeit, in den dreißig oder
vierzig Jahren seines Zeitalters, die drei oder vier großen volksnahen Themen
findet. Nehmen Sie das Beispiel Molières. Ich verstand zuerst nicht, weshalb

Molière immerfort gegen die Ärzte seiner Zeit vom Leder zog. Eines Tages las

ich die Briefe der Liselotte von der Pfalz und erkannte, daß die Ärzte im 17.

Jahrhundert tatsächlich Mörder waren, daß wegen ihrer Schuld Kinder starben und
die Medizin seiner Zeit etwas Monströses war. Da habe ich begriffen, daß Molière
ein richtiggehender volkstümlicher Dichter war. Im Grunde fehlen uns die
Dramatiker, die für unsere Zeit das leisten, was Molière seinerzeit mit den Ärzten

tat.»
Die Statistiken bewiesen es Vilar in der Tat und beweisen es seinen Nachfolgern

in den neuen vom Staat eingerichteten «Kulturhäusern»: nicht agitatorische
Stücke, nicht klassenkämpferische Autoren füllen die Säle, sondern die Klassiker.
Euripides, Sophokles, Corneille, Molière, Musset, Balzac wollen die Besucher
sehen. Die Schilderer der russischen bürgerlichen Dekadenz, Tschechow oder der

junge Gorki, haben den meisten Zulauf. Unbekannte Autoren lassen sich auf
diesen Bühnen kaum durchsetzen. Das zeitgenössische französische Theater leidet
ohnehin Mangel an dramatischen Talenten. Armand Gatti, Autor einiger Stücke
betont sozialkritischen Inhalts, ist die einzige Entdeckung unter den
Bühnenschriftstellern. Sein «Leben des Straßenkehrers August G.» verdankt jedoch der
hinreißenden Inszenierung Roger Planchons den Erfolg, keineswegs seinen

dramaturgischen Meriten. Auch Arrabals «Autofriedhof», den kürzlich das Theater-

85



Zentrum von Bourges in einem leer stehenden Hangar uraufführte, interessierte
zuvörderst wegen Jorge Lavellis außerordentlicher Bühnenrealisierung. In ihr
sprach sich eher zeitgemäßer Geist aus als in dem, was Arrabals Worte
vermittelten.

In der Tat liegt der passionierende Neuheitswert vorläufig eher in der
Inszenierungsweise. Das Volkstheater erschließt jetzt noch, trotz zunehmender
Versuche, neue Stücke vorzuführen, das Erbe durch dessen moderne Interpretation.
Der Klassiker wird da nicht um seiner selbst willen aufgeführt, nicht als Kronzeuge

immer gültiger menschlicher Erfahrung und Reife aufgerufen, sondern als

der Gestalter einer verhüllten Parabel von der sozialen, existenziellen, mitunter
auch psychologischen Situation des Menschen. Sieht man die Klassikeraufführungen

in Planchons Theater in Villeurbanne, in Gabriel Garrans Theater in Auber-
villiers, im «Théâtre de l'Est parisien» von Guy Retore oder im Theaterzentrum

von Bourges, dann ist man geneigt, Marivaux, Musset, Molière, Marlowe, Aristophanes

als die Schriftsteller zu betrachten, die unmittelbarer als die Heutigen
(Brecht teilweise inbegriffen) zu den Problemen unserer Zeit etwas aussagen. Dies
nicht ihrer «ewigen Gültigkeit» wegen, sondern weil der Regisseur durch Bühnenbild

und Schauspielerführung, durch das besondere Widerspiel von Rede und
Verstummen, durch Rhythmisierung der Auftritte, oder eigentümliche Beleuchtungen,

die bald statische, bald äußerst dynamische Akzente setzen, kurzum durch
alle Mittel der Theaterarbeit in der Aufführung selbst eine moderne Fragestellung
durchschimmern läßt, welche der klassische Autor gleichsam unbeabsichtigterweise

beantwortet.
Der Wille zur Herausforderung liegt dieser Ästhetik zugrunde. Herausgefordert

soll das Publikum werden, das miteins vertraute Perspektiven der Gegenwart in
den alten Text einmünden sieht, den Gegensatz zwischen historisch feststehender

Aussage und der zeitgenössischen Problematik als eigenen künstlerischen Reiz
empfindet. Nicht naives Ausspielen dessen, war der Klassiker niederschrieb, wird
angestrebt, sondern seine unausgesetzte Bewertung vom Standpunkt des heutigen
Zuschauers aus. Es leuchtet ein, daß an der Bedeutung sowie der Eigenart des

Dichterwortes nichts zu ändern ist, daß aber der Interpretation des Regisseurs
und der Spielweise des Schauspielers ein bisher kaum beachtetes Gewicht zukommt.

Einfühlung in die Rolle genügt dazu nicht mehr, geht es doch um
doppelspuriges Spielen, um die Komposition der Gestalt nach dem Originaltext und um
ihre dauernde kritische Beurteilung. Auf eine Weise, die er nie vorausgeahnt,
kommt Diderots Wort vom Schauspieler, der sowohl in seiner Rolle wie auch
über ihr stehen müsse, zu neuem Ansehen.

Diesmal jedoch nicht im Hinblick auf psychologische Charakterdurchdringung
oder Publikumswirkung. Diese letztere ist im Gegenteil verpönt. Was im
Volkstheater einzig und allein Bestand hat, ist das Ensemblespiel. Auch wenn ein Star
des traditionellen Theaters mitspielt, was neuerdings manchmal vorkommt, läßt
die Regie es sich angelegen sein, jeden Versuch von ihm, sich eigennützig in Szene

86



zu setzen, zu unterbinden. Wichtig ist nur der Gesamteindruck. Er wird angerufen,

wenn der ab und zu berechtigte Vorwurf gemacht wird, es fehle an
Schauspielerpersönlichkeiten, die für sich allein genommen Interesse erregen können. Vilars
«Nationales Volkstheater» verdankte in den fünfziger Jahren Gérard Philipes

Schwung und Zauber eine jähe Beliebtheit. Er war der einzige, von dem der
Zuschauer hätte sagen können wie bei einer Besetzung im Boulevardtheater: Ich
gehe mir Philipe als Octave oder Lorenzaccio von Musset anschauen.

Auch unter den Schauspielern soll demnach der Gegensatz von blendendem

Einzelspieler und der Masse zugunsten letzterer entschieden werden. Das versteht

sich für ein Kollektivtheater durchaus. Die Stückwahl verrät dieselbe Tendenz.

Daß bisher kein Racine und, den «Cid» ausgenommen, kein Corneille auf diesen

Bühnen gespielt wurde, ist kein Zufall. Für Konflikte hauptsächlich individueller
Natur, für die Analyse der Bewegungen ausgesuchter Seelen, kann der Regisseur
bei diesem Publikum mit weniger Verständnis rechnen als für Konflikte, die im
Zusammenprall von geschichtlichen Entwicklungen oder sozialen Strukturen
gründen. Die Darstellung von Einzelfällen ist sekundär, was zählt, ist der das

Individuum übersteigende typische Fall. Hier, in einer Verlängerung von Gedanken

Georg Lukâcs, findet sich die Verankerung des Realismus, auf dem die Kunst
dieses neuen Theaters fußt. Inszeniert beispielsweise Roger Planchon Molières

«George Dandin», dann sucht er weniger die Nöte des «schlecht verheirateten»
Dandin in den Vordergrund zu stellen, als vielmehr aus der sozialen Unvereinbarkeit

der Ehegatten und ihrer Familien das Zwingende an Dandins komischer

Tragödie zu erläutern. Einerlei, ob Molière ihm dazu im Text eine Handhabe gibt.
Wofür dem Dichter des 17. Jahrhunderts das Augenmerk fehlen mußte, das

stellt der Spielleiter heute durch Pantomime, stumme Gestik und durchs Bühnenbild

dar. Realistisch daran ist nicht allein die Ausstattung, auch nicht das Spiel,

realistisch ist diese sozialanalytische Interpretation. Sie führt nämlich in die

immerwährende Wahrheit des Klassikers zeitgenössische Überlegungen ein.

Halten wir aber fest : nicht zum Zweck eines ästhetischen Spiels, sondern um das

für heute Produktive freizusetzen. Was am Klassiker die Zeiten überdauerte,
erweist sich als das Zeitgemäße — dies die am Grunde liegende Zuversicht. Sie

läßt sich auch umkehren und verheißt dann: Zeitgemäßes trägt ebenfalls das

Siegel des Zeitbeständigen. Hochachtung vor dem zeitlich Zurückliegenden allein,
weil es zurückliegt und Bildungsgut wurde, ist ganz und gar nicht gerechtfertigt.
Das Verhältnis zur Tradition wird für diesen Bühnenstil ambivalent. Tradition
reicht in die Gegenwart hinein, wird durch Neueinschätzung oder Umdeutung
von ihr verwandelt, verwandelt sie jedoch ihrerseits durch das eingestrahlte
Beispiel des Alten, durch zeitliche Tieferführung der Analogie.

Die Tradition auf diese Weise in die Auseinandersetzung mit der Gegenwart

zu spannen, heißt, sie nach dem Nutzen für die veränderten Verhältnisse zu befragen.

Gibt sie auf diese Frage keine Antwort, wird über sie hinweggegangen. Zum
Realismus gehört die Zweckperspektive: was nicht das Volk belehrt, ist unwichtig,

87



gehört abgestreift. Er ist zweifellos einseitig, dieser von Didaktik besessene

Hintergedanke. Aber Einseitigkeit gilt nicht als Schimpf, sondern als Notwendigkeit, wo
im Vordergrund die Darstellung des Klassikers nicht so sehr um seiner selbst
willen steht, als zur Erschließung eines Blickwinkels auf allgemeine kulturelle
Zusammenhänge. Das Volkstheater strebt eine Volkskultur an, innerhalb welcher
jede Kunstleistung ihren eigenen Platz einnimmt. Es geht dabei aber nicht
ausschheßhch darum, das «Volk» an ihm bisher vorenthaltene Geistesgüter
heranzuführen, die es aufzunehmen lernen, von denen es zum Zeichen seiner Befreiung
aus kultureller Armut Besitz ergreifen soll. Solch klassenkämpferische Konzeption,
die sich ab und zu äußert, ist ebenso überholt wie die idealistische eines Romain
Rolland, der 1903 ein Buch schrieb mit dem Titel «Das Theater des Volkes», um
der «brüderlichen Kommunion» der Menschen das Wort zu reden, welche gipfelt
in einer «monumentalen Kunst vom Volk geschaffen fürs Volk».

Klassenkampf und Monumentalität haben als künstlerische Wirkkraft heute
ausgespielt. Im Volkstheater der sechziger Jahre strebt man pohtische Wirkungen
nur am Rande an. Ein grundlegender Unterschied zum deutschen Volkstheater
in seiner virulentesten Form, der Piscatorbühne am Ende der zwanziger Jahre.

Getreu dem Postulat, vom Publikum als seiner Basis habe das Theater
auszugehen, suchte Piscator, die sozialen Forderungen der Massen zur Antriebskraft
der Bühne zu machen. Wirklichkeit bedeutete unbefriedigende, folglich
umzuwälzende politische Wirklichkeit; Theaterspiel war gleichbedeutend mit Agitieren.
Mit derart radikal sozialpredigendem Theater hat das französische Experiment
nichts gemein. Es betrachtet zwar wie dieses seine Aufgabe als kritische Darstellung

von Welt und Geschichte, legt aber statt aufs Agitieren aufs Erkennen und
Aufklären das Hauptgewicht. Mit Herbert Iherings Unterscheidung von damals

zu sprechen, ist sein Ziel nicht, «Gesinnungsprotzen zu züchten, sondern
künstlerisch empfindende Bürger». Diese Zielsetzung stößt manche extreme Linkskreise

vor den Kopf. Triumphierend weisen sie auf die politische Harmlosigkeit
hin und erklären, aus diesem und keinem anderen Grunde unterstütze ja der Staat
das Volkstheater, baue ihm Kulturhäuser und verstärke von Jahr zu Jahr die
Zuschüsse. An Kunstsinn und verfeinerter Sensibilität, woran die heutigen Theaterleute

appellieren, ist ihnen bei weitem weniger gelegen, als an der agitatorischen
Aufrüttelung der Köpfe. Ihr entzieht sich jedoch das Theater, das zwar die Kunst
mit kritischem Denken verbünden will, im Zuschauer jedoch nicht den
Parteikämpfer, sondern den Menschen anzusprechen begehrt.

88


	Volkstheater : aus Agitation zur Kunst : ein Kapitel moderner französischer Theatergeschichte

