Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 1

Artikel: Volkstheater : aus Agitation zur Kunst : ein Kapitel moderner
franzdsischer Theatergeschichte

Autor: Schlocker, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Horoskop : Die Familie von Don Alfonso wird im Sommer einmal. aufs Land
gehen. Im Haus dort angekommen, sehen sie, daB ein paar Knéduel Strickwolle
vergessen wurden, die fiir eine Handarbeit notig wiren, mit der Mutter und
Tochter gerade beschiftigt sind. Das Auto muB} schnell noch einmal in die Stadt
zuriick. Nemesia weiBl, wo die Kniuel liegen. Bei der Riickfahrt zum Landhaus
platzt ein Reifen, und das Auto fihrt gegen einen Baum. Nemesia findet dabei
den Tod. ... Wozu sollte die Arme auch noch linger leben? Arbeit und wieder
Arbeit; Tag um Tag, Nacht um Nacht, eine wie die andere. Wenn sie da auf
dieser Welt nicht wenigstens das eine gehabt hitte: das Schwatzen am Brunnen,
in den Liden, in der Kirche und in der Apotheke!

Autorisierte Ubertragung aus dem Spanischen von Thekla Lepsius

Volkstheater — aus Agitation zur Kunst

Ein Kapitel moderner franzosischer Theatergeschichte

GEORGES SCHLOCKER

Flir wen spielen die Theater? Fiir jeden, der Lust hat hineinzugehen, wird die
etwas verwunderte Antwort lauten. Denn das Theater ist eine Einrichtung fiir
die Offentlichkeit, die «alle Stinde und Klassen in sich vereinigt». Von Schiller
stammt diese Vorstellung; man kann sie nachlesen in dem seines Titels wegen
heute ab und zu beldchelten Aufsatz: «Die Schaubiihne, als moralische Anstalt
betrachtet.» Die Theaterleute, die seit den fiinfziger Jahren auf Frankreichs
Bithnen ihr Wort zu sprechen begannen, und wenig spéter auch diejenigen Italiens,
meldeten Zweifel an, daBB dem in Tat und Wahrheit so sei. Nicht alle Stinde und
Klassen sahen sie allabendlich im Parkett vereinigt, sondern bestenfalls einige
wenige, die man nicht anders als die privilegierten bezeichnen konne. Threr
Denkart passe sich notgedrungenerweise Spiel und Spielplan an. Dall das Theater
wieder Sache des ganzen Volkes werde, ist seither ihr Wunsch. Volkstheater,
dieser Begriff dient nun einer Umwailzung ererbter sozialer und dramaturgischer
Verhiltnisse als Losungswort.

78



In Frankreich: Théitre populaire, in Italien: teatro stabile. In beiden Léndern
wird damit anndhernd Gleiches gemeint: ein Theater, das sich nicht einem kom-
merziellen Ziel, sondern einer erzieherischen Mission verschreibt. Das vom Staat
subventioniert sein soll und diesem Staat zum Entgelt den Gefallen erweist, ihn
samt der Giiltigkeit aller seiner Vorstellungen, Wertanschauungen und Ver-
haltensvorschriften zu bestreiten. Ein Theater, das sich von vornherein auf die
Maoglichkeit einstellt, ein Gffentlicher Dienst zu sein, den Massen zur Bewult-
seinskldrung zu verhelfen und dabei weder in Agitation noch in platten Naturalis-
mus zu verfallen. Fiir beides fehlt es ja dem Volkstheater nicht an Beispielen in
der Vergangenheit. Aus dem Naturalismus eines Brahm oder Antoine ging es
vor sechzig Jahren hervor, in der Agitation der Piscatorbiihne fand es vor vierzig
Jahren die extreme Ausprigung.

Nicht mit kiinstlerischen Mitteln kunstfremde Emotionen auszulOsen, ist heute
die Absicht des Volkstheaters. Seine fithrenden Kopfe, ein Planchon, Garran,
Rétoré, Gignoux oder Dasté in Frankreich, ein Squarzina, de Bosio und selbst-
verstidndlich Strehler in Italien empfinden sowohl dem Publikum wie ihrer Kunst
gegeniiber eine gleich starke Verpflichtung. Aber indem sie in Volksschichten,
die bisher vom Theater als einer vermeintlich klassenfremden Veranstaltung nichts
wullten oder nichts wissen wollten, dramatische Kunst einfithrten, muften sie
den landldufigen Begriff der Unterhaltung kritisieren. Unweigerlich durchleuch-
ten sie diesem Publikum, nochmals mit Schiller zu sprechen, «das ganze Gebiet
des menschlichen Wissens, alle Situationen des Lebens und alle Winkel des Her-
zens» und stellen damit alle die verfdlschten oder gepanschten Empfindungen
und Denkvorstellungen in Frage, denen es traditionellerweise anhidngt. Reinigung
und Erweiterung des Horizonts, vorgenommen nicht vor einem Kreis genieBender
Kenner, sondern vor den Massen, wird natiirlich zu einem politischen Faktor.
Das gilt fiir das Volkstheater in Frankreich eher als fiir die teatri stabili Ttaliens,
beiden gemeinsam ist indes der Charakter einer kiinstlerischen Erweckungsstétte,
wo mit einem Schlag Energien der Kunstrezeption freigesetzt werden, von denen
man bisher nichts ahnte. Sie sind es gerade, welche die jungen Theaterleute immer
wieder hineinreiflen, die selbst Konner des Boulevards oder Filmstars reizen, sich
vor diesem geistig unberiihrten, aber reaktionsstarken Publikum zu produzieren.

Dabei ist dieses Publikum von Haus aus der Kunst des Schauspielers, wie
eindringlich sie auch sein mag, wesentlich weniger gewogen, als der Besucher des
herkommlichen Theaters, der die Verwandlungs- und Einfithlungsgabe am Mimen
besonders hoch anschldgt. Vor diesem neuen voraussetzungslosen Publikum

-erscheint sie als Zugabe, keineswegs als Hauptsache. Das Gemeinschaftserlebnis
steht ihm im Vordergrund, gemeinsame Erschiitterung wie gemeinsame Reflexion,
beide ein Ansporn zur Entlarvung aller Legenden, welche Geschichte und Gesell-
schaft dem Menschen beweislos vorspiegeln. Der Mensch, als Opfer solch unhei-
liger «hoherer Méchte» aufgefaBt, liefert das Hauptthema dieses neuen Theaters.
Dakher ja sein Anspruch darauf, unterschiedslos fiir alle giiltige Fragen zu stellen.

79



Der ProzeB, der auf seinen Brettern einem universalen Unterdriickungsstreben
gemacht wird, erzeugt die besondere Spannung im Saal.

Die Mittel, mit denen dieses Ziel szenisch und dramaturgisch erreicht werden
kann, verstehen sich beinah von selbst. Absage an den Historismus heiBt das
erste. Das Vergniigen an der geschichtlichen Rekonstruktion zihlt fiir dieses
Theater wenig, ebenso die individuelle Psychologie, wo sie um ihrer selbst willen
vorgefithrt wird. Indem das Schwergewicht vom Einzelnen wegverlegt wird hin
zu der Beziehung des Einzelnen und der geschichtlich, gesellschaftlich oder ideolo-
gisch bestimmten Situation, regt sich ein neues Gefiihl fiirs Tragische, fiir kollek-
tive Tragik ndmlich. Die Auseinandersetzung zwischen dem Individuum und der
Gemeinschaft, ihre Verstrickung ineinander auf materieller, aber auch auf geisti-
ger Grundlage erdffnet diesem Theater einen Zugang zur antiken Tragodie fern
der bloBen Bildungswerte.

Es leuchtet ein, 148t man die stilistischen Intentionen des Volkstheaters Revue
passieren, daB die Asthetik, in der es wurzelt, der Realismus ist. Realismus aber
nicht mit dem stets etwas kleinbiirgerlichen Geruch der Nachzeichnung dessen,
was die Aullenwelt uns vorzeichnet, sondern als Leitsatz, der aus genauer Beob-
achtung und Analyse der Gegebenheiten seine moralischen Postulate und seine
kiinstlerische Stirke zieht.

Zu diesem Realismus gehort etwas sehr Romanisches: die Beriicksichtigung
der Emotion als einer Grundkraft des Menschen, iiber die das Theater den Zu-
schauer packen kann, weil dieser danach ein Bediirfnis hat vergleichbar demjeni-
gen nach Brot. Der Appell an diese Realitit im Menschen, die das herkémmliche
Theater hinter Bildung oder Zerstreuung zuriickstellte, ist ja eine der Kompo-
nenten von Jean Vilars Pathos. 1951, als er die Leitung des Théitre National
Populaire iibernahm, sagte er einmal:

«Man muf} begreifen, daB Theater nicht nur Unterhaltung heiBt, kein Luxus-
gegenstand ist, sondern ein gebieterisches Bediirfnis jedes Mannes und jeder
Frau. .. Ein jeder opfert seiner Leidenschaft alles, und das ist gut so. Bedenken
Sie, was man im Siiden fiir einen Sitzplatz bei den Stierkimpfen ausgibt: 8 bis
30 Francs. Und drei Viertel der zehntausend Zuschauer sind arm, manchmal
sehr arm. Es gilt also zu bewirken, daB das Theater heute wiederum eine Lei-
denschaft wird... Unter Volkstheater soll man, so denke ich, ein Theater ver-
stehen, das ohne Ausnahme allen offen steht. Thm geht es in erster Linie darum,
groBe, erregende Werke aufzufiihren.»

Ein Theater, das allen offensteht, den Menschen also jenseits einengender
Determinierung durch Herkunft, Gesellschaft und Konventionen anriihrt, stellt
den Gegenpol auf zur Zerstiickelung des Weltbildes, zur Spezialisierung des
Denkens. Es postuliert einen Humanismus als Versuch, alle Unterteilungen der
Welt aufhebbar erscheinen zu lassen. Hier entspringt seine gemeinschaftsbildende
Kraft, die ans antike Theater denken liBt. Jean Vilar wies auf diese grundsitzliche
Seite ebenfalls hin:

80



«Ein Theatermann, sei er Autor, Darsteller oder Regisseur, ist heutzutage
ein Abenteurer. Er ist gezwungen, sich allein vorzuwagen. Der letzte Humanis-
mus, der des 19. Jahrhunderts, ist spitestens 1940 zu Asche verbrannt. Heute
zeigt sich den Jungen die Welt gespalten wie das Mosaik eines wahnwitzigen
Gottes. Ob katholisch oder kommunistisch, freimaurerisch oder anarchistisch,
fillt es ihnen schwer, so diinkt mich, an eine Moral oder eine Asthetik zu glauben,
die die Ehrfurcht vor dem Menschen von selbst einschlieBt.»

Ehrfurcht vor dem Menschen treibt die jungen Leiter der Volkstheater in
Vilars Nachfolge dazu an, hergebrachten Vorstellungen sowohl in der szenischen
Verwirklichung wie in der dramatischen Aussage den Riicken zu kehren. Einem
bisher theaterfremden Publikum erste Information iiber Bithnenkunst zu geben,
diese Aufgabe verlockt sie heute stirker als der Umgang mit einem Publikum
von Kennern. Sie kimpfen also gegen die Skepsis derer an, fiir die das Theater
bislang eine Weihestitte war, nach der sie kein Verlangen trugen. Allein schon
der Toilettenzwang entfremdete ihnen diese Kunst.

In dieser belanglosen Einzelheit versteckt sich die hohere Bedeutung der ange-
strebten Reform: das Theater muBite aus seinem Feiertagsdasein herausgelost
werden. Es sollte kein Alltagsereignis werden, vielmehr ein Ereignis, das im Leben
aller Tage seinen Widerhall findet. Den Weg zur Propagierung des Theaters als
eines tdglichen Bediirfnisses versperrten jedoch Konformismen und starre An-
schauungen. In der Tat galt Theater den Vorstidtern — zu schweigen von den
Bewohnern des flachen Landes — als eine Veranstaltung, die iiber ihre Kopfe
hinwegging. Variété und grobschldchtiges Volksstiick hielten die Theateragenturen
als ihnen ausschlieBlich angemessen. Sie wiederum iibernahmen widerspruchslos
diese Einstufung aufs Hanswurstniveau. Geschiftliche und politische Griinde
trugen wesentlich dazu bei, die Menschen in den Vorstidten oder in der Provinz,
die Massen der arbeitenden Menschen mit einer schalen geistigen Nahrung
abzuspeisen.

Das Volkstheater strebt danach, den Ausgesperrten einen Zugang zur Kunst
und damit zum geistigen Leben zu eréffnen, ihnen klar zu machen, daBl es fortan
keinen Grund gibt, es sei denn ihre eigene Passivitit, den Geist und seine AuBerung
auf der Biihne als ein Vorrecht der Bessergestellten zu betrachten. Die Intention
des Volkstheaters geht also iiber das Theaterspielen hinaus. Sie zielt auf eine
BewuBtseinsinderung innerhalb des Publikums, an welches es sich hauptsédchlich
wendet, das es aus einem ideologischen Ghetto herausfiihren will. Wesentlich
wird nun der Kampf gegen einen proletarischen Konformismus, dessen Ziel das
Théatre de I’Est parisien, das rege Volkstheater im Pariser Osten, kiirzlich so
formulierte:

«Dem einfachen Volk nur solche Stiicke zeigen, die mit seinen sozialen und
politischen Problemen, seiner Lebens- und Sprechweise in Beziehung stehen, heift
nicht nur, absichtlich die Entdeckungen, die es machen konnte, beschrinken,
sondern auch, es um ein Biindel von Maoglichkeiten schmélern, die es in sich

81



trdgt. Schlimmer noch: dies unnachsichtige Barrierenziehen droht, in ihm eine
gewisse Art von gutem Gewissen zu wecken und jene Geistestrigheit, die es fast
unvermeidlicherweise begleitet. Was niitzt es dann, das Boulevardtheater, seine
Beschrédnktheit und selbstgeniigsame Mediokritdt zu tadeln, wenn sich dahinter
eine Sackgasse gleicher Art auftut. Das biirgerliche Theater, das Boulevard-
theater bezweckte, seinem Publikum totsichere «Werte> vorzusetzen, dem Geist
eine Leibrente auszurichten, welche Menschen und Dinge fiir immer unangefoch-
ten lieB. Aber der proletarische Konformismus, den man ihm gegeniiberstellen
will, ist von gleicher Art, mogen sein Inhalt und sein Ziel auch verschieden sein.
Er strebt ebensosehr nach einer enggefaBten <Klassenkultur>, ebenfalls nach
beruhigenden Werten sowie einer Losung aller den Menschen gestellten Probleme
aus dem Geist eines so einfiltigen wie komfortablen Manichdismus heraus.»

Diese Warnung konnte erst heute ausgesprochen werden, fiinfzehn Jahre nach
Jean Vilars bahnbrechender Tat, mit dem Théatre National Populaire die Vor-
stddte zu bereisen und der benachteiligten Bevolkerung zum erstenmal Theater
bester Qualitdt zu billigem Preis vorzufiihren. Seine Leistung als Regisseur ist
zu einem internationalen Begriff geworden. Seine Leistung als Verkiinder einer
neuen Theaterpolitik blieb auf die Entwicklung im Inland beschrinkt, wurde jedoch
als Kampf gegen die «kulturelle Segregation» und fiir die Neuverteilung, gleich-
bedeutend hiufig mit Neuerweckung der Kultur in den seit Jahrhunderten ver-
stummten Provinzen von unabsehbarer Bedeutung.

Will man die Begeisterung verstehen, die seither ganz Frankreich im Hinblick
auf dieses Experiment erfiillt, so mu3 man bedenken, daB sich noch in den spiten
vierziger Jahren an der Verbreitung des guten Theaters im Land seit der dritten
Republik nichts geiindert hatte. AuBerhalb von Paris breitete sich geistiges Odland
aus. Stidndige Theater in den groBeren Provinzstadten zdhlten zu den Seltenheiten.
Das Volkstheater geht also Hand in Hand mit einer Aufwertung der Provinz, die
selbstbewuBt wird, an sich und an die Hauptstadt strengere Anspriiche stellt.
Unter dem Banner des Fortschritts tritt dieser Theaterenthusiasmus vor uns. Als
ein Ausdruck vordem nie gekannter Anforderungen an sich selbst mul} er ver-
standen werden.

Welcher Fortschritt in der Tat, daB die Provinz ihre Lethargie abschiittelt und
zu ihrem kulturellen Leben kiinftig selbst beitragen will. DaB sie unbeniitzte,
meist halbverfallene Sidle ausbaut, Theatertruppen finanziert und fiir ihre Arbeit
Verstdndnis aufzubringen gesonnen ist. Es ist nicht nur der Lokalpatriotismus,
der diesen Aufschwung befliigelt, nicht nur der Gedanke der Demokratisierung
der Kultur, der die Geister fiir sich einnimmt. In politischen Programmen wird
er auch vertreten, ohne iibermifig zu fesseln. Unausweichlich ist er im Zeitalter
des Taschenbuchs, das Wissen fiir wenig Geld verbreitet und die Bereitschaft zum
Mitdenken stimuliert.

Solche unaufschiebbare Demokratisierung ist es denn auch, welche die Teil-
nehmer an diesem Versuch hinreiB3t. Es geht ja mitnichten darum, fiir Menschen,

82



die immer drittklassiges Theater sahen, nun besser und zeitgeméBter zu spielen,
sondern es geht um die Neubewertung des Theaters schlechthin innerhalb der
Gemeinschaft. Seine Bedeutung im BewuBtsein der Offentlichheit nicht nur als
AnlaB zur Zerstreuung, sondern auch als Ausdruck ernstzunehmender Geistigkeit
gilt es zu erkdmpfen. Die jungen franzésischen Animatoren mochten, daB ihr
Theater zu einem Ort der Begegnung und Auseinandersetzung werde, an dem
sowohl der Einzelne sich bilde als auch die offentliche Meinung von Fall zu Fall
beeinflufit werde.

An die Theaterarchitektur stellen sie aus dieser Konzeption heraus neue Anfor-
derungen. In einer Gesellschaft ohne allgemeingiiltiges Zentrum der Werte kommt
dem Theater eine iiber das bisherige MaB hinausgehende Rolle zu.

Unbeschadet auseinanderklaffender religioser, ideologischer oder sozialer Vor-
stellungen versammeln sich hier Menschen mit jeweils anderen Anschauungen,
WertmafBstiben und geistigen Erfahrungen. Fiir den konsequenten Gedanken
des Volkstheaters ist diese Erkenntnis um so bedeutsamer, je enger ein solches
Theaterunternechmen a priori der Linken verbunden ist. Die Gefahr besteht
namlich, daB es entweder den « Verdammten dieser Erde» die Schlagworte ihrer
politischen Befreiung eintrichtern soll, wogegen sich das «Théatre de I’Est pari-
sien» ja verwahrte, oder daB es sich in eine bloBe Verldngerung der Volkshoch-
schule verwandelt.

In jedem Fall verstirkte sich ein sektiererischer Zug, der statt einer kiinst-
lerischen Erweiterung eine Verengung des Horizonts zur Folge hitte. Dieser
Gefahr sind sich die weitsichtigen Anreger, die Jean Vilars Ruf nach einem
allgemeingiiltigen « Humanismus» im Ohr bewahrten, durchaus bewuBt. Eine
einzige Gesellschaftsschicht fiirs Theater neu zu gewinnen, wire zu wenig. Der
Zuschauerraum muB ein vielfiltiges soziales Abbild der Stadt bieten, in der das
Theater beheimatet ist.

Zum sozialbewuBten Teil des Architekturprogramms gehort deshalb der rang-
lose Zuschauerraum, der langsam ansteigend von jedem Platz aus gleich gute
Sicht gewihrt und niemanden bevorzugt. Ein Theater wurde bisher nach diesen
Prinzipien in Frankreich neu erbaut, dasjenige der Pariser Arbeitervorstadt
Aubervilliers, nach dem Entwurf René Allios, eines der eigenwilligsten Biihnen-
bildner des heutigen franzdsischen Theaters. Da niemand bevorzugt sein soll,
wird die Platzanweiserin verbannt. Die Sitze tragen ja keine Nummern und
kosten alle gleich viel. Auch in diesem Punkt keine die Gleichheit verletzende
Unterscheidung. Sie hat mit zielbewuBter Nivellierung weniger zu tun als mit der
Erkenntnis, daB unterschiedliche Platzkategorien ein jeweils besonderes Besitzer-
gefiihl der Darbietung gegeniiber wecken und manchen Menschen den Zugang
zum traditionellen Theatersaal versperren. Ihn mit allen psychologischen Mitteln
Zu erleichtern, ist jedoch die Absicht der jungen Theaterleute Frankreichs. Wih-
rend die deutsche Volksbiihne e. V. danach trachtet, ihren Kunden das gehobene
Gefiihl zu vermitteln, an gesichertem Kulturgut in einer von den «besseren Stin-

83



den» sanktionierten Art und Weise teilzunehmen, strebt das franzosische Volks-
theater danach, dem Zuschauer das Gefiihl zu geben, an einem in jedem Punkt
neuen, noch durch keine Norm konsakrierten Geschehen teilzunehmen, das
deutlich experimentellen Charakter trigt. Soll es sich als neuer Traditionstriger
fithlen? Der missionarische Elan gehort zu dieser Theaterform, gerade weil sie
iiber den Umkreis der Bretter im strengen Sinn hinausgeht. Uber den didaktischen
Eifer, iiber die Verbrimung manches Dilettantischen mag man ldcheln; wer
sich indes nur dabei aufhilt, iibersieht die Hauptsache, welche unleugbar in der
engeren Beziehung von Theaterspiel und Offentlichkeit besteht.

Das zweite, wonach die jungen franzosischen Animatoren in der Provinz sowie
in den Vorstiddten um die wichtigsten Zentren des Landes trachten, geht ebenfalls
von dieser neu herzustellenden Verkniipfung individueller Kunstiibung mit allge-
meinem Interesse aus. Was soll eine Biihne, von Neuerungsschwung angetrieben,
ihrem Publikum vorfiihren? Alles, was Wahrheit und eine lebensvolle Wirklich-
keit in sich hat, wird die Antwort lauten. Sie ist jedoch vage. Selbst das Boulevard-
theater will nichts anderes vorfiihren, als was wahr ist. Ja, genau besehen, gehort
zu ihm sogar die streng durchgehaltene Plausibilitit. Das biirgerliche Amiisier-
theater erfindet nichts, umspielt nichts, sondern schildert im Dialog wie in der
plastischen Ausstattung immer die Bereiche des Lebens, die seinem Zuschauer
vertraut sind. Stellt sich diese Kongruenz nicht her, dann schmollt das Publikum.

Glaubwiirdigkeit aus der realen Anschauung ist fiir diesen Theaterbesucher
oberstes Verlangen; er fiihlt sich in seinem Lebenskreis uneingeschriankt wohl,
bejaht ihn und begehrt mitnichten, ihn zu iibersteigen.

Die Frage nach dem Repertoire des Volkstheaters stellte Jean-Paul Sartre vor
zehn Jahren, als er Vilar angriff, weil dieser kein Volkstheater im eigentlichen
Sinn veranstaltet hatte. In einem Interview mit dem Kritiker Bernard Dort stellte
er fest:

«Volkstheater ... Ja, diese Bezeichnung hat einen genauen Sinn fir mich.
Vielleicht bedeutet sie sogar zuviel fiir mich, denn in meinen Augen schlieBt sie
das ganze Theater ein. So steht also nicht das Problem zur Diskussion, ob das
Theater ein Volkstheater sein soll, es kann nichts anderes sein, sondern ob es
Volkstheater schon gibt und in welcher Form ... Nehmen wir z. B. das TNP.
Meiner Ansicht nach verwirklicht es ein Volkstheater in diesem Sinn nicht. Das
ist kein Urteil iiber Vilars Titigkeit, sondern ein Tatsachenbefund. Das TNP ist
ein subventioniertes Theater. Das bedeutet: ein Theater, das Stiicke aus dem
bestehenden Repertoire auffithren muB, und dies mit gréBter Vorsicht. Stiicke,
die nicht fiir die Massen von heute geschrieben wurden. Stiicke, die, ich denke
an Shakespeare, einem authentischen Volkstheater-Geist entsprangen, fiir die
Menschen von damals geschrieben wurden, heute aber zu Kulturgut wurden, das
zum biirgerlichen Kulturerbe gehort . . .

Moliéres Don Juan oder Racine auffiihren, ist gut und niitzlich, geht aber
doch an der Sache vorbei. Volksnahen Zuschauern muB3 man zuerst angemessene

84



Stiicke vorfiihren, die eigens fiir sie geschrieben wurden und von ihnen handeln.
Das fiihrt mich zum zweiten Grund des < Versagens> des TNP, zur Frage nach dem
Publikum. In Wahrheit hat das TNP kein volkstiimliches Publikum, Arbeiter
z. B., sondern ein kleinbiirgerliches Publikum, das ohne die verhiltnisméBig
niedrigen Preise nicht oder nur selten ins Theater ginge — aber ein Arbeiter-
publikum hat es nicht. Es gibt Arbeiter, die ins TNP gehen, das TNP hat fiir
Arbeiter gespielt, aber es hat kein Arbeiterpublikum. Selbst dann nicht, wenn es
in die Vorstiddte zieht.»

Auf diesen massiven Angriff lieB Jean Vilars Antwort nicht lange auf sich
warten. Er hatte leichtes Spiel, Sartre vorzuwerfen, er verwechsle volksnah mit
proletarisch, er rufe nach einem militanten Arbeitertheater, wiahrend das TINP
fiir ihn, Vilar, ein viel weiteres soziales Echo auszulésen habe. Im Fortgang der
Diskussion hat dieser Standpunkt, wie wir sahen, zentrale Bedeutung gewonnen.
Betroffen war Vilar jedoch von Sartres Anwurf, Racine oder Moliére zu spielen
«gehe an der Sache vorbei». Sein Argument trifft ins Schwarze:

«Zweifellos gibt es Klassiker, die nicht volkstiimlich sind. Aber die Liebe
beispielsweise (ich denke u. a. an Marivaux’ <Falsche Bekenntnisse») ist ein volks-
tiimliches Thema, das nicht der «Kultur> angehort, sondern das der Arbeiter
erlebt hat und das zu seiner Wahrheit gehort.

Es geniigt nicht, eigens Stiicke fiirs Volk zu schreiben, um es zu fesseln. Viel
wichtiger scheint mir, daB der Schriftsteller in seiner Zeit, in den dreiig oder
vierzig Jahren seines Zeitalters, die drei oder vier groBen volksnahen Themen
findet. Nehmen Sie das Beispiel Moliéres. Ich verstand zuerst nicht, weshalb
Moliére immerfort gegen die Arzte seiner Zeit vom Leder zog. Eines Tages las
ich die Briefe der Liselotte von der Pfalz und erkannte, daB die Arzte im 17. Jahr-
hundert tatsdchlich Morder waren, daB wegen ihrer Schuld Kinder starben und
die Medizin seiner Zeit etwas Monstroéses war, Da habe ich begriffen, daB Moliére
ein richtiggehender volkstiimlicher Dichter war. Im Grunde fehlen uns die Dra-
matiker, die fiir unsere Zeit das leisten, was Moliére seinerzeit mit den Arzten
tat.»

Die Statistiken bewiesen es Vilar in der Tat und beweisen es seinen Nachfolgern
in den neuen vom Staat eingerichteten «Kulturhdusern»: nicht agitatorische
Stiicke, nicht klassenkdmpferische Autoren fiillen die Sile, sondern die Klassiker.
Euripides, Sophokles, Corneille, Moliére, Musset, Balzac wollen die Besucher
sehen. Die Schilderer der russischen biirgerlichen Dekadenz, Tschechow oder der
junge Gorki, haben den meisten Zulauf. Unbekannte Autoren lassen sich auf
diesen Biithnen kaum durchsetzen. Das zeitgenossische franzdsische Theater leidet
ohnehin Mangel an dramatischen Talenten. Armand Gatti, Autor einiger Stiicke
betont sozialkritischen Inhalts, ist die einzige Entdeckung unter den Biihnen-
schriftstellern. Sein «Leben des StraBenkehrers August G.» verdankt jedoch der
hinreiBenden Inszenierung Roger Planchons den Erfolg, keineswegs seinen dra-
maturgischen Meriten. Auch Arrabals « Autofriedhof», den kiirzlich das Theater-

85



zentrum von Bourges in einem leer stehenden Hangar urauffiihrte, interessierte
zuvorderst wegen Jorge Lavellis auBerordentlicher Biihnenrealisierung. In ihr
sprach sich eher zeitgemiBer Geist aus als in dem, was Arrabals Worte ver-
mittelten.

In der Tat liegt der passionierende Neuheitswert vorldufig eher in der Insze-
nierungsweise. Das Volkstheater erschlieBt jetzt noch, trotz zunehmender Ver-
suche, neue Stiicke vorzufithren, das Erbe durch dessen moderne Interpretation.
Der Klassiker wird da nicht um seiner selbst willen aufgefiihrt, nicht als Kron-
zeuge immer giiltiger menschlicher Erfahrung und Reife aufgerufen, sondern als
der Gestalter einer verhiillten Parabel von der sozialen, existenziellen, mitunter
auch psychologischen Situation des Menschen. Sieht man die Klassikerauffithrun-
gen in Planchons Theater in Villeurbanne, in Gabriel Garrans Theater in Auber-
villiers, im «Théatre de I’Est parisien» von Guy Rétoré oder im Theaterzentrum
von Bourges, dann ist man geneigt, Marivaux, Musset, Moliére, Marlowe, Aristo-
phanes als die Schriftsteller zu betrachten, die unmittelbarer als die Heutigen
(Brecht teilweise inbegriffen) zu den Problemen unserer Zeit etwas aussagen. Dies
nicht ihrer «ewigen Gililtigkeit» wegen, sondern weil der Regisseur durch Biihnen-
bild und Schauspielerfithrung, durch das besondere Widerspiel von Rede und
Verstummen, durch Rhythmisierung der Auftritte, oder eigentiimliche Beleuch-
tungen, die bald statische, bald duBerst dynamische Akzente setzen, kurzum durch
alle Mittel der Theaterarbeit in der Auffithrung selbst eine moderne Fragestellung
durchschimmern 14Bt, welche der klassische Autor gleichsam unbeabsichtigter-
weise beantwortet.

Der Wille zur Herausforderung liegt dieser Asthetik zugrunde. Herausgefordert
soll das Publikum werden, das miteins vertraute Perspektiven der Gegenwart in
den alten Text einmiinden sieht, den Gegensatz zwischen historisch feststehender
Aussage und der zeitgenossischen Problematik als eigenen kiinstlerischen Reiz
empfindet. Nicht naives Ausspielen dessen, war der Klassiker niederschrieb, wird
angestrebt, sondern seine unausgesetzte Bewertung vom Standpunkt des heutigen
Zuschauers aus. Es leuchtet ein, daB an der Bedeutung sowie der Eigenart des
Dichterwortes nichts zu dndern ist, daB aber der Interpretation des Regisseurs
und der Spielweise des Schauspielers ein bisher kaum beachtetes Gewicht zukommt.

Einfiihlung in die Rolle geniigt dazu nicht mehr, geht es doch um doppel-
spuriges Spielen, um die Komposition der Gestalt nach dem Originaltext und um
ihre dauernde kritische Beurteilung. Auf eine Weise, die er nie vorausgeahnt,
kommt Diderots Wort vom Schauspieler, der sowohl in seiner Rolle wie auch
iiber ihr stehen miisse, zu neuem Ansehen.

Diesmal jedoch nicht im Hinblick auf psychologische Charakterdurchdringung
oder Publikumswirkung. Diese letztere ist im Gegenteil verpont. Was im Volks-
theater einzig und allein Bestand hat, ist das Ensemblespiel. Auch wenn ein Star
des traditionellen Theaters mitspielt, was neuerdings manchmal vorkommt, 148t
die Regie es sich angelegen sein, jeden Versuch von ihm, sich eigenniitzig in Szene

86



zu setzen, zu unterbinden. Wichtig ist nur der Gesamteindruck. Er wird angerufen,
wenn der ab und zu berechtigte Vorwurf gemacht wird, es fehle an Schauspieler-
personlichkeiten, die fiir sich allein genommen Interesse erregen konnen. Vilars
«Nationales Volkstheater» verdankte in den fiinfziger Jahren Gérard Philipes
Schwung und Zauber eine jihe Beliebtheit. Er war der einzige, von dem der Zu-
schauer hitte sagen konnen wie bei einer Besetzung im Boulevardtheater: Ich
gehe mir Philipe als Octave oder Lorenzaccio von Musset anschauen.

Auch unter den Schauspielern soll demnach der Gegensatz von blendendem
Einzelspieler und der Masse zugunsten letzterer entschieden werden. Das versteht
sich fiir ein Kollektivtheater durchaus. Die Stiickwahl verrét dieselbe Tendenz.
DaB bisher kein Racine und, den «Cid» ausgenommen, kein Corneille auf diesen
Biihnen gespielt wurde, ist kein Zufall. Fiir Konflikte hauptséchlich individueller
Natur, fiir die Analyse der Bewegungen ausgesuchter Seelen, kann der Regisseur
bei diesem Publikum mit weniger Verstindnis rechnen als fiir Konflikte, die im
Zusammenprall von geschichtlichen Entwicklungen oder sozialen Strukturen
griinden. Die Darstellung von Einzelfillen ist sekundir, was zdhlt, ist der das
Individuum iibersteigende typische Fall. Hier, in einer Verldngerung von Gedan-
ken Georg Lukdacs, findet sich die Verankerung des Realismus, auf dem die Kunst
dieses neuen Theaters fullt. Inszeniert beispiclsweise Roger Planchon Moliéres
«George Dandin», dann sucht er weniger die Note des «schlecht verheirateten»
Dandin in den Vordergrund zu stellen, als vielmehr aus der sozialen Unverein-
barkeit der Ehegatten und ihrer Familien das Zwingende an Dandins komischer
Tragodie zu erliutern. Einerlei, ob Moliére ihm dazu im Text eine Handhabe gibt.
Wofiir dem Dichter des 17. Jahrhunderts das Augenmerk fehlen muBte, das
stellt der Spielleiter heute durch Pantomime, stumme Gestik und durchs Biihnen-
bild dar. Realistisch daran ist nicht allein die Ausstattung, auch nicht das Spiel,
realistisch ist diese sozialanalytische Interpretation. Sie fithrt ndmlich in die
immerwihrende Wahrheit des Klassikers zeitgendssische Uberlegungen ein.
Halten wir aber fest: nicht zum Zweck eines dsthetischen Spiels, sondern um das
fiir heute Produktive freizusetzen. Was am Klassiker die Zeiten iiberdauerte,
erweist sich als das ZeitgemiBe — dies die am Grunde liegende Zuversicht. Sie
148t sich auch umkehren und verheiBt dann: ZeitgemiBes trédgt ebenfalls das
Siegel des Zeitbestindigen. Hochachtung vor dem zeitlich Zuriickliegenden allein,
weil es zuriickliegt und Bildungsgut wurde, ist ganz und gar nicht gerechtfertigt.
Das Verhiltnis zur Tradition wird fiir diesen Biihnenstil ambivalent. Tradition
reicht in die Gegenwart hinein, wird durch Neueinschitzung oder Umdeutung
von ihr verwandelt, verwandelt sie jedoch ihrerseits durch das eingestrahlte Bei-
spiel des Alten, durch zeitliche Tieferfithrung der Analogie.

Die Tradition auf diese Weise in die Auseinandersetzung mit der Gegenwart
zu spannen, heiBt, sie nach dem Nutzen fiir die verdnderten Verhiltnisse zu befra-
gen. Gibt sie auf diese Frage keine Antwort, wird i{iber sie hinweggegangen. Zum
Realismus gehort die Zweckperspektive: was nicht das Volk belehrt, ist unwichtig,

87



gehort abgestreift. Er ist zweifellos einseitig, dieser von Didaktik besessene Hinter-
gedanke. Aber Einseitigkeit gilt nicht als Schimpf, sondern als Notwendigkeit, wo
im Vordergrund die Darstellung des Klassikers nicht so sehr um seiner selbst
willen steht, als zur ErschlieBung eines Blickwinkels auf allgemeine kulturelle
Zusammenhinge. Das Volkstheater strebt eine Volkskultur an, innerhalb welcher
Jede Kunstleistung ihren eigenen Platz einnimmt. Es geht dabei aber nicht aus-
schlieBlich darum, das «Volk» an ihm bisher vorenthaltene Geistesgiiter heran-
zufiihren, die es aufzunehmen lernen, von denen es zum Zeichen seiner Befreiung
aus kultureller Armut Besitz ergreifen soll. Solch klassenkédmpferische Konzeption,
die sich ab und zu duBert, ist ebenso iiberholt wie die idealistische eines Romain
Rolland, der 1903 ein Buch schrieb mit dem Titel «Das Theater des Volkes», um
der «briiderlichen Kommunion» der Menschen das Wort zu reden, welche gipfelt
in einer «monumentalen Kunst vom Volk geschaffen fiirs Volk».

Klassenkampf und Monumentalitdt haben als kiinstlerische Wirkkraft heute
ausgespielt. Im Volkstheater der sechziger Jahre strebt man politische Wirkungen
nur am Rande an. Ein grundlegender Unterschied zum deutschen Volkstheater
in seiner virulentesten Form, der Piscatorbiihne am Ende der zwanziger Jahre.

Getreu dem Postulat, vom Publikum als seiner Basis habe das Theater auszu-
gehen, suchte Piscator, die sozialen Forderungen der Massen zur Antriebskraft
der Bithne zu machen. Wirklichkeit bedeutete unbefriedigende, folglich umzu-
willzende politische Wirklichkeit; Theaterspiel war gleichbedeutend mit Agitieren.
Mit derart radikal sozialpredigendem Theater hat das franzésische Experiment
nichts gemein. Es betrachtet zwar wie dieses seine Aufgabe als kritische Darstel-
lung von Welt und Geschichte, legt aber statt aufs Agitieren aufs Erkennen und
Aufklaren das Hauptgewicht. Mit Herbert Iherings Unterscheidung von damals
zu sprechen, ist sein Ziel nicht, «Gesinnungsprotzen zu ziichten, sondern kiinst-
lerisch empfindende Biirger». Diese Zielsetzung st6B8t manche extreme Links-
kreise vor den Kopf. Triumphierend weisen sie auf die politische Harmlosigkeit
hin und erkléren, aus diesem und keinem anderen Grunde unterstiitze ja der Staat
das Volkstheater, baue ihm Kulturhiduser und verstirke von Jahr zu Jahr die
Zuschiisse. An Kunstsinn und verfeinerter Sensibilitdt, woran die heutigen Theater-
leute appellieren, ist ihnen bei weitem weniger gelegen, als an der agitatorischen
Aufriittelung der Kopfe. Ihr entzieht sich jedoch das Theater, das zwar die Kunst
mit kritischem Denken verbiinden will, im Zuschauer jedoch nicht den Partei-
kdmpfer, sondern den Menschen anzusprechen begehrt.

88



	Volkstheater : aus Agitation zur Kunst : ein Kapitel moderner französischer Theatergeschichte

