
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 1

Artikel: Nationalstaat und Demokratie : zur Geschichte und Gegenwart eines
deutschen Strukturproblems

Autor: Krockow, Christian von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nationalstaat und Demokratie
Zur Geschichte und Gegenwart eines deutschen Strukturproblems

CHRISTIAN GRAF VON KROCKOW

Verdrängung und Rückkehr des Nationalismus

An den Führer der deutschen Sozialdemokratie nach dem Zweiten Weltkrieg,
Kurt Schumacher, erinnert man sich als an einen entschiedenen Demokraten.
Aber zugleich gilt er in der Erinnerung als «Nationalist». Demokratische wie
nationale Motive führten ihn in den Kampf gegen die Kommunisten, zu einer

Zeit, als diese von den Westmächten noch als mögliche Partner akzeptiert wurden.

In dramatischem Zusammenstoß mit den Alliierten, bis hin zur Drohung, das

fast vollendete Verfassungswerk scheitern zu lassen, setzte er die Stärkung der

Zentralgewalten im Bonner Grundgesetz durch. Und er kämpfte gegen die beginnende

Westintegration der Bundesrepublik, weil er mit ihr alle Chancen, zur
deutschen Einheit zu gelangen, schwinden sah. Sein böser Zuruf an Adenauer:
«Kanzler der Alliierten!» ist unvergessen.

Schumacher litt, wie man sagt — und verständlich genug —, unter dem
Alptraum von Weimar. Die Weimarer Republik war ja dadurch vergiftet und am
Ende zerstört worden, daß nationale und demokratische Elemente so vielen Deutschen

als unvereinbar erschienen. Die Demokratie wurde als Resultat des «Dolchstoßes»,

als Werk der «NovemberVerbrecher» hingestellt; Patrioten wie Friedrich
Ebert, Rathenau, Stresemann wurden als «Verräter» diffamiert. Schließlich vollzog
sich, folgerichtig, die «nationale Erhebung» als Vernichtung der Demokratie —
unter dem Beifall auch von Kreisen, die keineswegs auf die plumpe Demagogie,
auf die Brutalität und den Rassenwahn der Nationalsozialisten eingeschworen

waren.
Kurt Schumacher wollte nationalstaatliches und demokratisches Denken

versöhnen, vereinen, den Fluch lösen, der über der ersten deutschen Republik lastete.

Aber spöttisch hat man gesagt, daß die deutsche Sozialdemokratie, die sich als

Partei des Fortschritts versteht, allzu oft damit beschäftigt ist, die Fehler von
gestern zu vermeiden und an gestrigen Fronten gestrige Gegner zu bekämpfen.
Konrad Adenauer jedenfalls überspielte Schumacher—und die CDU die SPD —,
indem er die neue Demokratie auf den Westen, auf Frankreich, Europa, auf die

übernationale Einigung und Integration verwies, unter Berufung auf ältere als

nationalstaatliche Traditionen — und unter Akklamation gerade jener Schichten
und Gruppen, die ehemals so verbissen die nationalen Fahnen geschwungen
hatten. Vielleicht kennzeichnete nichts so sehr den Wandel der Verhältnisse wie

17



die Tatsache, daß ganz besonders jene Jugend, die nach dem Ersten Weltkrieg in
betont nationalistischen Bünden sich sammelte, nun ihre stärkste politische
Emotion vom Europagedanken empfing. (Wer in den Nachkriegsjahren studierte,
wird sich noch an die Begeisterung über die erste studentische Sternfahrt nach

Straßburg erinnern.) Schumachers Haltung, so möchte es im Rückblick erscheinen,

war deshalb anachronistisch, sein Kampf eine Don-Quichotterie, das
Problem entschwunden.

Indessen: Bei historischen Urteilen und Wertungen ist Vorsicht geboten, weil
der Fortgang der Geschichte sie oft unvermuteten Änderungen unterwirft.
Vielleicht ist es heute möglich, vielleicht sogar dringend geboten, die Frage nach dem

Verhältnis von Nationalstaat und Demokratie in Deutschland neu zu überdenken.
Denn seit einigen Jahren macht sich, mit stets zunehmender Stärke, ein doppelter
Vorgang bemerkbar : Erstens wächst die Neigung, das demokratische Verfassungssystem

in dem Sinne kritisch zu überprüfen, daß nicht länger einer offenen Gesellschaft

und ihrer vielfältigen Interessenverfolgung, ihrem pluralistischen «pursuit
of happiness» höchster Rang zuerkannt werden soll, sondern einer autoritativen
Über-Ordnung, die «Schlagkraft» und «Geschlossenheit» zu ihren Kriterien
macht. Das führt zu einer Tabuierung gesellschaftlicher Gegensätze und entschiedener

Kritik im Innern, zu Freund-Feind-Klischees nach außen. Zweitens gibt es,

obwohl vorläufig meist noch mehr verdeckt als offen, aber für den aufmerksamen
Beobachter doch unverkennbar — ein Anwachsen nationalistischer Tendenzen.
Beide Vorgänge gehören zusammen, denn das Bestreben, den Staat wieder autoritär

über die Gesellschaft hinauszuheben, bedarf, je stärker es sich fühlbar macht,
um so mehr der ideologischen Rechtfertigung, die ihm eben von den nationalistischen

Argumenten oder vielmehr Sentiments her zuwächst.
Sollten sich die angedeuteten Tendenzen in der Zukunft weiter verstärken, so

würde das aber genau zu dem Problem zurückführen, das Kurt Schumacher

plagte: zu der Tatsache, daß Nationalstaat und Demokratie wie Alternativmöglichkeiten

erscheinen, die sich nicht vereinigen lassen, sondern zwischen denen

man wählen muß, mindestens in dem Sinne, daß dem jeweils dominierenden
Element ein nachhaltiger Verdrängungseffekt gegenüber dem jeweils unterlegenen
zukommt. Träfe das zu — und es sei jedenfalls für den Augenblick als eine Art
Arbeitshypothese unterstellt —, so müßte indessen die Nachkriegshaltung
Schumachers in einem durchaus neuen Licht erscheinen. Sie signalisierte dann nicht,
mindestens nicht nur, die Don-Quichotterie des Kampfes mit dem Gespenst der

Vergangenheit, sondern ein ebenso reales wie akutes Problem. Und die Niederlage
Schumachers wäre dann, zugespitzt ausgedrückt, im Grunde das polare, nur
äußerlich weniger dramatische Gegenstück zur Niederlage der Weimarer Republik

: hier wie dort Niederlagen im Kampf um die Einheit von Demokratie und
Nationalstaat und der Triumph der strukturellen Alternative, wobei es nur eben,
durch die Zeitumstände begründet, nach dem Zweiten Weltkrieg zu einer temporären

Umpolung der Dominanten kam.

18



Nationalstaat und Demokratie außerhalb Deutschlands

Ein Überdenken der Arbeitshypothese drängt naturgemäß rasch zu der Frage,
wie denn die Einheit von Demokratie und Nationalstaat hergestellt und bewahrt
werden kann. Aber das ist eigentlich eine falsche oder genauer: eine spezifisch
deutsche Frage, die sich als Frage nach einem Strukturproblem der neueren
deutschen Geschichte allerdings aufdrängt. In weiterer Perspektive müßte die

Frage jedoch genau umgekehrt lauten: Wie ist überhaupt eine Entzweiung denkbar?

Blickt man nämlich über die deutschen Sonderungen hinaus, so erweist sich

die gemeinsame Entwicklung, die schicksalhafte Zusammengehörigkeit von
Demokratie und Nationalstaat als Regelfall. Das gilt für Großbritannien und die

Vereinigten Staaten von Amerika ebenso wie für die Schweiz, die Niederlande
oder die skandinavischen Staaten. Es gilt im Prinzip auch für Frankreich, so daß,

trotz allem Pendelschlag zwischen autoritären und anarchischen Tendenzen, die

Verbindung zwischen nationalen und demokratischen Elementen dort nie ganz
verlorengeht (was e contrario zugleich heißt, daß man von den Grenzen, die ein
autoritäres Regime in Frankreich sich selbst setzt oder setzen läßt, noch keineswegs

auf analoge Grenzgarantien in Deutschland schließen dürfte).
Die Einheit von Demokratie und Nationalstaat mag freilich auf den ersten

deutschen Blick hin als paradox erscheinen. Der nationale Gedanke betont ja
das Einmalige, Besondere einer Nation in Abgrenzung gegen das Andersartige
anderer Nationen, und der Nationalstaat, der die Besonderheit politisch organisieren

will, muß auf einer Souveränität bestehen, die, eben weil sie auf das Besondere

der jeweiligen Nation zielt, sich nicht allein machtmäßig, sondern auch ideell,
gedanklich und moralisch begründet. Die Demokratie hingegen scheint ebenso

unausweichlich auf das Allgemeine, das Verbindende, ja das Universelle zu
zielen. Freiheit und Gleichheit etwa gewinnen gerade dadurch ihr Pathos, daß

sie das Besondere, die Vielheit der Anschauungen und Interessen, der Individuen
und Gruppen hinter sich lassen oder vielmehr: ihre Entfaltung mit Hilfe des sie

überwölbenden Verfassungssystems allererst ermöglichen. Nicht das Besondere

wird zum politischen Organisationsprinzip, sondern das allen Besonderheiten

noch Gemeinsame. Freiheit und Gleichheit sind eben deshalb unabdingbare
Fundamente der Demokratie, weil sie dieses über alle Besonderheiten hinaus

Gemeinsame, das Allgemeine bezeichnen.
Die gedankliche Konstruktion bestätigt sich in der geschichtlichen Erfahrung.

Die «klassischen» Fälle nationalen Selbstbewußtseins in Westeuropa und Amerika
lassen schon auf den ersten Blick die eigentümliche Paradoxie erkennen. Auf der

einen Seite finden sich große, je besondere historische Ereignisse, Kriege,
Revolutionen, Siege, die dem nationalen Bewußtsein fortan zum Fluchtpunkt dienen:
der Freiheitskampf der Niederlande gegen Spanien, die Teil- und Winkelriedsaga
der Eidgenossen, die «glorreiche Revolution» in England und die große in Frankreich,

Unabhängigkeitserklärung und Unabhängigkeitskrieg in Amerika. Anderer-

19



seits tritt als Inhalt des Nationalbewußtseins jeweils ein politischer Humanismus
auf den Plan, welcher den nationalen Rahmen mit menschheitlichem Anspruch
sprengt. Toleranz und Gewissensfreiheit, Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit,
Fortschritt oder wie immer die Stichworte lauten mögen : alles Prinzipien, die den

Anspruch erheben, nicht nur hier und heute, sondern absolut und universal

gültig, von der jeweiligen Nation nur zuerst entdeckt und realisiert zu sein und in
dieser Welt gewissermaßen statthalterartig vertreten zu werden. Es ergibt sich,
mit anderen Worten, ein Bild der guten, der moralischen, der gerechten Gesellschaft

schlechthin, die nur in dieser einen, der auserwählten Nation ihre geschichtliche

Konkretion gefunden hat. Und eben aus dem Bewußtsein, das Gute, Moralische,

Gerechte, das Allgemeingültige zu vertreten, erwächst der Nationalstolz.
Daraus kann sich unter Umständen ein Missions- und Sendungsbewußtsein
ergeben, das sich womöglich zum Kreuzzugscharakter steigert, um die «Anderen»,
die «Unerlösten», der eigenen Segnungen teilhaftig werden zu lassen. Oder im
Gegenteil ein Isolationismus, um das Errungene vom Bösen, Verderbten der
Umwelt freizuhalten, und besonders leicht natürlich: eine eigentümliche Ambivalenz

von Isolationismus und Kreuzzugsstimmung.
Mit alledem aber löst sich der Anschein des Widerspruchs zwischen Besonderem

und Allgemeinem, und es zeigt sich eine innere Zusammengehörigkeit, ja
ein wechselseitiges Bedingungsgefüge : Nationalbewußtsein und Nationalstolz
haben gerade darin ihre Grundlage, daß man im Besonderen das Allgemeine
repräsentiert sieht.

Die Reihe der Beispiele ließe sich noch um einige Varianten vermehren. Besonders

merkwürdig und einer genaueren Analyse wert sind die Fälle, in denen

religiöser und kirchlicher Universalismus einen Beitrag zur Formung und
Selbstbehauptung der Nation geleistet hat, wie etwa in Irland und in Polen. Vielleicht
müßte man, mutatis mutandis, auch das Judentum in diesem Zusammenhang
bedenken. Immer erneut beweist sich die Paradoxie, daß die nationale Sonderung
um so kräftiger und tragfähiger ist, je mehr sie sich mit universalem Anspruch
verbindet.

Das gilt übrigens sicher auch für die vorläufig wichtigste und folgenreichste
Paradoxie des zwanzigsten Jahrhunderts, für den Sowjetpatriotismus. Angesichts
des universalen, alles Nationale hinter sich lassenden Anspruchs der Ideologie
wird die Substantialität des Sowjetpatriotismus zwar noch heute von manchen
westlichen Beobachtern hartnäckig abgeleugnet und zur bloßen Propaganda
erklärt. Aber er hat immerhin unter anderem die ungeheure Zerreißprobe des

Zweiten Weltkrieges siegreich bestanden, der kaum zufällig in der sowjetischen
Geschichtsschreibung der «Große Vaterländische Krieg» heißt. Und der
Sowjetpatriotismus ist eigentlich nicht paradoxer als der Patriotismus der alten westlichen

Nationen, wenn er ausgerechnet im revolutionären Abschied von der bisherigen
Geschichte zum Stolz auf diese Geschichte zurücklenkt, wenn er beispielsweise,
orientiert am Maßstab der « Fortschrittlichkeit », den Zaren Peter als den « Großen »

20



unbefangen einbezieht. Es wäre hohe Zeit, im Ernst der Tatsache Rechnung zu

tragen, daß hier wie in den «klassischen» westlichen Fällen die Sonderung des

patriotischen Selbstbewußtseins und der universalistische Anspruch auf
Realisierung der guten, gerechten Gesellschaft schlechthin einander nicht ausschließen,

sondern im Gegenteil stützen, ja wechselseitig bedingen.
In China scheint sich der Vorgang inzwischen zu wiederholen ; der Zusammenstoß

der kommunistischen Führungsmächte wäre so gesehen nur folgerichtig. Es

läßt sich unschwer voraussagen, daß die Verbindung von Nationalismus und

Universalismus, unter welchem Vorzeichen auch immer, in einigen Entwicklungsländern

noch eine zentrale und vielleicht explosive Bedeutung gewinnen wird.

Starker Staat statt gerechter Gesellschaft

Deutschland bietet das Gegenbeispiel par excellence. Zwar schien es einmal,
obwohl «verspätet», dem Weg der westlichen Nationen zu folgen: mit der auf
Einheit und Freiheit zielenden Bewegung, die in der Revolution von 1848 und im
Verfassungswerk der Paulskirche kulminierte. Aber diese Bewegung ist geschichtlich

gescheitert. Und folgt man etwa der Auffassung Friedrich Meineckes, der in
«Weltbürgertum und Nationalstaat» die Genesis des deutschen Staatsgedankens

untersuchte, so mußte sie scheitern. Meinecke beschreibt, wie der «wahre» Staatsbegriff

noch bei Fichte und Wilhelm von Humboldt, ja selbst bei Stein und
Gneisenau nicht erreicht wird, weil stets noch Universalismen, Ideen einer übergeschichtlichen,

notwendigen und allgemeinen Vernunftordnung spuken. Weiter führt
schon die romantische Entdeckung der «Schönheit» des Individuums Staat bei

Novalis und der Organismusbegriff bei Adam Müller. Als die eigentlichen
«Befreier» des Staates erscheinen aber schließlich Hegel, Ranke und Bismarck. Hegel
entwickelt den Machtstaatsgedanken unter der Hülle des spekulativen Systems.

Ranke vollendet die gedankliche Entwicklung, indem er das «System» abstreift
und die naturrechtliche Idee des «besten Staates» endgültig überwindet. Ranke

begründet auch die vom Machtstaatsgedanken aus notwendige Lehre vom Primat
der Außenpolitik. Bismarck aber, auf dieser gedanklichen Vorarbeit gründend,
führt die Machtpolitik praktisch durch und verschafft durch deren Erfolg den

Ideen Hegels und Rankes allgemeine Anerkennung.
An die Stelle der Idee der guten, gerechten, menschheitlich vorbildlichen

Gesellschaft tritt also die Lehre vom starken Staat, der als Macht auf die Behauptung

seiner Besonderheit angelegt ist. Das läßt sich mit vielen Beispielen belegen.

Man denke etwa an Treitschke. Zur Illustration seien hier die Thesen angeführt,
die Erich Kaufmann kurz vor dem Ersten Weltkrieg entwickelte. Das Wesen des

Staates ist nach Kaufmann «Machtentfaltung, ist der Wille, sich in der Geschichte

zu behaupten und durchzusetzen». Um der Macht willen ist die äußerste

Unterordnung der Individuen unter den Staatszweck gefordert:

21



«Machtentfaltung ist nur möglich durch die Belebung sämtlicher physischer und
moralischer Energien. Von der Machtentfaltung aus wird der Staat zum Wohlfahrtsstaat
und zum höchsten sittlichen Institut. Weil seine Organisation und seine Ordnung
Machtorganisation und Machtordnung sein will, kann er zur obersten Gemeinschaft, zu Gemeinschaft

schlechthin werden: denn nur weil er zu seinem Wesen und Bestände die höchste
Kraftentfaltung braucht weil eine eigentümliche, sozusagen prästabilisierte Harmonie
besteht zwischen Machtstreben und sittlicher Kraftanstrengung, kann er das eigentümliche

Wesen werden, das überall die Macht will und eben darum das Höchste will.»

Diese eigentümliche prästabilierte Harmonie zwischen Macht und Sittlichkeit
macht freilich die Macht zum Kriterium der Sittlichkeit, ja reduziert letztlich
Sittlichkeit auf Macht — die Idee der «totalen Mobilmachung» kündigt sich an.
Indem die staatliche Machtentfaltung am unmißverständlichsten im Kriege zum
Ausdruck kommt, ergibt sich folgerichtig «der siegreiche Krieg» als das «soziale
Ideal»: «der siegreiche Krieg als das letzte Mittel zu jenem obersten Ziel» der

Machtentfaltung.

«Im Kriege offenbart sich der Staat in seinem wahren Wesen, er ist seine höchste
Leistung, in dem seine Eigenart zur vollsten Entfaltung kommt. Hier hat er zu bewähren,
daß ihm die Weckung und Zusammenfassung aUer Kräfte gelungen ist, daß die höchsten
Forderungen, die er stellt, auch wirklich erfüllt werden, und daß das Letzte seinem
Bestehen in der Weltgeschichte geopfert wird. Je stärker diese Anforderungen und
Leistungen werden, und je weiter und komplizierter sie sich bis in alle Verästelungen
des Lebens hinein erstrecken, um so mehr wird der Krieg zu einer wirklichen Berechti-
gungs- und Leistungsprobe des ganzen Staates ...»

Das ist konsequent, und es hat seine Konsequenzen. Darum ist auch die

Frage, wozu die Machtentfaltung denn «gut» sein soll, im Grunde bereits
verfehlt. Sie ist Selbstzweck, und so endet Kaufmann bei der These, daß die
staatliche Machtentfaltung den Zweck habe, sich in die Weltgeschichte
«einzufädeln», an ihr teilzunehmen und in ihr sich zu behaupten: den Zweck, «über
dem ein höherer irdischer Zweck nicht gedacht werden kann».

Warum aber, das ist die weitere und drängende Frage, mußte es eigentlich zu
dieser Auffassung kommen, warum mußte die Idee des starken Staates die der
gerechten Gesellschaft verdrängen? Die Antwort kann wohl nur lauten: weil in
Deutschland der Gegensatz gesellschaftlicher Kräfte und Ideologien so stark war,
ohne daß jedoch eine dieser Kräfte stark genug war, um sich eindeutig durchsetzen

und von sich aus eine politische Einigung erzwingen zu können. Deshalb
konnte die Einigung nur durch ihre Ausklammerung gelingen.

So sieht es jedenfalls Meinecke : In den Ideen der Revolution und der Heiligen
Allianz stießen zwei universalistische Ansprüche verhängnisvoll aufeinander. Sie

waren «zuletzt wie ein Gift, das der Körper wieder ausscheiden mußte, wenn er
wieder natürlich funktionieren wollte». Der «Arzt», der es, nach der theoretischen
Vorarbeit Hegels und Rankes, herausbrachte, war Bismarck. Er erscheint Meinecke
auch gegenüber den Liberalen der Paulskirche als der heilende Arzt, der das
«parlamentarische Vorurteil», es sei Konstitutionalismus nur als Parlamentsherrschaft

22



möglich, brach und so das wahrhaft politische Bewußtsein gegen alle unpolitischen
Träumereien durchsetzte. Es ist freilich leicht, den Widerspruch festzustellen, der

darin liegt, daß Meinecke die Politisierung im nationalen Machtstaatsgedanken
auf die quietistische, vegetativ-idyllische Volksgeistidee baut, die eigentlich eine

unpolitische, die der Kulturnation ist.
Aber der Widerspruch liegt tiefer in der Sache. Die Politisierung im

Machtstaatsgedanken hat eben zugleich eine neutralisierende, eine entpolitisierende
Funktion, eine Funktion, die man übrigens bis in die Gegenwart immer wieder
durch alle «Gemeinschafts»-Appelle durchscheinen sieht, welche über
gesellschaftliche Gruppierungen und Konflikte hinwegspielen und etwa die «natürliche
Einheit des Volkes» polemisch wider die «künstlichen» Gegensätze der Parteien

ausspielen wollen.
Es ist schwerlich ein Zufall, daß besonders Historiker, daß der Historismus, in

dessen Ausbildung Deutschland im neunzehnten Jahrhundert folgerichtig die

Führung übernahm — mit allen großen wissenschaftlichen Leistungen, die er
hervorbrachte —, bei dieser Entpolitisierung eine zentrale Bedeutung hatte. Man
könnte deshalb wohl geradezu von einer Verdrängung des politischen
Gesellschaftsbewußtseins durch ein unpolitisches Geschichtsbewußtsein sprechen. Denn
der Historismus betont die Individualität, das Einmalige, Besondere, logisch letztlich

Unableitbare jeder geschichtlichen Erscheinung, zum anderen aber deren

Relativität im Strom geschichtlichen Wandels. Das führt einerseits zum Blick
auf die Einheit einer jeweiligen Macht-« Gestalt», andererseits zum Abbau
naturrechtlicher Universalismen, die als vordergründig, als illusionär erscheinen; ihr
Anspruch auf Rationalität wird als bloße Rationalisierung durchschaut. In den

Worten F. J.Stahls:

«Die Philosophie, welche nur anerkennt, was aus der Vernunft folgt, kann auch die

Quelle des Ethos nirgends anders als in der Vernunft suchen. Darin besteht das Naturrecht.

— Die Vernunft, welche das Ethos folgern soll, bedarf nun aber eines
Grundbegriffs, aus welchem sie es folgere, der, wie sich von selbst versteht, ihr nach aUer Abstaktion

noch übrig sein muß. Nach dem subjektiv rationalistischen Standpunkt des Naturrechts

ist dieser Begriff das Dasein des Denkenden, die menschliche Natur. In der
Wirklichkeit ist diese Natur immer eine bestimmte, bestimmt durch Individualität, Umgebung,
Schicksal, Zeit, Materie, kurz durch Geschichte. In solcher Bestimmung hat sie aber
keine logische Notwendigkeit.»

Konkreter auf die politisch-gesellschaftliche Situation bezogen heißt es bei

Dahlmann :

«Der ganze Weltteil droht sich jetzt in Gebiete der Volksherrschaft und der absoluten
Fürstengewalt zu spalten. Ich lebe nun des Glaubens, daß das deutsche Volk vor allen
anderen Völkern berufen ist, diese verderblichen Extreme durch Gewissenhaftigkeit und
Tiefsinn zu versöhnen.»

Wie immer man nachträglich über «Gewissenhaftigkeit» und «Tiefsinn»
urteilen mag — die Folge wie die notwendige Voraussetzung der schließlich

23



gelungenen, kunstvoll ausgleichenden Einigung war jedenfalls die Ausbildung
eines historischen Bewußtseins, das die überkommenen Universalismen zersetzte
und sich nach zwei einander polar entgegengesetzten Richtungen hin entfaltete:
einmal zu einer «rein geistigen», ausdrücklich von Praxis distanzierten Bildung,
einer Bildung, die sich über alle gesellschaftlich-politischen Probleme als über
«Niederungen» hinaushob und eben damit zum anderen den Raum der Praxis
einer «realistischen» Machtauffassung freigab. Bildung und Macht, gesellschaftlich

unverbunden und damit sozial unverbindlich, schufen fortan jene eigentümlich
schizophrene Mischung von Innerlichkeit und Realismus, Gefühlsbetonung und
Schneid, Gemüt und Verwaltung, die schon Ernst Troeltsch im Ersten Weltkrieg
mit Erschrecken registrierte und die am Ende in den bürokratischen
Massenmördern der SS, die ein vorbildliches Familienleben führen und bei Schubertliedern

Tränen vergießen, zur furchtbar übersteigerten Konsequenz getrieben
worden ist.

Die Schwäche des starken Staates

Die Mischung von Bildungsidee und Machtstreben in einem Bewußtsein geschichtlichen

Ausnahmeschicksals, die Position einer «Großmacht ohne Staatsidee» (wie
Helmuth Pleßner dies benannte) hat gegenüber den Nationalideen des Westens

allerdings ihre Schwächen und Schwierigkeiten. Sie wurden mit dem Ausbruch
des Ersten Weltkrieges dramatisch sichtbar. Die deutsche Kriegspropaganda
operierte — sie konnte gar nicht anders — im Grunde immer nur mit der
Vorstellung einer spezifischen, einmaligen und einzigartigen «Deutschheit», die in
ihrer Eigenart verteidigt werden müsse gegen den Ansturm der vereinigten,
einebnenden Kräfte der westlichen Zivilisation. Diese Festlegung aber bedeutete
fundamentale Schwäche, denn mit der Behauptung einer spezifischen Deutschheit

vermochte man nach außen, wenn überhaupt, dann natürlich nur negative
Reaktionen hervorzurufen, während die Alliierten mit Schlagworten, die sämtlich
dem alten Arsenal naturrechtlich-universalistischen Denkens entstammten, eine
umfassende Wirkung erziehlen konnten. Das deutsche Bewußtsein, das alle
derartigen Universalismen im Durchgang durch den historischen Relativismus längst
entlarvt und zerstört zu haben glaubte, reagierte mit Entrüstung auf die «Verlogenheit»

des Feindes, aber es verriet mit dieser seiner «Ehrlichkeit» nur seinen tiefen
Bruch mit den geistigen Ursprüngen der bürgerlichen Bewegung, deren politische
Konsequenzen auf die Demokratie zielen, den Bruch mit Naturrecht und
Aufklärung, eine geistige Isolierung, die nicht erst vom Kriegsbeginn datierte.

In der gegensätzlichen Propagandastellung lag zugleich eine verhängnisvolle
Wirkung für die Zukunft beschlossen, denn für alle, die am Erlebnis des Krieges
irgendwie festhalten, seine Anstrengungen und Opfer rechtfertigen und, wie auch
immer, den starken Staat restauriert sehen wollten, mußten die Ideale der egali-

24



tären Demokratie, der Freiheit eines pluralistischen «pursuit of happiness»,
mußten politischer Humanismus und Aufklärung als feindlich und undeutsch,
im Grunde als hochverräterisch erscheinen. Die Ermordung Rathenaus zum
Beispiel war ebenso eine der «Spätzündungen» dieser Kriegsideologie wie ein

Signal des Kommenden.
Die deutsche Haltung wurde treffend von Thomas Mann zum Ausdruck

gebracht, wenn er schrieb:

«Ich bekenne mich tief überzeugt, daß das deutsche Volk die poUtische Demokratie
niemals wird Ueben können, aus dem einfachen Grunde, weil es die Politik selbst nicht
lieben kann, und daß der viel verschrieene < Obrigkeitsstaat > die dem deutschen Volke
angemessene, zukömmliche und von ihm im Grunde gewollte Staatsform ist und bleibt.
— Der Unterschied von Geist und Politik enthält den von Kultur und ZiviUsation, von
Seele und GeseUschaft, von Freiheit und Stimmrecht, von Kunst und Literatur; und
Deutschtum, das ist Kultur, Seele, Freiheit, Kunst und nicht Zivilisation, Gesellschaft,
Stimmrecht, Literatur.» Wessen man sich dann erst von anderer Seite zu gewärtigen
hatte, ist leicht zu ermessen.

Letztlich gründen alle Schwächen und Schwierigkeiten des starken Staates,
der sich autoritär über die Gesellschaft hinausheben und sie «bändigen» will,
darin, daß die fortschreitende Industrialisierung eine progressive Demokratisierung

in immer weiteren und tiefer greifenden Lebensbereichen erzwingt, weil
die industrielle Gesellschaft nur auf der Basis der Selbstverantwortung und
Eigeninitiative aller ihrer Mitglieder bestehen kann. Der autoritäre Staat muß daher
in zunehmender Spannung zu der Entwicklung geraten, auf die er zugleich als

auf die Basis seiner Machtentfaltung angewiesen bleibt, ja die er um seiner Stärke
willen noch forcieren muß. So entsteht ein fataler Zirkel: der Staat muß sich, um
die Spannung aushalten zu können, weiter verstärken, er muß sich am Ende
ideologisch aufladen, er muß zum Weltanschauungsstaat und in der Praxis zum
Überwachungsstaat werden. Aber selbst seine Totalität, als äußerstes Mittel zur
Überwältigung der Gesellschaft, verdeckt und verstärkt eben im Grunde nur die
prinzipiellen Schwierigkeiten, signalisiert mit ihrer Verkrampfung fundamentale
Schwäche — das totalitäre System entsteht eben nicht aus der Stärke, sondern

aus Angst und aus Schwäche. Freilich ist es gefährlich, aus der Schwäche auf
Harmlosigkeit zu schließen; genau das Gegenteil trifft zu, wie auch die Gewalttat
keineswegs aus innerer Stärke, sondern aus der Unsicherheit resultiert.

Geschichte und Geschichtsfeindschaft

Ein besonderer Aspekt des soeben skizzierten Tatbestandes soll noch etwas näher
beleuchtet werden, nämlich das Verhältnis zur Geschichte. Auch die Geschichte
ist ja im Zuge der neuzeitlichen Entwicklung gewissermaßen einem
Demokratisierungsprozeß unterworfen, das heißt die Veränderbarkeit und tatsächliche

25



Veränderung setzt sich in immer weiteren Lebensbereichen durch. Einst war
Geschichte im Sinne solcher Veränderungsmöglichkeiten gewissermaßen das

Luxusgut einer kleinen Oberschicht, während für die große Mehrheit der
Bevölkerung die Lebensverhältnisse wie eine zweite Natur einfach vorgegeben waren.
Kriege etwa oder Herrschaftswechsel konnten die Substanz der Dinge kaum
ändern. Aber Naturwissenschaft und Technik und die industriellen Organisationsund

Produktionsverfahren haben grundlegenden Wandel ermöglicht und erzwungen.

Geschichte ist daher, korrelativ zu Naturwissenschaft, Technik und beginnende

Industrialisierung, der andere große Entdeckungsbereich des neuzeitlichen
Geistes, ein Entdeckungsbereich, in dem gerade Deutschland Überragendes und
Bahnbrechendes geleistet hat.

Doch Reflexion auf die Geschichtlichkeit ist ja nicht nur ein Instrument der
Aneignung, sondern auch der Distanzierung überkommener Lebensformen.
Geschichtsbewußtsein als Bewußtsein des Gewordenseins, der Veränderbarkeit,
der Relativität kann daher auch zu einer Verunsicherung von Lebensformen und
Verhaltensmaßstäben führen, zumal dann, wenn es an Prinzipien mangelt, die sich

angesichts der Veränderungen des Industrialisierungsprozesses als tragfähig
erweisen, weil sie zu diesem nicht im Konflikt stehen, sondern im Gegenteil sein

geistiges Fundament bilden.
Schon vor mehr als einem Jahrhundert hat TocqueviUe die Idee der Gleichheit

als ein solches Fundament erkannt und analysiert, und von ihm wird seine
berühmte Vorhersage über die dereinstige Vorrangstellung Amerikas und
Rußlands getragen. Für Amerika und Rußland ist nun charakteristisch, daß sie beide
in ausgeprägter Weise sich an der Zukunft orientieren und dazu neigen,
«Fortschritt», der sich quantitativ an Einkommen, Produktionsvolumen und Technologie

abmessen läßt, zum geistigen, ja sogar moralischen Maßstab zu nehmen.

Zugleich aber ist für beide Völker charakteristisch, daß sie ein ausgeprägtes,
selbstsicheres Geschichtsbewußtsein haben, daß sie sich im Einklang mit ihrer
Geschichte fühlen und diese als unmittelbar wirksame Tradition erleben: Lenin
und Peter der Große, Lincoln oder Washington sind eben mehr als reflexiv
übernommene und distanzierte Geschichte.

Der Vergleich macht aber nur die besondere deutsche Problematik schmerzhaft

deutlich. Auf der einen Seite ist Deutschland zwar das Land historischen
Denkens und Forschens wie kaum ein zweites. Bildung erschien und erscheint
weithin noch immer als identisch mit historischer Bildung. Die «Wahrung des

Kulturerbes» ist eine Standardformel ministerieller Richtlinien für den
Schulunterricht, und Schullesebücher vermitteln oft den Eindruck, als bestünde etwa
unsere Arbeitswelt noch vorwiegend aus Hufschmieden — und natürlich aus

Bauern, die mit der Hand das Korn in die Scholle streuen, eingehüllt in Trachten
und unter Absingen von Volksliedern. Aber eben weil dieses historisch gerichtete
Bildungsbewußtsein, wie das politische Bewußtsein, in Spannung steht zu den

Erfordernissen der Gegenwart und der Zukunft, bleibt es unsicher und zwiespältig.

26



Das ununterdrückbare Gefühl, daß Bildungsidee und Lebensrealität sich in einem
Mißverhältnis befinden, führt zum Erlebnis der Unverbindhchkeit des Kulturerbes;

der Begriff selbst läßt sich beinahe schon nur noch in ironisierenden

Anführungszeichen verwenden, und was bleibt, wird zum Knüppel verstockter
Provinzialität. So kommt es zu der oft registrierten und beklagten Geschichtsmüdigkeit,

um nicht zu sagen Geschichtsfeindschaft: Falls Bildung historische

Bildung bedeutet, wäre heute das Volk Rankes und Mommsens ein besonders

ungebildetes, ja weithin bildungsfeindliches Volk.
Wenn sich so das Leben an der Bildungsidee rächt, dann gibt es auch eine

entgegengesetzte, nicht minder gefährliche Rache: Ein zur modernen Welt im
Mißverhältnis stehendes Bildungsbewußtsein sperrt sich gegen alle Entwicklungen,
die unabsehbar noch weiter von der Vergangenheit fortreißen müßten, das heißt

gegen die Zukunft. Schon das Wort «Planung», das doch eigentlich nichts
anderes signalisiert als eine rationale Beschäftigung mit künftigen
Entwicklungsmöglichkeiten, weckt nahezu neurotische Reaktionen, und es wird ständig
versichert, daß Geschichte, ein Raum irrational wirkender Kräfte, sich nicht planen
lasse. Wer es anders meint, gerät in den Verdacht, Marxist oder gar Kommunist
zu sein.

Über Patriotismus in weltbürgerlicher Absicht

Geschichtsunsicherheit und Zukunftsfeindlichkeit haben ihren Ursprung in der

geistigen und gesellschaftlichen Spannung zu den Grunderfordernissen der
industriellen Zivilisation. Politisch gesprochen zeigt sich diese Spannung in dem

Mißverhältnis zwischen der Idee beziehungsweise Praxis des demokratischen
Verfassungssystems und der des autoritären Machtstaates. Dieses Mißverhältnis
ist unausweichlich und muß sich stets reproduzieren, weil und insofern ein
demokratisches Verfassungssystem die politische Organisation der offenen, pluralistischen,

auf ständige Veränderungen gerichteten Gesellschaft darstellt, während
der autoritäre Machtstaat, der sich auf die Nation beruft, um sie gegen die Demokratie

und ihre universalistischen Prinzipien auszuspielen, seinen Zweck gerade
darin hat, daß er die Gesellschaft unterwirft, «formiert» und einfriert. Solange
deshalb die Angst vor der offenen Situation, vor dem Wandel wirksam bleibt,
muß die Neigung zum autoritären Machtstaat mit feindseligem Affekt gegenüber
der Demokratie wiederkehren, während andererseits die moderne Entwicklung
auch ständig Demokratisierungstendenzen enthält, die diesen autoritären Staat

«zersetzen» (eine bezeichnende — und vom autoritären Standpunkt durchaus

angemessene — Vokabel ohnmächtig-mächtiger Wut der sich selbst als
«staatserhaltend» proklamierenden Kräfte).

Was ist zu tun? Wie läßt sich in Deutschland ein Nationalbewußtsein
entwickeln, das dadurch vor der Entartung in aggressiven Nationalismus gesichert

27



wird, daß es die Demokratie und ihre universalistischen Prinzipien nicht
ausschließt, sondern sich mit ihnen zusammenschließt, womöglich gar deren
Realisierung zum Prüfstein seines Selbstbewußtseins und zum Kriterium des Patriotismus

macht? Offenbar ist es zunächst und vor allem notwendig, die Angst vor der
modernen Weltentwicklung, vor der grundsätzlichen Offenheit und Veränderbarkeit

gesellschaftlicher Verhältnisse zu bannen, diese Angst, die in einen fatalen
Zirkel führt, weil sie sich zum autoritären Machtstaat flüchtet, der wiederum die
Angst, vor der er schützen soll, weckt und verstärkt : Unmündigkeit will Schutz :

der Schutz erhält die Unmündigkeit — und rechtfertigt sich an ihr. Daß
entsprechend «der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit»

auch ein Problem des Mutes ist, hat schon Kant ausgesprochen.
Die Angst zu bannen ist freilich leichter gesagt als getan. Denn eben weil es

sich um ein Zirkelverhältnis handelt, um ein Strukturproblem geistiger wie
materieller Art, läßt es sich nicht durch Appelle allein, überhaupt nicht nur von
einem Punkt aus angreifen, sondern nur von allen seinen Gliedern zugleich, ähnlich
wie etwa soziale Notstände in Slumvierteln sich nicht einfach durch den Bau
besserer Wohnungen, erst recht nicht repressiv durch bloße Bestrafung der
Kriminalität beseitigen lassen, sondern nur dadurch, daß mit den neuen Wohnungen

zugleich bessere Schulverhältnisse und gesicherte Arbeitsplätze geschaffen
werden. Gutes Zureden jedenfalls, der Appell an Vernunft und Einsicht wird
gewiß nicht genügen, weil der Angst nicht mit Vernunftgründen, sondern nur mit
Beseitigung ihrer Ursachen beizukommen ist. Deshalb wird es kein einfaches

Rezept geben können, sondern nur eine Fülle von Maßnahmen, die freilich von
ihrem gemeinsamen Ziel her durchdacht und koordiniert werden müssen. Zwei
Beispiele mögen dies wenigstens andeutend illustrieren.

Das erste gehört in den Bereich der Agrarpolitik: Die Landwirtschaft steht in
der industrialisierten Welt vor schwierigen Anpassungsproblemen. Viele Bauern
werden zu Elendsfiguren, die sich unsäglich abrackern und dennoch zwar vielleicht
zur grünen Front, aber niemals auf einen grünen Zweig kommen. Es ist verständlich,

daß sie vor der Zukunft Angst haben und die moderne Welt als fremd und
feindselig empfingen. Man kann nun ihnen globale Subventionen zukommen
lassen, die sie halbwegs über Wasser halten, ohne jedoch eine grundlegende
Änderung der Situation herbeizuführen. Damit aber stellt man lediglich die
Angstsituation auf Dauer. Und politisch gesprochen lädt man ein demokratiefeindliches

Potential auf, weil diese Bauern, verständlich genug, die offene Gesellschaft

fürchten und ihre autoritäre Abschließung befürworten müssen. Nicht nur
ökonomisch, sondern auch politisch ist daher eine gezielte Strukturpolitik
notwendig, die einem Teil der Landwirte mit bester Ausbildung, modernen
Hofanlagen und leistungsfähigen Marktorganisationen ein wirkliches Bestehen in der
modernen Gesellschaft ermöglicht, während einem anderen Teil der Landwirte
durch Ablösungs- und Umschulungshilfen ein reibungsloser Übergang in andere
Berufe gewährleistet wird.

28



Das zweite Beispiel betrifft das Bildungswesen. Seine hierarchische Gliederung
zementiert und reproduziert die Angst der akademischen «Elite» vor den Ansprüchen

der «Massen», wie umgekehrt — nicht unbegründet — die Angst «ungebildeter»

Eltern, daß ihr Kind im höheren Bildungswesen ihnen entfremdet werden
könnte. Die Vormittagsschule läßt — anders als etwa die angelsächsische
Ganztagsschule — praktischer Verhaltenserziehung über ein disziplinares Minimum
hinaus wenig Raum. Auch deshalb kultiviert die deutsche Schule die Autorität
«innerer Werte» weit mehr als eine freie Partnerschaft im Rahmen sozialer
Spielregeln. Kurzum: Das Bildungswesen fördert nicht gerade den Zugang zur
Chancengleichheit und zur Freiheit einer offenen Gesellschaft. Bildungsreform wird deshalb

zu einem dringenden Erfordernis, aber keineswegs nur, wie es die gegenwärtige

Bildungsdiskussion manchmal erscheinen läßt, um durch Auschöpfung der

Begabungsreserven, durch Erhöhung der Abiturientenziffern wissenschaftlich,
technisch und administrativ den Wettkampf der Industrienationen besser bestehen

zu können, sondern in einem strukturellen, in einem fundamental politischen
Sinne.

Die Beispiele mögen vielleicht als abseitig, als wenig zum Thema gehörend
erscheinen. Aber mit allem Ernst und allem Nachdruck wird hier die These

verfochten, daß gerade an solchen Beispielen deutlich gemacht werden kann, um
was es geht und wo die Felder der Bewährung für ein patriotisches Bewußtsein,
das diesen Namen verdient, zu suchen sind. Wie es bei Hegel heißt:

«Unter Patriotismus wird häufig nur die Aufgelegtheit zu außerordentlichen
Aufopferungen und Handlungen verstanden. Wesentlich aber ist er die Gesinnung, welche
in dem gewöhnUchen Zustande und Lebensverhältnisse das Gemeinwesen für die sub-
stantieUe Grundlage und Zweck zu wissen gewohnt ist. Dieses bei dem gewöhnUchen
Lebensgange sich in aUen Verhältnissen bewährende Bewußtsein ist es dann, aus dem
sich auch die Aufgelegtheit zu außergewöhnUcher Anstrengung begründet. Wie aber die
Menschen häufig Ueber großmütig als rechtlich sind, so überreden sie sich leicht, jenen
außerordentUchen Patriotismus zu besitzen, um sich diese wahrhafte Gesinnung zu
ersparen oder ihren Mangel zu entschuldigen.»

In diesem Sinne gilt es, den wieder auflebenden autoritären Nationalismus der
Ressentiments und der Phrasen als das zu erkennen, was er ist : als das Gegenteil
wirklichen Nationalbewußtseins, als den angsterfüllten Verfolgungswahn, der

stets auf der Lauer liegt, ins Verfolgen umzuschlagen. Und so geht es darum, die
Welt- und Gesellschaftsangst zu bannen, welche die deutsche Geschichte durch
mehr als ein Jahrhundert verhängnisvoll begleitet und fehlgeleitet hat. Es geht
darum, die nationalistisch-autoritäre Verengung zu überwinden mit einer Demokratie,

in der politisches Selbstbewußtsein und patriotische Verantwortung sich
auch und gerade in der unscheinbaren Alltäglichkeit auf menschheitliche Maximen,
auf Humanität gründen.

Ein «Literat», der in aller Welt — außer in Deutschland — als einer der größten

deutschen Dichter verehrt wird, Heinrich Heine, hat einmal gesagt:

29



«Der Patriotismus des Deutschen besteht darin, daß sein Herz enger wird, daß es
sich zusammenzieht wie Leder in der Kälte, daß er das Fremdländische haßt, daß er
nicht mehr Weltbürger, nicht mehr Europäer, sondern nur ein enger Deutscher sein will.
Da sahen wir nun das ideaüsche Flegeltum, das Herr Jahn in System gebracht; es begann
die schäbige, plumpe, ungewaschene Opposition gegen eine Gesinnung, die eben das
Herrlichste und Heiügste ist, was Deutschland hervorgebracht hat, nämUch gegen jene
Humanität, gegen jene allgemeine Menschenverbrüderung, gegen jenen Kosmopolitismus,
dem unsere großen Geister, Lessing, Herder, Schiller, Goethe, Jean Paul, dem alle
Gebildeten in Deutschland immer gehuldigt haben.»

Aber wer so spricht, gilt eben kaum als Patriot, auch nicht als Weltbürger,
sondern als «wurzelloser Intellektueller». Worauf es jedoch ankäme, was endlich

verwirklicht werden müßte, das wäre eine Vereinigung dessen, was in Deutschland

noch immer oder bereits wieder als abgründig geschieden erscheint ; es wäre
ein Patriotismus in weltbürgerlicher Absicht.

Die Renaissance des Rechtsradikalismus und Nationalismus

in der Bundesrepublik

HARTMUT WASSER

Die Schweizerische Bundesanwaltschaft hat kürzlich gegen Friedrich Thielen, Vorsitzenden
der Nationaldemokratischen Partei Deutschlands (NPD), und dessen Stellvertreter Adolph
v. Thadden die Einreisesperre verfügt (NZZ, 3. 2. 67, Abendausgabe, Nr. 466).

Die Redaktion

Seit die Nationaldemokratische Partei Deutschlands (NPD) im vergangenen Jahr
einige beachtliche Wahlerfolge errungen hat, verbreitet sich im Ausland (im Lager
der politischen Gegner wie der Verbündeten der Bundesrepublik) die Furcht vor
einem neonationalistischen Radikalismus in Deutschland; dieser Furcht
korrespondieren wachsende Zweifel bei Politikern, Parteien und anderen Gruppen der
bundesrepublikanischen Öffentlichkeit, inwieweit auf die bislang fraglos
angenommene Stabilität der zweiten deutschen Demokratie in Krisenzeiten zu bauen
sei. Wenn die Kurse deutscher Aktien an der New Yorker Börse fallen, weil einige
NPD-Abgeordnete in die Landesparlamente von Bayern und Hessen einziehen —
der Londoner «Evening Standard» daraus ein «unheimliches Naturgesetz»

30


	Nationalstaat und Demokratie : zur Geschichte und Gegenwart eines deutschen Strukturproblems

