
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 9

Vorwort: Der Dyskolos des jungen Menander : ein wiedergefundenes Stück
Weltliteratur

Autor: Hommel, Hildebrecht

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Dyskolos des jungen Menander

EIN WIEDERGEFUNDENES STÜCK WELTLITERATUR

Im Sommer 1956 wurde bekannt, daß es der Sammlung Bodmer in Cologny
bei Genf gelungen sei, das stattliche Fragment eines Papyrus-Buches aus der
Mitte des dritten nachchristlichen Jahrhunderts zu erwerben, das in Ägypten
aufgetaucht war und das uns zum erstenmal den Text einer vollständigen
Komödie des Menander zu vermitteln versprach. Die Erwartung unter den

Eingeweihten stieg aufs höchste, bis endlich im März 1959 in einer schönen

Ausgabe Victor Martins Text und Faksimile des Papyrus samt Übersetzung
vorlagen. Seitdem sind Hunderte von gelehrten Arbeiten erschienen, die sich
bemühen, den im Altertum schlampig abgeschriebenen Text wieder dem
vermutlichen Wortlaut des Originals zu nähern, kleinere mechanische Lücken zu
ergänzen und das Einzelne wie das Ganze (bisher freilich mehr das Einzelne)
unserem Verständnis zu erschließen. Rund ein Dutzend kritischer Ausgaben,
ein paar Kommentare, dazu Übersetzungen in mehrere Sprachen, unter ihnen
einige deutsche, liegen vor. Die hier folgende Übertragung, die jetzt erstmals
auch im Druck erscheint, ist die einzige, die sich mehrfach in Aufführungen
bewährt hat. Von Tübinger Studenten — unter der Regie von Walter Jens, mit
der Musik von Karl Michael Komma — an verschiedenen Orten denkwürdig
dargeboten, hat sie sich auch die Berufsbühne erobert, wobei die Inszenierung
der Bremer Kammerspiele mit über zwanzig Aufführungen besonders geglückt
schien.

Menander, 342 in Athen geboren, gegen 290 ebenda gestorben, darf als der
bedeutendste Vertreter der sogenannten «neuen» attischen Komödie gelten,
die uns lange Zeit nur durch die römischen Nachahmer und Neuschöpfer
Plautus und Terenz bekannt war, in bedeutsamen Spuren aber bis auf Shakespeare

und Molière, Kotzebue, Nestroy und Hofmannsthal zu verfolgen ist,
also im weltliterarischen Sinn Epoche gemacht hat. Goethe, der den Menander

nur aus zahlreichen Zitaten von jeweils kaum mehr als höchstens 10 Zeilen
Länge kannte, hat seine Bedeutung bereits klar gesehen und gewürdigt. Seit
der letzten Jahrhundertwende traten dann zahlreiche größere Papyrus-Fetzen
ans Licht, vom Umfang weniger Zeilen bis zu etwa drei Fünfteln eines ganzen
Stückes, wie im Fall der <Epitrepontes> («das Schiedsgericht»). Sie erweiterten
unsere Kenntnis bedeutend und reizten zu mehr oder weniger gewagten
Rekonstruktionen der betreffenden Dramen. Aber erst mit dem Neufund des

3



«Dyskolos» betreten wir einigermaßen sicheren Boden. Es ist ein Jugendwerk,

von dem Fünfundzwanzigjährigen im Winter 317/16 geschaffen, Ende
Januar 316 zum Fest der kleinen Dionysien (der sog. Lenäen) im attischen
Komödien-Wettstreit uraufgeführt und mit dem ersten Preis bedacht, der
dem Dichter von mehr als 100 Stücken nur achtmal zugute gekommen sein soll.

Dyskolos heißt eigentlich «der mit der schlechten Verdauung» und
bezeichnet einen grämlichen Eigenbrödler, einen schwierigen Menschen, der
sich von der Gesellschaft absondert und da, wo Kontakte nicht vermeidbar
sind, sich und den anderen schweres Ärgernis bereitet. Der Untertitel « Misan-

thropos», der Menschenfeind, ist vielleicht erst etwas später zugefügt. Eine
Charakter- oder Typenkomödie also, wie sie aus aristophanischen Anfängen
im Laufe der Generationen entwickelt und von Menander zu klassischer
Vollendung geführt wurde. Ein bürgerliches Lustspiel überdies, das die
Anschauungen, Sorgen, Nöte, Freuden und Zerstreuungen der zu Beginn der
hellenistischen Epoche sich bildenden bürgerlichen Gesellschaft mit stark
philosophisch-moralischen Akzenten zu künstlerischer Darstellung brachte.
Klassisch darf das Stück vielleicht schon insofern heißen, als es uns die nachmals

bezeugte, von Neueren vielfach angezweifelte Regel der strengen
Einteilung in fünf Akte und der Einheit von Raum und Zeit bereits für den jungen
Menander klar und eindeutig vor Augen führt. Auch ist es für unsere Kenntnis
das erste Stück der Weltliteratur, wo «sie sich kriegen», vielmehr wo «er sie

kriegt»; denn eine liebende Braut auf die Bühne zu stellen, konnte man damals
noch nicht wagen. Einfach deshalb nicht, weil im bürgerlichen Leben der
Zeit das heiratsfähige Mädchen nicht nach seinem Willen gefragt wurde (noch
vor ein, zwei Jahrhunderten ist es bei uns nicht viel anders gewesen).

Der dem klassischen Drama der Griechen geläufige, das ganze Stück

begleitende Chor, der schon bei Aristophanes allmählich zu verkümmern
beginnt, ist zur Zeit der neuen attischen Komödie auf die Zwischenaktpausen
beschränkt. Seine Tanz- und Gesangsdarbietungen sind so sehr zur bloßen
Einlage geworden, daß der Dichter sich meist nicht einmal mehr um Lieferung
des dazu nötigen Textes bemüht, sondern lediglich am Schluß des ersten
Aktes ein Stichwort gibt, wie er sich den Zusammenhang gedacht hat. In
unserem Stück sind es schwärmende Pan-Verehrer mit dionysischem
Einschlag; ihr Lied, ihr Gesang, ihr Tanz bleiben dem Regisseur überlassen.
Daher ist auch die moderne Aufführung gehalten, für dieses darum keineswegs

nebensächliche Requisit entsprechend Sorge zu tragen. Die der

Übersetzung eingefügten Zwischenaktstexte deuten eine solche Möglichkeit an.

Zunächst sei die Handlung und der in der Forschung noch umstrittene
dramatische Aufbau der Komödie im Umriß wiedergegeben und erläutert. Das



Stück beginnt mit einem Prolog. Einen Gott als Sprecher des Prologs kennen

wir aus einigen Dramen des Euripides. Von diesem hat ihn Menander
öfters übernommen (er ist auch sonst in vielem seines Geistes Kind). Die
Gottheit im Dienste der szenischen Apparatur verrät bereits aufklärerische

Haltung und Gesinnung; bei gläubigen Dichtern wirken die Götter mehr im
Innern der Handlung, sie durchdringend, mit. Hier ist es dem Charakter des

Stückes entsprechend der ländliche Pan von Phyle bei Athen, der mit seinen

Gefährtinnen, den Nymphen, die heilige Grotte in der Mitte der Szene

bewohnt. Aus einigen Andeutungen wird klar, daß der Pan dieses Heiligtums
außerdem in enger Kultverbindung mit dem Gott Apollon steht. Umso

weniger darf es uns verwundern, daß er in dem ganzen Stück als ausgesprochen
musikalisch erscheint, so daß man sich diesem Pan, wie es einmal heißt, «nicht
schweigend nahen darf », sondern nur mit festlichem Schalmeienton.

Im Prolog nun gibt der liebenswürdige Gott in artiger Form, nicht ohne
Ironie und Verfremdung, wie sie da und dort in unserer Komödie die bürgerliche

Moral erträglich machen hilft, die Exposition der Fabel und vergißt
nicht anzudeuten, daß er es ist, der die Fäden in der Hand behält und schließlich

alles leidlich zum Guten wenden wird. Freilich vor dem traurigen
Phänomen der unbeugsamen Haupt- und Titelfigur, des verbitterten Einspänners
Knemon, muß er doch letzten Endes kapitulieren: dem Dichter steht die
Schul- und Kunstweisheit von der Unzerstörbarkeit geprägter Charaktere,

von der sein ganzes Werk getragen ist, höher noch als alle göttliche Lenkung.
Die Nymphen des Pan können zwar den alten Griesgram in den Brunnen
fallen und dadurch aufs schwerste angeschlagen sein lassen, so daß er für den

Augenbhck gefügig wird, womit die Liebeshandlung zum guten Ende
kommt; verwandeln oder gar bekehren können sie ihn nicht.

Doch hören wir zunächst die Vorgeschichte: Der Alte hat aufgrund
schlechter Erfahrungen mit den Menschen sich früh aus ihrer Gesellschaft

zurückgezogen. Eine Witwe Myrrhine aus der Nachbarschaft mit Sohn

Gorgias, die er einst in einer schwachen Stunde gefreit hat, ist ihm wieder

davongelaufen. Das Töchterchen, das sie ihm geschenkt, lebt bei dem Vater
und gedeiht in voller Unschuld und Frömmigkeit — er ist ja bei aller Härte
und Strenge ein Mann von Charakter (und von was für einem Charakter!).
Simiche, eine armselige alte Magd, vervollständigt den kärglichen Haushalt,
während Myrrhine und Gorgias sich mit einem Knecht Daos auf der anderen
Seite des Heiligtums mühsam durchs Leben schlagen. Nachbar Pan bringt
den Stein ins Rollen, indem er einen reichen jungen Gutsbesitzerssohn,
Sostratos, auf der Jagd in die Nähe führt und sich auf den ersten Blick in das

Mädchen verlieben läßt, und zwar ernsthaft verlieben. Hier setzt die Handlung
ein.

Der vom Pfeil des Gottes Getroffene hat bereits vorsorglich seinen Sklaven

Pyrrhias ausgeschickt, um bei dem Alten vorzufühlen und läßt sich nun vom

5



Großmaul Chaireas, dem Parasiten, bei seinen weiteren Schritten beraten,
um das Mädchen zur Frau zu gewinnen. Da kommt Pyrrhias herbeigestürzt;
er berichtet atemlos und mit allen Zeichen des Entsetzens, wie Knemon sich
für die Störung gerächt, indem er ihn mit Steinen, Dreck und unreifen Birnen
beworfen und schließlich mit Prügeln davongejagt habe. Rasch sucht mit
fadenscheiniger Entschuldigung der feige Chaireas seinerseits das Weite.
Schon kommt auch der alte Griesgram zu kurzem Auftritt schimpfend herbei.
Sostratos gehngt es ebenso wenig wie vorher dem vorausgeschickten Boten,
sein eigentliches Anhegen vorzutragen. Aber er wie der Zuschauer haben nun
eine erste. Probe vom Charakter des Alten und der beinahe unlösbaren Schwierigkeit

des Unternehmens. Da kommt dem Verliebten das gottgesandte Glück
zu Hilfe : die Tochter kommt angsterfüllt aus dem Haus, berichtet mit wenigen
Worten — sie soll ja viel mehr durch die Anmut ihres bloßen Daseins wirken —,
daß der Magd der Eimer in den Brunnen gefallen sei. Der Verehrer nimmt dem
Mädchen dienstbeflissen den Krug ab, um ihn drinnen bei den Nymphen mit
Wasser zu füllen. Daos erscheint und nimmt ärgsten Anstoß an diesem wie
ihm dünkt plumpen Annäherungsversuch eines reichen Verführers, geht daher

eilig fort, es dem Gorgias, seinem Herrn, dem Bruder des unschuldigen
Gretchens zu melden.

Der zweite Akt lebt stilistisch in der Hauptsache von Anregungen der alten
klassischen Komödie des Aristophanes: in einem wohlabgewogenen
Redegefecht, einem «Agon» zwischen Gorgias und Sostratos, bleibt dieser am
Ende Sieger und gewinnt sich den etwas humorlosen und verdrossenen, aber

hochanständigen Biedermann Gorgias zum Freund und Helfer. Freihch auch
der kann ihn vor dem Alten nur warnen. Daß er dem neuen Gefährten eine

Begegnung mit dem auf dem Felde arbeitenden Griesgram — günstigenfalls
gleichzeitig auch mit der Tochter — anbahnen hilft, ist alles, was er zu bieten
hat. Doch wie die Sklaven in der Komödie stets die Schlaueren sind, so kommt
auch hier — von Pan eingegeben, dürfen wir sagen — dem über Sostratos

verärgerten Daos ein boshaft hilfreicher Gedanke : er drückt dem verwöhnten
jungen Mann seine eigene Hacke in die Hand — nur als Handarbeiter könne
man dem Alten allenfalls imponieren —, und Daos hat so überdies für eine
Weile einen erwünschten Ersatzmann bei dem lästigen Tagewerk in Knemons
Nachbarschaft. Der Müßiggänger Sostratos in der Rolle des Schwerarbeiters :

das gibt obendrein dem Dichter Stoff für eine Reihe witziger Dessins. Die
beiden neuen Freunde gehen ab aufs Feld.

Da erscheinen vor der Pansgrotte Sikon, der Mietkoch, mit einem
widerspenstigen Schlachtschaf und der Diener Getas aus dem Elternhaus des

Verhebten, schwer beladen mit den Liegepolstern für ein Opferfest. Er weiß
zu berichten, daß seiner Herrin, der Mutter des Sostratos, ausgerechnet der
Gott Pan von Phyle im Schlaf erschienen sei, und daß er — o Greuel — das

arme Söhnchen zu harter Feldarbeit genötigt habe. So habe sie denn dem



gleichen Gott ein Beschwichtigungsopfer arrangiert, um das betrübliche
Traumgesicht womöglich zum Guten zu wenden. Mit diesem Einfall versteht
es der Dichter aufs beste, zwei zunächst getrennt erscheinende Handlungsstränge,

die vom Dyskolos gehemmte Liebesaffäre und das Opferfest, in eins

zu verschlingen und in spannungsreicher Szenenfolge einem Happy-End
entgegenzuführen.

Die Festvorbereitungen sind im dritten Akt in vollem Gange. Schon
nähert sich auch die Veranstalterin mit Gefolge. Der Nachbar Knemon
registriert die Ruhestörung mit stärkstem Mißbehagen und beschließt, für heute
nicht aufs Feld zu gehen, sondern zu Hause zu bleiben und auf sein Hab und
Gut zu achten. Da stellt sich heraus, daß der Kessel für die Zubereitung des

Opferfleisches vergessen ist. Ahnungslos klopfen nacheinander Getas und
Sikon im Nachbarhaus an, um dort leihweise einen Ersatz zu finden. Einer
will's besser machen als der andere, aber beide werden von Knemon, statt das

Gewünschte zu erhalten, mit einer Flut von Schimpfreden und Prügeln
bedient.

Da kommt Sostratos völlig erhitzt und gerädert vom Feld zurück und muß
berichten, daß für diesmal noch dazu alles vergebens war: der Alte ist nicht
erschienen (wir wissen warum). Das «retardierende Moment» der fein
gefügten Handlung ist mit Händen zu greifen. Der Enttäuschte trifft Getas und
erfährt kurz von der Tatsache des Opfers, das seine Mutter (von der er
dergleichen gewöhnt ist) gerade hier abzuhalten im Begriffe steht. Um das Beste

aus der Situation für sich zu retten, nämlich Gorgias und Daos sich weiterhin
gefügig zu erhalten, lädt er die beiden vorsorglich zum Festschmaus ein.
Gleichwohl scheint er seinem Ziel ferner denn je. Da setzt die Peripetie ein:

Die Magd Simiche stürzt verzweifelt aus Knemons Haus. Sie hat, wie sie

berichtet, um den in den Brunnen gefallenen Eimer wieder herauszufischen,
die Hacke an einem alten Strick hinunter gelassen; der ist gerissen, und
jetzt liegen Eimer und Hacke im Brunnen. Gleich erscheint Knemon und zieht
die Alte fürchterlich polternd zur Rechenschaft. Er beschließt, jetzt selber
hinunter zu steigen — was bleibt dem Einspänner aus Prinzip auch anderes

übrig? — und die kostbaren Utensilien zu bergen.
Im vierten Akt nimmt das Geschick vollends seinen Lauf: wieder stürzt

Simiche auf die Bühne, diesmal um zu melden, daß der Alte bei seiner
waghalsigen Unternehmung ausgeglitten sei und nun ebenfalls drunten im Brunnen

liege. Die Reaktion auf die Beteihgten ist bezeichnenderweise völlig
verschieden: die beiden vorher so schmählich abgeblitzten Bediensteten
triumphieren schadenfroh und erkennen das göttliche Strafgericht; der treue Gorgias

aber bewahrt, ganz im Sinne des Dichters, philosophischen Edelmut und
schreitet sofort zur Rettung des bösen Stiefvaters, während Sostratos seinen
Weizen blühen sieht und sich der Aktion anschheßt. Freilich wird er dabei

völlig durch den Anblick des verzweifelten Mädchens abgelenkt, dessen



Tröstung er sich widmet. All das geht, zum Teil hörbar, hinter der Szene vor
und wird dann im Zusammenhang in einem äußerst witzigen, die Tragödie
parodierenden «Botenbericht» von dem auf die Bühne zurückgekehrten jungen

Liebhaber erzählt, wobei die Persiflage berühmter tragischer Vorbilder
bis in Feinheiten der Versgestaltung zu verfolgen ist.

Eben will er sich besinnen, was jetzt weiter zu tun sei, um seine so
unerwartet verbesserte Situation zu nützen, da erscheint auch schon der schwer

angeschlagene Alte, von Tochter und Stiefsohn gestützt. Das Folgende spielt
sich in trochäischen Langversen ab, die wir bei Menander bisher nur aus
burlesken Szenen kannten. Hier aber bezeichnen sie wiederum das Rudiment
eines Kernstücks der alten aristophanischen Komödie, der sogenannten Para-
base, deren epirrhematischer Ausklang gern das gleiche Vermaß benützt und
dabei allerlei paränetische Reflexionen zu bieten pflegt. So kann auch hier der
Dichter unter Benützung dieser Form den Alten in breiter Darlegung die
Lehren aus seiner Katastrophe ziehen lassen.

Das bringt freihch den sonst so lebhaften dramatischen Fluß des Ganzen
ein wenig ins Stocken, wie wir denn überhaupt für derlei moralische Einlagen
weniger empfänglich sind als die Zeitgenossen Menanders. Dieser selbst hat

später nach vollendeter Reife solche lehrhaften Erörterungen aufs Notwendigste,

fast nur noch Gnomische zu beschränken gewußt oder doch mit dem
dramatischen Geschehen ohne Schlacken zu verschmelzen gelernt.

Der Menschenfeind hat mit der Rettung aus seiner hoffnungslosen Lage durch
rührende Verwandtenhilfe das Prinzip seiner Selbstgenügsamkeit scheitern
sehen und ruft zur Stütze seines Alters die geschiedene Frau zurück. Er hält, dem

aristophanischen Modell folgend, zwei getrennte, in moralischen Betrachtungen
sich ergehende Reden: die eine zu Ehren des braven Gorgias, der ihn so sehr
beschämt hat; die andere an die Tochter, wo doch schon wieder das Motiv
anklingt: ja, wären die Menschen alle gut und verträglich, dann gäb's keinen
Streit, und ich hätte mich nie abzusondern brauchen. Der alte Griesgram ist
also zwar durch sein Erlebnis aufs schwerste schockiert und für den Augenblick

belehrt, aber «bekehrt» ist er nicht, wie er denn auch ausdrücklich
bittet, für den Fall seines Wiederaufkommens ihn nach seiner bisherigen
Fasson weiterleben zu lassen. Will man schon von einer Bekehrung reden,
dann geht sie gerade nur so weit, wie es nötig ist, um die Sostratos-Handlung
zu dem vom Gott Pan verheißenen guten Ende zu bringen: der Alte überträgt

dem Stiefsohn die Sorge für das bescheidene Vermögen wie für die
Verheiratung der Schwester und gibt auf Gorgias' Vorschlag widerwillig die

Zustimmung zu der Verbindung mit Sostratos, nachdem ihm dessen bäuerliche

Herkunft und Fähigkeit zu ländhcher Schwerarbeit bestätigt ist. So

vollzieht Gorgias denn das Verlöbnis in der herkömmlichen juristischen
Form, und die gleichermaßen besinnliche wie turbulente Komödie könnte
damit zu befriedigendem Abschluß gediehen sein.



Aber sie ist nach dem Willen des jungen Dichters noch nicht zu Ende.
Zweierlei hat er noch auf dem Herzen, wozu der fünfte Akt herzuhalten hat.

Einmal bekommt auch der brave Gorgias seinen Lohn, indem er trotz
bescheidenen Widerstrebens die Schwester des Sostratos zur Frau erhält. Eine
Doppelhochzeit steht also bevor, und umso mehr drängt jetzt alles auf ein

großes Fest. Das Opfergelage in der Grotte des Pan und der Nymphen
mündet in einen Polterabend, der nichts zu wünschen übrig läßt. Denn das

ist das Zweite, das der junge Dichter sich nicht entgehen lassen mag, ja
worauf er in der Frühzeit seines Schaffens vielleicht noch gar nicht verzichten
kann. Wiederum steht beschwörend der Schatten der alten klassischen
Komödie im Hintergrund : sie bedarf zu ihrem Ausklang eines an sich gern in die
Form eines Hochzeitsfestes gekleideten Fastnachtstreibens, eines Komos, von
dem sie ja auch den Namen hat. Menander hat ihn hier wunderbar in die Handlung

eingefügt und seinen dramatischen Zwecken dienstbar gemacht. Als
äußere Form wählt er sich wieder einen — diesmal iambischen — Langvers,
dem er durch eigenwillig freie Gestaltung lyrisches Gepräge verleiht. Die
ausdrücklich vermerkte Schalmeienbegleitung verbürgt den melodramatischen

Vortrag des größten Teiles dieser Schlußszene.
Während alles, Mann und Frau, an dem fröhlichen Treiben teilnimmt, will

sich der Dyskolos Knemon, seinem Wesen und Vorsatz getreu, dem Fest
entziehen und bleibt allein in seinem Haus zurück. Da fassen die beiden

Rüpel, Getas und Sikon, einen teuflischen Plan. Als ungebildete Angehörige
des Sklavenstandes von humanen Regungen unberührt, haben sie im Gegensatz

zu Gorgias und seinesgleichen die erlittene Unbill nicht vergessen. Sie

rächen sich auf billige und grausame Art, indem sie den hilflos gewordenen
Alten mitsamt seinem Lehnstuhl auf die Bühne schleppen. Zunächst spielen
sie in einer Szene, die in hintergründiger Weise Tragisches dem Komischen
verbindet, mit dem Dyskolos noch einmal die bewußte Geschichte aus dem
dritten Akt in parodistischer Übertreibung erbarmungslos durch und quälen
ihn mit dem Verlangen, ihnen die unmöglichsten Dinge auszuleihen, bis aufs
Blut. Jene beiden Türklopfszenen werden gespenstisch koboldhaft beschworen

und lassen, richtig gespielt, es dem Zuschauer kalt über den Rücken
laufen.

Dann geben die beiden dem Alten, wesenthch gelockert und dem heiteren
Ende zustrebend, in lyrischer Steigerung einen köstlichen Bericht von dem

Fest, dessen Lärm aus der Grotte herüberdringt. Wiederum einem alten
Komödienmotiv folgend, das uns am deutlichsten in den «Wespen» des

Aristophanes vor Augen steht, suchen sie den Widerstrebenden zum
Mitmachen zu bekehren. Er aber bleibt seinem Charakter treu — dies gegen alle

Motivtradition, die sich nur dadurch ihrerseits ihr Recht erzwingt, daß der

Dyskolos schheßlich mit Gewalt in die Grotte geschleppt wird. So zeigt am
Ende des Ganzen der Dichter noch einmal ganz nachdrücklich, wie seine



Kunst alte Komödienelemente mit dem Programm des neuen Charakterstücks,

das seine eigenste Schöpfung heißen darf, verbindet.
Ein kurzer Epilog des Getas fordert das Publikum auf, sich im doppelten

Sinn des errungenen Sieges zu freuen und entsprechend BeifaU zu spenden.

Wer die Handlung des neu gefundenen Stückes nacherzählt, kann zwar
damit versuchen, das Schulbeispiel des dramatischen Aufbaus einer Menander-
Komödie mit all ihren hübschen Einfällen, Erfindungen und auch mit ihren
Tributen an die Tradition wiederzugeben, aber er hat damit das Beste noch
nicht verraten. Zwar soll der Dichter selber einmal kurz vor der Spielzeit auf
den Vorhalt eines Freundes, sein bereits angemeldetes neues Stück sei ja
noch nicht da, geantwortet haben: «Doch! Der Grundriß steht; ich muß
bloß noch die paar lumpigen Verse dazu komponieren », womit er denn sehr
hübsch ausgesprochen hätte, daß in seinen Augen dem eigentlich Dramatischen

der Vorzug zukomme. Aber wir schätzen doch heute all die anderen
Elemente seiner Kunst nicht minder hoch :

Die elegante Sprache, mit den in diesem Jugendstück freilich noch nicht
ganz eingeschmolzenen zahlreichen Reminiszenzen aus der Rhetorenschule ;

den bereits erstaunhch sicheren und geschmackvollen Versbau, wo der
überkommene Trimeter-Iambus seiner aristophanisch-genialen Holperigkeit
bereits entkleidet ist, ohne sich jedoch der Strenge des Tragödienverses allzu
sehr zu nähern. Oder die treffsichere Charakterisierung der Personen, die
hier vielfach noch ganz direkt geschieht, in monologischer Selbstvorstellung
oder durch das Gegenüber des Zwiegesprächs. Dabei ist von zergliedernder
Psychologisierung kaum eine Spur zu finden. Alle sind sie Vertreterjihres Typus

: der griesgrämige Alte, der naive jugendhche Liebhaber aus gutem Hause,
der abgebrühte, dabei jämmerlich feige Parasit, der rechtlich biedere, etwas
langweilige aber goldtreue Kleinbauer; der scheinbar selbstsichere, jedoch von
seinem Sohn leicht zu lenkende reiche Gutsbesitzer, der schlaue, der dreiste,
der tollpatschige Sklave, der eingebildete Koch, und wer sie sonst sein mögen.
Und doch folgt keiner einem starren Schema, alle behalten sie genug lebendige
Eigenart, um menschliche Sympathie zu wecken. Besonders bemüht ist der
humane Dichter dabei um sozialen Ausgleich zwischen Arm und Reich. Was

er in der peripatetischen Schule der Aristoteliker, insbesondere bei
Theophrast, gelernt hat, wird getreulich und mit spürbarer innerer Anteilnahme
in Gnomen, Sentenzen und moralischen Reden weitergegeben, manchmal
auch noch etwas zu dick aufgetragen und nicht immer fugenlos mit der

Handlung verbunden. Dichterlektüre wird da und dort spürbar. Die uns fast
christlich anmutende Maxime des Gorgias, Böses nicht mit Bösem zu
vergelten, scheint wie manches andere der Lektüre von Piatons «Kriton» zu
entstammen.

IO



Andererseits wird an vielen Stehen deuthch, wie stark Menander über

Zwischengheder wie Lukian auf die Späteren gewirkt hat. Shakespeares

«Timon», Molières «Misanthrope», Schillers « Menschenfeind »-Fragment
zehren von diesem Erbe; aber auch Evangelien-Sprüche und Szenen aus
Goethes Faust lassen eine Tradition erkennen, die von Menander ausgeht,
oder der auch er schon verpflichtet ist.

Aus der Fülle teils origineller, teils selbständig weitergebildeter Kunstmittel

seien zum Schluß zwei hervorgehoben. Einmal die menandrisches
Wesen besonders kennzeichnende Art, strenge Form und klare Disposition
zwar sorgfältig zu wahren, aber die dadurch gegebenen Grenzmarken doch

zugleich so meisterhaft zu überspielen, daß sie nirgends aufdringlich erscheinen.

So liebt er, gleich Sophokles, mit dem ihn schon Goethe verglichen hat,
das Enjambement von Vers zu Vers und macht dadurch seine Sprache
geschmeidig. Und so mildert er Szenen- und Aktschlüsse, indem er stets kurz
vor der Grenze ein neues Motiv, einen neuen Gedanken ins Spiel bringt,
was dann nach der Markierung gleich wieder aufgegriffen und fortgeführt
wird, so daß nie eine Stockung eintritt, vielmehr immer alles in schönem
Fluß bleibt.

Und zum anderen eine Besonderheit ökonomischer Szenenführung, die
dem antiken Dramatiker durch einen uns ganz fremd erscheinenden Zwang
abgefordert wird. Er hatte nämhch — eine Sorge, die unsere Bühnendichter
nicht mehr kennen — aus Etatgründen sozusagen mit drei Schauspielern
auszukommen; ein vierter mit jeweils ganz kurzen Sprechrollen (in unserem
Stück Knemons Tochter und Simiche) konnte allenfalls überplanmäßig
genehmigt werden. Stumme Personen treten hinzu. So mußte der Dichter
stets darauf bedacht sein, eine Figur rechtzeitig abtreten zu lassen, wenn ihr
Repräsentant in der nächsten Szene gleich wieder in anderer Gewandung und
Maske aufzutreten hatte. Das sicherste Mittel, hier der Aufführung keine

Schwierigkeiten zu bereiten, war der Zeitgewinn durch eingestreute Monologe,

die einer an der Ablösung nicht beteihgten Person in den Mund gelegt
waren. Von den 15 längeren oder kürzeren Monologen unseres Stückes
dienen nicht weniger als 6 diesem Anhegen. Einmal ist es (in der 3. Szene

des 1. Akts) auch ein kurzer Dialog, der diese Aufgabe wahrzunehmen hat,
ein Zwiegespräch zwischen Sostratos und Pyrrhias, eingefügt, damit der eben

abgegangene Chaireas Zeit hat, sich in den gleich auftretenden Knemon zu
verwandeln. Wie aber all diese Zwangseinlagen vom Dichter doch zugleich
so sinnvoll ausgenützt sind, daß sie in hervorragendem Maße dem Zweck
des Ganzen dienen, dafür nur ein Beispiel. Im 3. Akt (7. Szene) ist Getas zu
einem kurzen Monolog verurteilt, um dem Schauspieler, der eben noch als

Knemon einen lästerhchen Fluch ausgestossen hat, die Zeit zu verschaffen,
sich alsbald als schüchterner Gorgias im Gefolge des Sostratos sehen zu lassen.

Und diese paar Zeilen werden zu einer Reflexion des Getas über den Dyskolos

n



verwendet, die dazu dient, dessen schwierige Art durch den Hinweis auf das

beklagenswerte Los des sich mühsam abrackernden kleinen attischen Bauern
in milderem Lichte erscheinen zu lassen. Ein Beitrag also zu Knemons
soziologischem Charakterbild, der auch diesem Unhold eine gewisse Sympathie
von unserer Seite sichert und somit für das richtige Verständnis des Ganzen

von wesentlicher Bedeutung ist.
Wir finden uns, wenn wir zurückschauen, der lebendigen Fülle eines

sprudelnden Jugendstückes gegenüber, wo an dem erstaunlich durchgehaltenen

unwandelbaren Charakter des Titelhelden alle Ansätze zu einer
Intrigenhandlung scheitern, und wo selbst die mit Erfolg bemühten göttlichen Mächte
sich nur an der Nebenhandlung — hier freilich mit dem liebenswürdigsten
Ergebnis — bewähren, wo schließlich traditionelle Elemente der alten
aristophanischen Komödie, wie sie später in Menanders Werk mehr und mehr
zurücktreten, noch ihr lustiges Wesen treiben. So ist es nicht verwunderlich,
daß das reifere Werk des Dichters, wie es uns in dem fragmentarisch erhaltenen

(Schiedsgericht) oder in der Nachbildung durch die römische Komödie,
so in dem mit unserem Dyskolos themenverwandten Geizhalsstück des

Plautus, der <Aulularia>, oder in den <Adelphen> des Terenz entgegentritt,
von klassischerem Geist erfüllt scheint. Aber das Genie eines großen Dramatikers

in der Frische des ersten Anlaufs zu erleben, wo es noch ganz im Werden

ist und doch schon alle Züge der Vollendung keimhaft in sich trägt,
diesen Genuß bietet uns das Jugendstück des Menander, das eine freundliche
Tyche uns beschert hat.

[ ] in der Übersetzung bedeutet Ergänzung von Lücken im Papyrus.
bedeutet Ergänzungsversuch eines durch Versehen des Schreibers vermutlich

ausgefallenen Verses.
Die Chorliedtexte für die Aktzwischenpausen sind moderne Zufügung.
Für mancherlei Literaturhinweise und kritische Ratschläge ist der Übersetzer Konrad

Gaiser und Friedrich F. Hommel zu Dank verbunden.

12


	Der Dyskolos des jungen Menander : ein wiedergefundenes Stück Weltliteratur

