
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

TEXTE DER KIRCHENVÄTER

Vor zwei Jahren konnte an dieser Stelle auf
ein Editionsunternehmen hingewiesen werden,

das von allem Anfang an verheißungsvoll

begann; gemeint ist die fünfbändige
Sammlung und Anthologie von Texten der
Kirchenväter, herausgegeben von Alfons
Heiler und dem Kieler Ordinarius für
Kirchen- und Dogmengeschichte Heinrich Kraft.
Drei Bände durften damals angezeigt werden

(Schweizer Monatshefte 44 [1964/65],
S. 275—278); die beiden Schlußbände sind
inzwischen erschienen, so daß das Werk als

ganzes gewürdigt werden kann.
Daß die methodische Anordnung der

Texte, nämlich die durchgehend thematische
Gliederung der reichen Überlieferung patri-
stischer Texte, im ganzen glücklich war,
beweist neuerdings der vierte Band, der die
Kapitel «Von der Kirche», «Von den
Sakramenten», «Von der Heiligen Schrift»
und «Von den letzten Dingen» enthält. Der
Zugang zu dieser letztlich sehr stark an der
Bibel orientierten Literatur — das beweist
gerade das Kapitel «Von der Heiligen
Schrift» — ist dem modernen Menschen an
sich nicht so ohne weiteres gegeben. Die
meditative Art der Kirchenväter, den heiligen

Text ruminierend (wiederkäuend)
gewissermaßen schöpferisch auszudeuten, den
Realsinn unermüdlich ins Symbol zu
übersetzen, ja die zufälligste, ursprünglich sicher
realistisch gemeinte Anmerkung in der Bibel
in eine heilsgeschichtliche Bedeutung zu
transponieren, hat ihre eigenen Gesetze,
Traditionen und Methoden der Imagination,
der kreativen Aneignung. Es ist gerade von
dieser zuerst befremdenden Weise der
Reflexion her ein Vorteil, daß der
überquellende Reichtum thematisch gegliedert,
gleichsam in Sachgruppen dargeboten wird.
Das Verständnis ist so erleichtert, der
Zugang eröffnet. An ein und demselben Thema,
vielleicht sogar an einem einzigen Topos,
läßt sich so die Vielfalt der patristischen
Denk- und Betweise ablesen.

Die Fülle der Texte und Themen wird
aber in letzter Analyse erst im fünften Band,
den Heinrich Kraft in Zusammenarbeit mit
Henneke Gülzow und Inge Merz
zusammengestellt hat, erschlossen. Die historische
Dimension der Patristik eröffnet ein
vorzügliches Kirchenväterlexikon, in dem alle

gewünschten Aufschlüsse über die historischen

Individuen, die hinter diesen Texten
als Autoren, Abschreiber und Redaktoren
stehen, nachzuschlagen sind. Ein
Sachregister legt nochmals — neben der
thematischen Groß-Gliederung der ganzen
Textsammlung — einen feineren Raster an die
Texte, in denen so ein Netz von Bezügen
und Hinweisen sichtbar wird, dessen sich
der Geisteswissenschafter ganz allgemein,
im speziellen aber vor allem der Theologe
und Prediger gerne bedienen wird.
Verzeichnisse der Bibelstellen und der Vätertexte

erlauben eine in jeder Hinsicht solide
Dokumentation über jeden beliebigen Text.
Es ist zu hoffen, daß dieses in seiner Art
einmalige Nachschlagewerk, in dem sich
der gesamte Bereich der frühchristlichen
Welt von den Apostolischen Vätern und
den neutestamentlichen Apographen bis zu
den lateinischen und griechischen Lehrern
des 7. und 8. Jahrhunderts in seinen tiefsten
Sehnsüchten artikuliert, auch gebraucht
wird. Ein «Tolle, lege!» verdient dieses

Werk auf jeden Fall, eine Aufforderung zum
Lesen, die sich nicht nur an Theologen richtet,

sondern ebensosehr an Geisteswissenschafter

aller Schattierungen. Denn hier ist
neben der Antike der Quellgrund dessen,

was man seither etwas pathetisch und
vielleicht nicht immer guten Gewissens das

Abendland nennt. Als Pikanterie mag zum
Schluß angemerkt werden, daß Heiler
katholischer und Kraft evangelischer Theologe
ist. Was sich hier in schöner Übereinkunft
ergeben hat, eine gemeinsame Arbeit an
gemeinsamer Überlieferung, verdient den
Namen ökumenisch.

Alois Haas

1149



ÜBER THOMAS MANN

In Klaus Schröters Monographie Thomas Mann
in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten werden
kursiv gedruckte Aussagen Thomas Manns
über sich selbst vom Herausgeber kommentierend

und deutend verknüpft1. Insofern
unterscheidet sich also diese Zusammenstellung

von der «Chronik von Thomas
Manns Leben» Bürgins und Mayers, in
welcher auf Kommentare nach Möglichkeit
verzichtet wurde.

Schröters Auswahl ist gelungen, der
Text liest sich trotz der verschiedenen
Herkunft seiner Teile leicht. Daß das Werk
keinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
erhebt, ist offensichtlich. Die zahlreichen
Zitate etwa sind alle ohne Quellenangabe
wiedergegeben. Die Arbeit zeugt jedoch
von großer Sach- und Werkkentnis, sie eignet

sich, ans Werk und an die Persönlichkeit
Thomas Manns heranzuführen. Das
Hauptgewicht liegt auf der ersten Hälfte der
Darstellung, besondere Aufmerksamkeit widmet
Schröter Thomas Manns eigener Lektüre
und ihrem Einfluß auf den jungen Romancier.

Bemerkenswert und wohltuend ist die
schonungslose Wahrhaftigkeit, mit welcher
er Thomas Manns Verhalten im Ersten
Weltkrieg zeichnet, vor allem aber sein
hieraus gezogener Schluß: Man sollte Thomas

Manns damalige reaktionäre Haltung
nicht zu retouchieren suchen. Erst aus dieser
Sicht ist seine spätere Entwicklung zu
humaner und politischer Liberalität wirklich
ermeßbar.

Die gewagte Technik Schröters, zum
Teil halbe Sätze und Ausdrücke Thomas
Manns in den eigenen Text hineinzuweben,
hat ihre Gefahren; sie kann zu subjektiver
Auslegung des Dichters führen. Wenn
Schröter Georg Lukâcs den «bedeutendsten

Interpreten des Thomas Mannschen
Werks» nennt, so steht ihm das Recht auf
diesen immerhin fragwürdigen Superlativ
zu. Unerlaubt aber ist folgendes Zitat:
«Thomas Mann war diesem (Georg Lukâcs)
ein einziges Mal kurz nach dem Krieg in
Wien begegnet und beeindruckt von seiner
im Sinnlichen wie im Geistigen asketischen

Natur, von det fast unheimlichen Abstraktheit

seiner Theorien.» Die Zitatbrocken stammen

aus einem 1922 an Ignaz Seipel
geschriebenen Brief. Und da lesen wir über
Georg Lukâcs: «Er hat mir in Wien eine
Stunde lang seine Theorien entwickelt.
Solange er sprach, hatte er recht. Und wenn
nachher der Eindruck fast unheimlicher
Abstraktheit zurückblieb, so blieb doch
auch derjenige der Reinheit und des
intellektuellen Edelmutes. » Lukâcs' Abstraktheit

«beeindruckte » demnach Thomas Mann
durchaus nicht, wie er denn nebst aller
Anerkennung den soziologischen Standpunkt
des marxistischen Literarhistorikers stets
als einseitig empfand.

Diese Einzelheit ist indessen für Schröters

Buch nicht typisch; es ist eine
Darstellung, von welcher sich sagen läßt, daß
sie im gegebenen Rahmen sowohl ihrem
Ziel als auch ihrem Gegenstand gerecht
geworden ist.

Das Werk Thomas Manns unter einem
neuen Aspekt, unter dem der
Persönlichkeitsgrenzen zu betrachten, ist das Anliegen
von Ignace Feuerlichts Buch Thomas Mann
und die Grenzen des Ich2. Die auf den ersten
Blick seltsam anmutende Methode erweist
sich als außerordentlich fruchtbar, kaum
beachtete Seiten des Gesamtwerks erscheinen

in neuer Beleuchtung. Das antithetische
Denken des jungen Thomas Mann weicht
in den späten Jahren einer Welt der fließenden

Grenzen. Das Tonio-Kröger-Urerlebnis
der melancholischen Einsamkeit des Geistes
steht im Lebensdienst der reifen Zeit nicht
mehr im Vordergrund. Eine ähnliche
Entwicklung zieht Feuerlicht in Thomas Manns
Einstellung zu sozialen Problemen nach:
des Schriftstellers Interesse hat sich allmählich

vom Individuellen auf die Seite des

Sozialen verlagert. Feuerlicht betont jedoch,
daß Thomas Mann bei allem «sozialen
Pflichtgefühl» es ablehnte, sich in einer
Gruppe aufzugeben, daß er vor jeglicher
Kollektivierung zeit seines Lebens warnte.
Auch das Unbehagen in der Kunst zeigt
ein zweifaches Bild: es setzt sich einerseits
aus dem Leiden am Künstlertum, anderseits
aber aus der Überzeugung von der Würde

1150



der Kunst zusammen. — Einige andere, eher
auf den Dichter als auf das Werk bezogene
Kapitel konzentrieren sich unter anderem
auf Manns Religiosität, auf sein Verhältnis
zur Mystik und zum Okkultismus.

Es wäre aufschlußreich, gerade in der
vom Autor gewählten Art der Darstellung
die Musik, diese große Passion Thomas
Manns, zu behandeln. Zudem erscheint es

bedauerlich, daß Feuerlicht auf Thomas
Manns historisches und stilistisches
Selbstverständnis nicht eingeht. Die Frage, wie
weit sich Thomas Mann der Tradition und
wie weit der Moderne verpflichtet fühlte,
könnte ebenfalls unter dem Aspekt der
Selbstbewahrung und der Entgrenzung
beantwortet werden.

Gunilla Bergstens Untersuchung Thomas

Manns Doktor Faustus ist eine der ersten
Arbeiten, die sich auf das Material des Zürcher

Archivs stützen3. Im ersten, den Quellen
des Romans gewidmeten Kapitel unterscheidet

Bergsten zwischen zwei Typen der
Montage: «Wirklichkeit», das heißt authentische

Schilderungen und sprachliche
Wiederholung vorgeprägten Materials, wobei
diese letzte Gruppe in «offene» (erkennbare)
sowie «versteckte», in den Text
hineingewobene Zitate zerfällt. Die Verfasserin
zeigt auf diese Art Modelle und Vorlagen
des Mannschen Romans. Ein weiteres Kapitel

gilt den «Voraussetzungen der Montage-
Technik», wobei Bergsten das Phänomen
aus einer allgemeinen Kulturkrise, die auch
die Literatur erfaßt habe, ableitet. Ob Thomas

Manns schriftstellerischer Werdegang
für die kulturelle Entwicklung unseres
Jahrhunderts tatsächlich dermaßen symptomatisch

ist, bleibt allerdings eine offene Frage.
Durch sprachliche und sachliche

Anspielungen erscheinen mehrere Zeitebenen
in der Lebensgeschichte Adrian Leverkühns ;

¦ es sind dies die Reformation, die Jahrhun-
" dertwende, der Nationalsozialismus. In einer

gerade in ihrer Kühnheit ansprechenden
Parallele bringt Bergsten dieses Komprimieren

der Epochen mit Adrian Leverkühns
Vorliebe für den Akkord in Zusammenhang:
In Adrians Person «wird eine historische
Entwicklung in eben der Weise summiert
und zusammengefaßt wie eine Folge von

Tönen im Akkord». Aus diesem Grund
kann der «Doktor Faustus» ein «historischer

» Roman genannt werden, der Deutschlands

Schicksal von der Reformation bis

zum Nationalsozialismus aufrollt. Diese
Parallele darf jedoch nicht gepreßt werden:
der Vergleich des Straßenmädchens, das

Adrian infiziert, mit Richard Wagner, der
auf Deutschland Krankheitskeime übertragen

haben soll, mutet beispielsweise eher

peinlich an.
Früh ist bemerkt worden, daß Adrian

Leverkühn ein ins Literarische zielender
Musiker ist. Eine Bestätigung dieser
Annahme bietet nun Bergstens Betrachtung
der letzten Komposition Adrian Leverkühns
«Dr. Fausti Weheklag»; die Kantate
enthüllt sich in der Beschreibung Serenus Zeit-
bloms als ein Abbild des Romans selbst,
das Thomas Mann ja auch lange Zeit als

sein letztes Werk betrachtet hat. Dieses

Kapitel unterstreicht den Rang von Bergstens

Untersuchung als eine der grundlegenden

Arbeiten über den «Doktor Faustus».
Der Titel von Margrit Hennings Buch

Die Ich-Form und ihre Funktion in Thomas

Manns (Doktor Faustus > und in der deutschen

Literatur der Gegenwart ist in dem Sinne zu
verstehen, als die Verfasserin eine gewisse
moderne Form der Ich-Erzählung gegen
den herkömmlichen Ich-Erzähltypus
abzusetzen sucht4. Henning unterscheidet drei
Typen des konventionellen Ich-Romans:
Der Ich-Erzähler tritt selbst als Medium der

Brechung hervor, die begrenzte Perspektive
des Erzählers dient ästhetischen Zwecken
oder aber der Erzähler bildet den Kontrast
zum Inhalt. In Thomas Manns «Doktor
Faustus» ist die Hauptgestalt hingegen nur
dank der Existenz ihres Gegenpols, des Ich-
Erzählers, möglich, der Inhalt kann nur in
dieser Form realisiert werden.

Serenus Zeitbloms Hingegebenheit an
Adrian Leverkühn bewirkt eine Einheit von
Subjekt und Objekt, die nie ganz aufgelöst
werden kann. Als Gefährte Leverkühns
schreibt Zeitblom aus einer beschränkten
Perspektive, überblickt aber als Biograph
das Leben seines Freundes bei der Niederschrift

der Erinnerungen schon vollständig.
Aus dieser erweiterten Perspektive ist die

1151



epische Vorausdeutung möglich. Zeitblom
behält sich bei dieser Erzählweise die Freiheit,

die Fakten nur an markanten Stellen
zu kommentieren. Nach der gleichen Erzählart

gibt Zeitblom einerseits direkte Reden
des Augenblicks wieder und läßt anderseits
Leitmotive aufsteigen, deren Bedeutung sich
erst im Sinnzusammenhang erhellt. Im zweiten

Teil des Romans ist die Erzähltechnik
teilweise verändert. Zeitblom schildert nicht
nur, sondern deutet auch in vermehrtem
Maße, da ja Leverkühns asketisches Leben
an Ereignissen arm ist.

Margrit Henning untersucht das 25.
Kapitel, das das Zwiegespräch Adrians mit
dem Teufel zum Gegenstande hat, und
nennt es wegen der vielen feinen Fäden, die
sich hier verbinden, das zentrale Kapitel des
Romans. Zeitblom gibt Adrians Dokument
von diesem Dialog kommentarlos wieder.
Doch seine Interpretation ist es, die in der
zweiten Hälfte des Romans die im 25. Kapitel

enthüllte Höllenbindung des Komponisten

stets ahnen läßt. Indem Thomas Mann
sich von Zeitblom merklich distanziert, «ist
der Abstand des Autors zum Dargestellten
wesentlich größer als im Er-Roman». Ein
Problem bleibt bei dieser subtilen
Untersuchung unberührt: Warum ist Serenus

Zeitblom, wie dies schon oft bemerkt worden

ist, eine durch und durch uneinheidiche
Figur, und wie erklären sich gewisse
Widersprüche in seinem Stil und seiner Person im
Hinblick auf die Funktion als Ich-Erzähler?
— In einigen weiteren Kapiteln beschäftigt
sich Margrit Henning mit in Ich-Form
gehaltenen Romanen Max Frischs, Hans Erich
Nossacks, Gerd Gaisers und Walter Jens'.

«Eine quellenkritische Untersuchung»
nennt Hans-Joachim Sandberg sein Buch Die
Schillerstudien Thomas Manns, in welchem er
auf die Vorlagen der frühen Novelle
«Schwere Stunde» und des letzten
Aufsatzes «Versuch über Schiller» eingeht5.
Ausgangspunkt ist die Frage, wie sich die
von Thomas Mann verwendete Technik der
Montage in einer essayistischen Arbeit
auswirkt.

Anhand des Materials im Thomas-Mann-
Archiv weist Sandberg für die Novelle
folgende Quellen nach : E. Müllers Werk « Schil¬

ler. Intimes aus seinem Leben», das Mar-
bacher Schillerbuch aus dem Jahre 1905
sowie Schillers Briefwechsel mit Goethe.
Sandberg bemerkt, daß Thomas Mann bei
dieser Novelle nach historischer Treue
trachten mußte. Wäre demnach für die Art
der Benutzung der Schiller-Literatur durch
Thomas Mann die Bezeichnung «Quellenstudium»

nicht richtiger als der Ausdruck
«Montage»? Streng lassen sich die Begriffe
gewiß nicht scheiden ; die Technik der Montage,

wie sie von Hans Wysling am Beispiel
des «Erwählten» aufgezeigt wurde, läßt
sich mit der Arbeitsweise des jungen Thomas
Mann indes kaum vergleichen.

Im Gegensatz zur frühen Schiller-Novelle,

deren entlehnte Bestandteile Sandberg
in der Mannschen Idee der Selbstüberwindung

des Künstlers integriert erscheinen,
ist er der Meinung, Thomas Mann habe
beim Schreiben des «Versuchs» eine originäre

Idee von Anfang an gefehlt. Tatsächlich

gelingt es ihm, zahlreiche Stellen im
«Versuch» nachzuweisen, die sich zum Teil
wörtlich an die von Thomas Mann konsultierte

Sekundärliteratur, an E. Müller, Julius
Schwabe, Fritz Strich anlehnen. Der Essay
erweist sich als eine Kompilation, in Aufbau

und Formulierung von den Quellen
abhängig.

Sandberg gelangt zum Schluß, daß Thomas

Manns «Versuch» eine mangelhafte
Vertrautheit mit dem Werk Schillers verrate
und daß Schiller für die schriftstellerische
Entwicklung Thomas Manns keine wesentliche

Rolle gespielt habe. Reicht jedoch, so
fragt man sich, eine quellengeschichtliche
Untersuchung im vorliegenden Falle zu
einer solchen Folgerung aus? Daß Schiller
im Weltbild Thomas Manns nicht die
Bedeutung Goethes oder gar des «Dreigestirns»

hatte, ist unumstritten; die sprachliche

Faszination jedoch, die Schiller auf den
Schüler Thomas Mann ausgeübt hat und
deren Niederschlag noch die Novelle «Tonio
Kroger» enthält, kann nicht geleugnet werden.

Fritz Strichs Aufsatz «Schiller und
Thomas Mann», den Sandberg zu widerlegen

sucht, enthält die dem Selbstverständnis

Thomas Manns doch wohl entsprechende

Aussage, daß diese beiden auf den

1152



ersten Blick so verschiedenen Dichter als
Selbstüberwinder eine wesensmäßige
Verwandtschaft aufweisen.

Eine neue erweiterte Bearbeitung ihrer
1945 erschienenen Schrift über die Josephsromane

legt Käte Hamburger unter dem
Titel Der Humor bei Thomas Mann vor6. Die
Verfasserin bezeichnet ihre Untersuchung
als einen «interpretierenden Kommentar»,
der als Einführung in die Joseph-Tetralogie
dienen soll. Daß die Ergebnisse den Rahmen

einer gewöhnlichen Einführung sprengen,

sei von vornherein festgehalten.
Das wesendiche Merkmal der

«Humorstruktur» sieht Käte Hamburger im
Verhältnis des Eigentlichen zum Uneigentlichen,
wobei für den Humoristen das Eigendiche
noch in seinen verzerrtesten Formen
durchschimmert; der Humorist verurteilt daher
nicht, er lächelt. Eine humoristische Figur
kann jedoch nie etwas antihuman Böses
verkörpern; von hier spannt sich der Bogen
zum Schlußkapitel, das den Titel «Humanismus

» trägt.
Themen wie die Zeitlosigkeit des Davo-

ser Sanatoriums und die Welt Jaakobs, die
der mythischen Identifikation mit den
Vorfahren, kommen der epischen Kunst Thomas

Manns entgegen. Hamburger weist nach,
daß diese Sphäre Jaakobs in den Ägypten-
Bänden allmählich einem rationaleren Weltbild

weicht. Die Tatsache, daß Thomas
Mann die Josephsgeschichte eigenwillig in
der Regierungszeit Amenhoteps III. ansiedelt,

erhält hiedurch ihre Bedeutung:
Ägypten ist für Joseph nicht nur die «Unterwelt»,

sondern auch ein Land fortschrittlicher

Zivilisation. Josephs Geschichte ist
versöhnend: das vorerst stark betonte
Schema der feindlichen Brüder erlischt in ihr.
Und doch ist es nicht Joseph, der den
väterlichen Segen erhält. Er ist ein Erhöhter,
aber zugleich ein Entrückter geworden.
Hamburger sieht im Mittlergeist Josephs
eine Möglichkeit der von Thomas Mann so

häufig gestalteten Hermes-Rolle. In Joseph,
der als «religiöser Hochstapler» im Sinne
der sich erfüllenden Geschichte zu handeln
bemüht war, berührt sich der Mythos mit
dem Menschen. Die Tetralogie stellt die
Frage nach dem Urphänomen des Menschlichen.

Die doppelte Natur Josephs enthüllt
sich erst humoristisch in den Ägypten-Bänden.

Da Symbol- und Humorstruktur sich
decken, betrachtet Käte Hamburger den

«Joseph» als Thomas Manns Hauptwerk.
Die Verfasserin ist sich der Gewagtheit
dieser Definition des Hauptwerkes vermutlich

wohl bewußt, kann doch das Gesamtwerk

Thomas Manns primär nicht
humoristisch genannt werden.

Käte Hamburgers Buch schließt mit
einer Betrachtung über Josephs Humanität,
die die Verfasserin treffend zu Thomas
Manns eigener Wandlung in Parallele stellt:
Josephs Weg vom in sich selbst verliebten
Jüngling zum Ernährer der Völker
entspricht der Entwicklung des Schriftstellers

vom geistigen Narzismus zum politischen
Lebensdienst.

Andreas Oplatka

1 Klaus Schröter: Thomas Mann.
Rowohlt, Hamburg 1964. 2Ignace Feuerlicht:
Thomas Mann und die Grenzen des Ich.
Carl Winter Universitätsverlag, Heidelberg
1966. 3Gunilla Bergsten: Thomas Manns
Doktor Faustus. Svenska BokfÖrlaget, Stockholm

1963. 4Margrit Henning: Die Ich-
Form und ihre Funktion in Thomas Manns
«Doktor Faustus» und in der deutschen
Literatur der Gegenwart. Max Niemeyer
Verlag, Tübingen 1966. 5 Hans-Joachim
Sandberg: Thomas Manns Schiller-Studien,
Scandinavian University Books, Oslo 1965.
6Käte Hamburger: Der Humor bei Thomas
Mann. Nymphenburger Verlag, München
1965.

"53



«CRONACHE E SAGGI» VON LAVINIA MAZZUCCHETTI

Als Lavinia Mazzucchetti in den Monaten
vor ihrer Erkrankung im Frühjahr 1965 an
der Zusammenstellung dieser Cronache e

Saggi arbeitete, sprach sie darüber als von
ihrer « raccolta postuma », obwohl ihre
ungetrübte Vitalität diese ironisch-düstere
Prognose keineswegs zu rechtfertigen schien1.
Aber sie sollte recht behalten. Die Korrektur

der Fahnen konnte sie nicht mehr selbst
überwachen, und nach ihrem Tod
übernahmen Eva und Luigi Rognoni die Herausgabe

dieser zunächst in Tageszeitungen und
Literaturzeitschriften erschienenen Artikel
und Aufsätze.

Es ist bedauerlich, daß Lavinia
Mazzucchetti nicht selbst einen Rückblick auf
ihr bewegtes Leben geben konnte. In den
letzten ihr vergönnten Jahren verstärkte
sich die Tendenz zu autobiographischen
Erinnerungen. Luigi Rognoni entschädigt
allerdings mit seiner Einführung weitgehend
für das Fehlen eines Selbstporträts. Aus
verstreuten Aufzeichnungen und Lavinia
Mazzucchettis immer persönlich gehaltenen
Artikeln über ihre mehr als fünfzigjährige
Tätigkeit als Journalistin und Germanistin
stellt er ein Bild zusammen, das an Lebendigkeit

und Anschaulichkeit nichts zu wünschen
übrig läßt.

Als Tochter des Mailänder Journalisten
Augusto Mazzucchetti kam sie schon als

Kind mit dem kulturellen Leben der
lombardischen Hauptstadt in Berührung:
«Ungefähr 1905 (das heißt im Alter von sechzehn

Jahren!) die erste Übersetzung für den
Verlag Sonzogno: Hundert Arten wie man
Rindfleisch (oder Eier) zubereiten kann, ein
französisches Büchlein mit hundert Rezepten.

Ich glaube das Honorar belief sich auf
50 Lire — ein enormes argent de poche für
meine bereits recht lebhafte Eitelkeit (weiße
Lederhandschuhe, die ich direkt in der
Fabrik in Via Monforte halbdutzendweise
kaufte, zu einer Lira oder zu 1,25 Lire pro
Paar). »

Es ist kein Zufall, daß Lavinia mit ihrer
überlegenen Ironie, die durch einen Schuß
Koketterie eine typisch weibliche Note
erhielt, gerade in Thomas Mann ihren Lieb¬

lingsschriftsteller fand. Diese Frau, die in
ihrem rückhaltlosen politischen und
moralischen Engagement zwischen den beiden
Weltkriegen ein großartiges Beispiel
kompromißloser Integrität gab, brachte das

Außergewöhnliche fertig, darüber nicht zur
Fanatikerin zu werden.

Keine Seite in diesem umfangreichen
Band ist bloßer Gelehrtenballast: auch dann,
wenn sich Lavinia Mazzucchetti nicht mit
ihren Zeitgenossen auseinandersetzte, mußte
zwischen ihr und einem längst verstorbenen
Autor ein Funke überspringen, mußte sie

menschlichen Kontakt herstellen. Ein
oberflächlicher Leser kann daher leicht über der
liebenswürdigen, eleganten und vertraulichen

Gesprächsform dieser Abhandlungen
und Noten die imponierende zünftige
Leistung der Germanistin überhören. Man spürt
auf Schritt und Tritt, daß sich Lavinia vor
allem auch vor dem Vorwurf in acht nahm,
sie sei durch eine lebenslange Beschäftigung
mit den Deutschen zur umständlichen Pedantin

geworden.
Die deutschsprachigen Schriftsteller

unseres Jahrhunderts gehörten zu ihrem fast
täglichen Umgang: mit Stefan Zweig, mit
Hermann Hesse, mit Thomas Mann verband
sie langjährige Bekanntschaft und Freundschaft.

In einem Karl Friedrich Zelter
gewidmeten Artikel La vedova di Goethe

(Goethes Witwe) läßt Lavinia Mazzucchetti
durchblicken, wie sie Freundschaft mit
Schriftstellern verstand: «Die lange
Verehrung für den größten zeitgenössischen
Dichter wurde durch persönlichen Umgang,
schüchterne Verehrung und gegenseitige
Herzlichkeit schließlich tiefe, frohe und
sanfte Intimität der Gefühle ...» «Und
wieviel Ernst, wieviel heiterer Scharfsinn,
wieviel vertraute Solidarität in ihrem
ununterbrochenen Briefwechsel »

Auch an Stellen, wo man das Urteil der
Germanistin nicht teilen wird, besticht ihre
kritische Offenheit, die sich kein
Hintertürchen offen hält. Bereits 1923 stellte sie
den Italienern Carl Sternheim vor; sie
lehnte ihn ab, wie sie fast vierzig Jahre später

Günter Graß ablehnte: «Es ist in der

1154



Tat nicht leicht, in der großen und alles in
allem solidarischen Schriftstellerrepublik
viele Temperamente zu finden, die Carl
Sternheim in lärmendem Akrobatentum,
Reklamehunger, Größenwahn und
unermüdlichem Lautsprechergebrüll erreichen. »

Die Ablehnung Sternheims hatte ihre
Entsprechung in der Ablehnung Heinrich
Manns: die beiden großen Satiriker des

wilhelminischen Deutschland, gegen deren
politische Position Lavinia Mazzucchetti
sicher nichts einzuwenden hatte, verletzten
offensichtlich ihre an Weimar orientierte
Menschlichkeit.

Es gehört in den Umkreis von Lavinias
ungeschrieben gebliebenen Erinnerungen,
daß sie in ihren letzten Lebensjahren immer
wieder auf das Mailand ihrer Kindheit und
Jugend die Sprache brachte, auf Gerolamo
Rovetta, einen Überlebenden der scapigliatura
milanese, der Mailänder Bohème, auf
Giuseppe Verdi, in dessen Gegenwart Lavinias
Mutter im Salon von Clara Maffei gesungen
hatte, und auf den Lyriker demente Rebora,
der nach einer Jugend im Zeichen Mazzinis
und risorgimentalen Antiklerikalismus als
Priester sein Leben beschloß. Lavinia
scheute vor keinem Argument zurück, aber

wo sich Gespräche im Irrationalen verloren,
rief sie sich und die Umstehenden zur
Ordnung. Sie, die einigen ihrer Freunde ein
ganzes Leben lang die Treue zu wahren

wußte, war unerbittlich, wenn es sich darum
handelte, sich von ihnen zu trennen, wenn
die Voraussetzungen für einen fruchtbaren
Kontakt nicht mehr vorhanden waren. So

beschließt sie ihren Artikel über Rebora mit
der Feststellung: «Von gemeinsamen Freunden

erhielt ich immer ausführliche Nachricht
über sein neues Leben. In einem Jahr
unterm Krieg machte ich mich auch auf
den Weg, um eine seiner Predigten zu hören,
nicht aus Neugier, sondern in dankbarer
Erinnerung an unsere Freundschaft während

des Ersten Weltkriegs. Ich hatte den
Eindruck — aber vielleicht war es meine

Schwerhörigkeit —, nichts anderes zu hören
als den Ton seiner verschwommenen
Vorträge im Zeichen Tagores oder Mazzinis
und ich verzichtete auf jede persönliche
Begegnung. »

Man weiß nicht, was man an dieser Chronistin

eines halben Jahrhunderts
deutschitalienischer Begegnung mehr bewundern
soll: ihre Anwesenheit, wenn es darum
ging, Kontakte zu schaffen, zu fördern und
zu ermuntern, oder ihre Abwesenheit, wenn
sie sich durch unzeitiges Dazwischentreten
etwas vergeben hätte.

Johannes Hösle

1 Lavinia Mazzucchetti: Cronache e saggi.
Casa editrice II Saggiatore, Mailand 1966.

ÜBER THEATER

Ich weiß nicht, ob die Bereitschaft, Schriften
über das Theater zu veröffentlichen, jemals
größer war als heute. Aus der Fülle der
Neuerscheinungen sollen hier ein paar Titel
herausgegriffen werden, als Hinweise für
Theaterfreunde, wenn sie sich etwa auch als
Leser mit der Welt der Bühne und der
Arbeit der Regisseure, Bühnenbildner und
Schauspieler beschäftigen möchten. Von
den Gesamtdarstellungen, die solcher Absicht
entgegenkommen, wird man das Atlantisbuch

des Theaters mit Auszeichnung nennen:

ein Buch, das enzyklopädische Ziele
verfolgt, ein Band von über tausend Seiten im
Großformat, reich illustriert und von gegen
vierzig Autoren verfaßt1. Der Plan, die
Koordination und die Verwirklichung des

gewaltigen Unternehmens sind das
Verdienst des Verlagschefs Martin Hürlimann,
der vor kurzem die Leitung seines Hauses

jüngeren Händen anvertraut hat. Als Herausgeber

und Mitautor hat er dieses große
Buch über das Theater liebevoll und mit
gewissenhafter Sorge um das Detail betreut.

II??



Sein Ziel war die solide, sachliche Information.

«Die historisch sichtende Betrachtungsweise

wiegt deshalb vor gegenüber den
lebhaften Gesprächen unserer Zeit um das

Heutigste, um den Vorsprung über das

Heutigste hinaus», lesen wir im Vorwort.
Die Verschiedenartigkeit der Themen und
mehr noch die Individualitäten der
Mitarbeiter bewirken indessen, daß diese Grundlinie

reizvoll umrankt und manchmal ein
wenig auch geknickt wird. Theaterleiter,
Dramaturgen, Professoren, Kritiker, Soziologen

und Literaturwissenschafter trugen
ihr Teil bei und waren oft schwer auf diese
Linie zu bringen. Aber Martin Hürlimann
hat das Kunststück fertiggebracht, sich mit
seinem Wissen, seiner Erfahrung und seiner
Beharrlichkeit die Zügel nicht entgleiten zu
lassen.

Das Buch umfaßt drei Teile, einen
theaterkundlichen, einen theatergeschichtlichen

und einen lexikalischen. Im ersten
können wir uns über alle Haupt- und
Teilgebiete des Theaterwesens umfassend
orientieren, von der Administration bis zur
Ausbildung der Schauspieler, vom Theaterbau
und der Bühnentechnik bis zur Soziologie
des Theaters und von der Regie bis zur
Theaterkritik.

Im zweiten Teil folgen sich Darstellungen

der Theatergeschichte, vom Altertum
durch alle nationalen Entwicklungen bis
zum japanischen und chinesischen und bis
zum Puppentheater. Es fällt schwer, einzelne

Kapitel besonders herauszugreifen; aber

wenn ich es tun müßte, möchte ich vor
allem Siegfried Melchingers Versuch einer
Grundlegung aus dem ersten und Elisabeth

Brock-Sulzers Aufsatz über das französische
Theater aus dem zweiten Teil erwähnen.
Der lexikalische Anhang gibt über alle
Namen und Begriffe Auskunft, die im
vorangehenden Textteil vorkommen. Ein besonderes

Lob verdient die reiche, zum Teil
farbige Bebilderung des gewichtigen Bandes.

Ebenfalls zu den Gesamtdarstellungen
ist das Buch Theater des Barock zu zählen,
das Margarete Baur-Heinhold verfaßt und zu
dem Helga Schmidt-Glaßner die photographischen

Aufnahmen beigesteuert hat2. Dem
Thema gemäß ist das, was ich gerne die

Inszenierung des prachtvollen Bandes nennen

möchte: schon Einband und Umschlag
atmen den Geist barocker Instrumentierung
und festlichen Arrangements. Und was in
der Folge in Text und Bild geboten wird,
verbindet sachliche Information mit glanzvoller

Präsentation. Über höfisches Leben,
über Publikum, Wanderbühne und Schauplätze,

über Schauspieler und Commedia
dell'Arte, den Spielplan der Oper und des

Schauspiels, über Bühne und Architektur
des Barockzeitalters werden wir umfassend
und sorgfältig unterrichtet, wobei die
Beispiele und die Ausnahmen im Bilde vorgeführt

werden. Instruktive Zeittafeln,
Bilderläuterungen und ein Literaturverzeichnis,
das den Weg zu einer Vertiefung der
vermittelten Kenntnisse weist, ergänzen den
Band aufs glücklichste.

Die technischen Skizzen des Niccolo
Sabbatini, die — beispielshalber seien sie

hier erwähnt — aus der Schrift «Praticar di
Fabricar Scene e Machine ne' Teatri »

wiedergegeben sind, lassen sich vergleichen mit
den mechanischen Veranstaltungen, die
etwa Kurt Schmidt und F. W. Bogler auf
der Bühne des Bauhauses ausprobierten.

In der Reihe der « Neuen Bauhausbücher »

ist in photomechanischer Wiedergabe Band 4
der alten Bauhausbücher, die 1925 erschienene

Schrift Die Bühne im Bauhaus, von Hans
M. Winiger neu herausgegeben worden3.
Ihre Verfasser sind Oskar Schlemmer, Laszlo
Moholy-Nagy und Farkas Mainar. Walter
Gropius hat für die Neuausgabe ein Nachwort

beigesteuert. Was uns diese Schrift zu
bieten hat, ist — vier Jahrzehnte nach
ihrem ersten Erscheinen — von brennender
Aktualität: totales Theater, der Ruf nach

Utopie im Spiel, nach Theater der
Überraschung. Die Bühne des Bauhauses war ein
Laboratorium für szenische Versuche. Oskar
Schlemmer, der das Theater als eine Kunst
des Räumlichen verstand, war von der Idee
besessen, unserer Kultur neue Symbole zu
schaffen. Sein Aufsatz «Mensch und
Kunstfigur», das Hauptkapitel des Buches, enthält
Sätze wie die folgenden : « Die materialistischpraktische

Zeit hat in Wahrheit den echten
Sinn für das Spiel und das Wunder verloren.
Der Nützlichkeitssinn ist auf dem besten

1156



Weg, sie zu töten. » Die Neuausgabe dieses

programmatischen Werks ist eine
verlegerische Tat.

Verschiedene Neuerscheinungen sind als
Blick hinter die Kulissen konzipiert: sie
rechnen mit dem Interesse des
Theaterbesuchers, das sich auf die Geheimnisse
jenseits des Vorhangs richtet. Wie wird es

gemacht? Wie kommt die Vorstellung
zustande, die wir bewundern? Einen Blick in
die Werkstatt des Theaters nennt Gert Richter

sein Buch Bühne frei — Vorhang auf1!
Es orientiert über den Beruf des
Schauspielers, über die Tätigkeit des Regisseurs
und die «schweren vier Wochen», während
welcher in der Regel eine neue Première
vorbereitet wird; es gibt Aufschluß über die
technischen Einrichtungen der Bühne und
über die Kniffe der Bühnenbildner; es zeichnet

ein Porträt des Intendanten und des

Dramaturgen und enthält selbst einen kleinen

statistischen Anhang. Zahlreiche Bilder
ergänzen den Text, der viel Information
enthält und ein Bild des Theateralltags
vermittelt. Leider nicht ganz ohne eine etwas
krampfhafte Burschikosität, den Jargon
munter einsetzend und ein wenig eben damit
auf Effekte aus, die hier fehl am Platze sind.

Eben dieser Jargon ist es, unter anderem,
den auch Gabriele Wohmann in ihrem Buch
Theater von innen mit Staunen, ja mit
spürbarem Befremden zur Kenntnis nimmt5.
Aber sie akzeptiert die sonderbare
Ausdrucksweise der Theaterleute ebenso wie
andere merkwürdige Beobachtungen, während

sie den Proben zu einer Uraufführung
folgt. Ihr Protokoll einer Inszenierung
stützt sich auf Erfahrungen im Landestheater

Darmstadt, wo Intendant Gerhard
F. Hering Romain Weingartens Stück «Der
Sommer» inszenierte. An der Feier zum
fünfzigsten Geburtstag von Karl Krolow
wurde der Plan konzipiert, daß die
Schriftstellerin an allen Besprechungen und Proben
teilnehmen sollte. Was darauf entstand,
zeugt nicht nur von ihrer Kunst, Menschen
zu beschreiben und Vorgänge festzuhalten,
sondern vor allem für ihre kritische
Aufmerksamkeit. Sie schreibt als eine
Unbeteiligte, sie wundert sich über die unermüdlichen

Wiederholungen und Korrekturen,

die den Regisseur lange Zeit nicht über die
ersten Szenen hinausgelangen lassen. Sie

beschreibt die Arbeit der Schauspieler und
unterläßt nicht, ihre kollegiale Rivalität und
ihre Zwischenbemerkungen getreulich
festzuhalten. Es ist auf diese Weise natürlich
nicht ein Buch entstanden, an dessen Hand
man sich leicht über das Zustandekommen
einer Inszenierung informieren könnte. Aber
ein Stück Wirklichkeit, Theateralltag nüchtern

und lebendig zugleich geschildert,
blickt uns aus diesem Buch entgegen. Für
Leute vom Fach dürfte es fast noch interessanter

sein als für Laien.
Ein Unternehmen anderer Art, aber mit

ähnlicher Zielsetzung, ist der Band Theater

bei Tageslicht*. Sachverständige Autoren
steuerten je ein Kapitel bei: Über den
Intendanten schrieb der Kultursenator der Stadt

Hamburg, über den Regisseur Gerhard F.

Hering, über den Dramaturgen Günter
Skopnik, über den Bühnenbildner Teo Otto,
über das Schauspiel Hans Schalla, über die

Oper Herbert Graf, über das Ballett Peter

van Dyk, über Operette und Musical Peter

Zadek, über den Kritiker Hilde Spiel und
über das Publikum Heinz Beckmann. Es ist
nicht möglich, auf jede dieser Arbeiten
einzutreten; dem Kritiker wird man verzeihen,
wenn er sich vor allem auf das Kapitel stürzt,
das ihn selber betrifft. Ein Glanzstück, wie
er feststellen muß, ein Essay voller Geist
und Witz, der es verdienen würde, im vollen
Wortlaut zitiert zu werden. Hilde Spiel
beginnt bescheiden: «Den Beruf des Kritikers
zu verteidigen, fällt schwer. Selbst das

Idealbild dessen, der sich zum Kunstrichter
aufwirft, bleibt weit hinter dem Inbegriff
des schöpferischen Menschen zurück. Der
analytische Verstand wird nun einmal niedriger

eingeschätzt als die Kraft zur erleuchtenden

Synthese. Wer ein Werk hervorzubringen

vermag, und sei es noch so einfallsarm,

blaß und epigonal, dünkt sich dem
wertenden Geist auf jeden Fall überlegen. »

Dies wird durch berühmte Apostrophierungen

belegt, etwa durch den Ausspruch von
Sir Henry Morton, Kritiker glichen den

Kleiderputzern vornehmer Herren. Hilde
Spiel unternimmt es in der Folge, eine
Galerie abzulehnender Kritikertypen zu

"57



zeichnen, den Ungebildeten und den mit
seiner Bildung sich Putzenden zum Beispiel,
den Geschwätzigen und den Voreingenommenen,

den Witzbold und den Nörgler aus
Prinzip, aber auch den Dauerenthusiasten
und gewohnheitsmäßigen Panegyriker, den
Freundschaft mit dem Direktor oder
einfach Mangel an Urteilskraft daran hindern,
seine Verantwortung wahrzunehmen. Auf
dem Umweg über diese betrüblichen
Erscheinungen der alltäglichen Wirklichkeit
gelangt die Verfasserin zum Schluß, der
Beelzebub des Theaters, eben der Kritiker,
beweise tagtäglich dennoch seine Unent-
behrlichkeit; wenn er abgeschafft wird —
wie zur Zeit des Hitlerregimes —, so erlahmen

die Künste. In der Folge schildert
Hilde Spiel die erzieherische und geschmacksbildende

Wirkung der Kritik, zieht Beispiele
bei und gibt zu bedenken, daß man die
negative Kritik noch am ehesten produktiv
nennen könne. Ein Lob sei niemals konstruktiv,

sondern immer konservativ, da es der
beurteilten Leistung ihren Anspruch auf
unveränderbare Gültigkeit bestätige. Ein
abschätziges Urteil dagegen wirke
aufbauend, weil es die Möglichkeit der
Verbesserung unterstelle. Auf eine Formel
gebracht : Kritik ist das notwendige Neinsagen
als Positivum.

Wenn wir bei diesem Beitrag länger
verweilten, so gewiß nicht darum, weil die
andern etwa weniger aufschlußreich, weniger

lesbar wären. Sie zeigen das Theater bei
Tageslicht, aus der Sicht engagierter Fachleute.

In diese Gruppe der Neuerscheinungen
über das Theater gehört auch die Schrift
Ernst Schröders über Die Arbeit des

Schauspielers7. Sie vereinigt Reden und Aufzeichnungen,

bei verschiedenen Gelegenheiten
entstanden, gibt Einblick in den künstlerischen

Prozeß, in dem sich der Schauspieler
eine Rolle erarbeitet, und wendet sich vor

allem auch an die angehenden Kollegen,
um ihnen weiterzugeben, was von der
Kunst lernbar ist. Das Buch ist nicht unbedingt

anwendbar, es ist subjektiv und vor
allem auf die starke Persönlichkeit dessen

bezogen, der es geschrieben hat. Es berichtet
von seinen persönlichen Erfahrungen in
einem Beruf, der nicht ausschließlich eine
künstlerische Aufgabe im engeren Sinne

stellt, sondern «eine menschliche im
allgemeinsten und tiefsten: es ist die Aufgabe
sich selbst gegenüber, eine Übung, sich
selbst anzunehmen. Und der passionierte
Zuschauer ist ein Bruder des Schauspielers,
nur graduelle Unterschiede gibt es da. Der
eine ist aktiv, der andere passiv. Auch der
Zuschauer sucht immer neu die Verwandlung,

durch die er hindurch muß, um zu
sich selbst zu kommen ».

Anton Krättli

1Das Atlantisbuch des Theaters.
Herausgegeben von Martin Hürlimann. Atlantis
Verlag, Zürich 1966. 'Margarete Baur-
Heinhold: Theater des Barock. Festliches

Bühnenspiel im 17. und 18. Jahrhundert.
Verlag Georg D. W. Callwey, München
1966. 3 Schlemmer / Moholy-Nagy / Molnar :

Die Bühne im Bauhaus. Herausgegeben von
Hans M. Wingler. Verlag Florian Kupferberg,

Mainz und Berlin 1965. 4Gert Richter:
Bühne frei — Vorhang auf! Blick in die
Werkstatt des Theaters. C. Bertelsmann

Verlag, Gütersloh 1966. 5 Gabriele Woh-
mann: Theater von innen. Protokoll einer
Inszenierung. Walter-Verlag, Ölten 1966.
'Theater bei Tageslicht. Mit Beiträgen von
Heinz Beckmann, Hans Harder Biermann-
Ratjen, Peter van Dyk, Herbert Graf, Gerhard

F. Hering, Teo Otto, Hans Schalla,
Günter Skopnik, Hilde Spiel und Peter
Zadek. Verlag Jakob Hegner, Köln 1966.
'Ernst Schröder: Die Arbeit des Schauspielers.

Atlantis Verlag Zürich 1966.

1158


	Bücher

