
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 12

Artikel: Johann Jakob Bachofen und Herman Melville : ein Hinweis

Autor: Augustin, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Profanteilen kombiniert sehe, ist mit sechzehnhundert Franken im Voranschlag

vermerkt.
Ich hoffe, daß es dir möglich sein wird, innert rund drei Jahren deine

Expertise abzuliefern. Selbstverständlich handelt es sich bei dieser unverbindlichen

Zeitangabe nicht um eine Guillotine. Wir ganz besonders sind uns der

Fragwürdigkeit jeder Terminsetzung in schöpferischen Belangen durchaus
bewußt. Andernteils muß ich gestehen, daß deine Angaben die letzten sind,
die noch in die Wettbewerbsbedingungen eingefügt werden müssen. Im
mitfolgenden Plan ist der Standort der Fernsehkameras eingetragen. Drei Meter
fünfzehn überm Platz, in der Mitte des Balkons, den Blick genau West-Südwest,

hast du dir das Gesicht Max Müllhaupts vorzustellen, zwei Meter
neunzig dahinter das Fahnentuch, weiß, entspannt. (Ich folge hier den
Gedankengängen Guido Bach-Fischers. Siehe sein Handbuch der Farbsymbolik,
io. Auflage 1982. Band 3. Betreff Weiß: Zeichen der Reinheit und
Unbeschwertheit, der Freude. — Andernorts bei Begräbnissen getragen. — Zeichen
der Klarsicht und Überlegenheit. Auch Zeichen der Kapitulation, manchmal
der Leere; immer aber triumphierend.)

Im Jahr 2000 soll die Grundsteinlegung stattfinden. (Ein bedeutungsschweres

Datum.) Dann wird das neue Verwaltungsgebäude der Neda-Werke
bereits bezogen sein, und ich denke, der Granitblock, d. h. unser Rathaus,
wird sich im Seerosenteich davor, direkt unter der Fontäne, ausgezeichnet
einfügen. Herzlich dein Kaspar Zielmann, Prof. Dr. sc. techn., Dr.-Ing. e. h.,
IBM, PKZ, TWA; vulgo «Schmitz».

Johann Jakob Bachofen und Herman Melville

Ein Hinweis

HERMANN AUGUSTIN

1846 erschien in Amerika das Buch Typee, dem ein außergewöhnlicher Anfangserfolg

beschieden war. Es handelt von Abenteuern in der Südsee und
Erlebnisberichten bei einem Eingeborenenstamm der Marquesas-Inseln. Sein Verfasser

war der sechsundzwanzigjährige Herman Melville. Von Not und Abenteuerlust

getrieben, ging Melville schon mit siebzehn Jahren in See. Seine Matrosenzeit

dauerte von 1837—1844. Auf diesen Fahrten sammelte der Dichter

1124



Erfahrungen und Stoff für seine Bücher: Typee (1846), Omoo (1847), Mardi
(1849), Redburn (1849), White-Jacket (1850) und 1851 das gewaltige Symbol-
Epos von See und Seele Moby Dick.

Die Erzählung Typee wurde schon 1847 ins Deutsche übersetzt: Vier
Monate auf den Marquesas-Inseln oder Ein Blick aufPolynesisches Leben. Aus dieser

Ausgabe, die, wie fast alle Frühübertragungen der Werke Melvilles, mangelhaft

und gekürzt ist, zitiert der klassische Altertumsforscher Johann Jakob
Bachofen. Ungefähr ab 1869 wandte sich der Basler Gelehrte — in seiner

ersten Forschungsperiode ein Gräber- und Museenwanderer — der Ethnologie

zu, um neues Material für seine mutterrechtliche These zu finden. Gleich
dem amerikanischen Dichter zog Bachofen, als «Pantoffelreisender», nach

neuen, unbekannten Horizonten aus. Bis zum Jahre 1885 hat er «mehr als

sechshundert Autoren exzerpiert» und eine riesige Materialsammlung angelegt.

Auf seinem Forschungsgang machte Bachofen 1873 die Bekanntschaft
mit dem in Rochester (New York) lebenden Ethnologen L. H. Morgan. Ihm
widmete er den ersten Band seiner 1880 veröffentlichten Antiquarischen Briefe.

Melville, der abenteuernde Autodidakt

Zu dieser Zeit (ab 1866) fristete Melville, ein verpönter und totgeschwiegener
Dichter, über zwanzig Jahre als Zollinspektor am Newyorker Hafen, von
Geldsorgen und seelischen Leiden geplagt, ein kümmerliches Dasein. Sein

Erstling Typee ist nachträglich abfällig beurteilt und der Verfasser der
Lügenhaftigkeit und Aufschneiderei beschuldigt worden. Besonders erregten seine
scharfen Ausfälle gegen die christliche Mission Anstoß. Haß und Verfolgung
lud sich Melville auf, weil er in seinen Werken die Kirchenchristen der
Heuchelei und der Verdrehung der urchristlichen Lehren anklagte. Der Dichter

des Moby Dick und des Pierre (1852) wurde für verrückt gehalten, und er
galt noch als der Mann, «der unter den Kannibalen lebte».

Auf Grund neuer Erkundigungen darf der oberwähnte deutsche Titel von
Melvilles Erstling als nicht ganz zutreffend bezeichnet werden. Der junge
Matrose desertierte am 9. Juli 1842 von dem Walfänger «Acushnet» auf den

Marquesas, um einem «satanischen» Kapitän zu entfliehen. Schon nach vier
Wochen segelte er auf der «Lucy Ann» wieder von der Insel ab. Am 23.
September 1842 kam es auf diesem Schiff zur Meuterei, und Melville wurde mit
andern Gefährten gefangengenommen, auf eine französische Fregatte gebracht
und in Tahiti ins Gefängnis abgeschoben. Hier lebte er während sechs

Wochen in leichter Haft. Seine zweite Südseegeschichte Omoo enthält wieder
neue Abenteuer, die mit herrlichen Beschreibungen des Meeres und der
Landschaft abwechseln. Der Botaniker und hervorragende Moosforscher

1125



Karl Müller von Halle zitiert in seinem Hauptwerk Das Buch der Pflanzenwelt
-— Versuch einer kosmischen Botanik aus Omoo die Schilderung eines Palmenhaines

auf Tahiti: «In schwindelnder Höhe wölben sich die grünen duftigen
Bogen, durch welche die Sonne nur in kleinen blitzenden Strahlen sich Bahn
bricht. Überall herrscht feierliches Schweigen, tiefe Stille. Gegen Mittag aber
erhebt sich leise der kühlende Seewind, und nun nicken die Kronen und
flüstern. Immer stärker wird die Brise, und die elastischen Bäume beginnen
zu schwanken. Gegen Abend wogt der ganze Hain wie die ruhig bewegte
See ...» (1857, 1. Bd., S. 168). An dieses Naturbild Melvilles schließt der
Botaniker die berühmte Schilderung der Palmen von A. v. Humboldt im
Kosmos an.

Der jugendliche Verfasser Typees wurde «als Phönix der modernen
Reisenden » gepriesen, « der aus der vereinten Asche Kapitän Cooks und Robinson
Crusoes erstanden». Melvilles Darstellungen sind durch eine Forschungsexpedition

nach den Marquesas (1920/21) vom ethnologischen, anthropologischen

und archäologischen Gesichtspunkte aus «bis in alle Einzelheiten an
Ort und Stelle überprüft worden, und durch umfassende historische und
literarhistorische Studien hat man den Charakter des Buches zu bestimmen

gesucht». Das Resultat war ebenso spannend wie das Buch selbst. Zusammenfassend

kann über Typee gesagt werden: es ist ein «realistisches Kunstwerk»,
aus eigenen Erlebnissen und Beobachtungen, aus Jugendträumen und
Lesefrüchten entstanden. Schon durch dieses Jugendwerk geht das Staunen vor
dem Geheimnis der Schöpfung und das Grauen vor den unlösbaren Rätseln
des menschlichen Daseins. In allen Welten und Wissensgebieten trieb sich

der Dichter herum. Mit wissenschaftlicher Exaktheit erzählt er in White-

Jacket vom Leben auf einem Kriegsschiff; in Moby Dick wird die Anatomie
des Walfischs und die Technik seines Fangs bis in die letzten Details beschrieben

und zugleich eine neue Mythologie gedichtet. In Pierre, einem der
qualvollsten und erschütterndsten Bücher der Weltliteratur, stößt der Dichter in
die seelischen Abgründe hinab. Die Galapagosinseln besuchte der junge
Melville im Jahre 1841 auf der «Acushnet» nur kurz und entwarf dann in der

Erzählung Encantadas (1856) — Die verzauberten Inseln — ein Naturgemälde,
ähnlich jenem in Darwins Reise eines Naturforschers um die Welt (1845), dem der
Dichter das düstere Gleichnis der menschlichen Seele eingewoben. Dem
Genius genügt ein Augenblick, um die Wunder und Schrecken in Natur und
Seele wahrzunehmen. «Ich bin», bekennt Melville, «durch Bibliotheken und
Ozeane geschwommen. » Das Schiff ist ihm « Schule und Universität » gewesen.

Der Autodidakt Melville, ohne gründliche Schulbildung und geistige
Führung, war ein Leser von übermenschlichem Ausmaß. Ein ebensolcher Leser

— mit andern Vorzeichen — war Bachofen, der bis zur Todesstunde sein

Arbeitsprogramm, «eine wahre Naturforschung», um vier Uhr morgens
begann.

1126



Die Gefilde der Seligen

«Ich beschäftige mich», bekennt Melville in Mardi, «mit dem Wesen der

Dinge, mit dem Geheimnis, das jenseits und unterhalb allen Scheines liegt. »

Hier beginnt die Tragik von Melvilles Dichtung: Sie wurde nicht mehr
verstanden. Bachofen schreibt 1845 von seiner Forschung: «wie sich alles an
einen göttlichen Kern anschließe, wie es nur das irdische Bild einer überirdischen

Weltordnung enthalte. » Beiden erscheint hinter den sichtbaren Dingen
ein geheimnisvolles Unnennbares. Bachofens Schau richtet sich auf «das in
ewig gleichem Ernste ruhende Symbol». Sein normatives Denken geht von
der Pythagoreischen Grundanschauung aus : « daß Irdisches und Himmlisches
den gleichen Gesetzen gehorchen und eine große Harmonie Vergängliches
und Unvergängliches durchdringen muß. » Melville, der ruhelose Frager,
Grübler und Zweifler steht vor «einer dunklen, geheimnisvollen, unbegreiflichen

Drohung». Das Symbol wird zum «bösen Omen» und Symptom eines

«tödlichen Übels». Der Amerikaner, ein unersättlicher Eklektiker, assimilierte

alles, was er sich anlas, und setzte es in seine eigene Welt um. Der
«Weber-Gott» spielt in seinem pessimistisch-chaotischen Weltbild eine
unheimliche Rolle. In schroffem Gegensatz steht des Symboljägers Melville
absinkende Dunkelwelt zur aufsteigenden Lichtwelt des Symbolbewahrers
Bachofen. Besessene waren beide : Der Amerikaner vom Mysterium Iniquitatis,
der Basler vom Mysterium Salutis.

Die mit wirklichen Erlebnissen und wissenschaftlichen Sachberichten

gefüllten ersten Reisebücher Melvilles wurden als Quellenmaterial angesehen
und deshalb auch zitiert. Der Einfluß Rousseaus ist nachweisbar. In Typee

erzählt Melville: «Aber die unaufhörliche Glückseligkeit, die, soweit ich es

beurteilen konnte, im Tale herrschte, entsprang besonders jenem alles

durchdringenden Gefühl, das Rousseau, wie er uns erzählt, einmal empfand: dem

beschwingten Gefühl einer gesunden physischen Existenz. » Rousseaus Name
taucht in Melvilles Werken immer wieder auf. Die zitierte Stelle weist auf die
Confessions (2. Buch) hin: «Jung, kräftig, voller Gesundheit, Zuversicht,
Vertrauen auf mich und die andern stand ich in jener kurzen, aber köstlichen
Spanne des Lebens, wo seine strotzende Fülle gleichsam unser Wesen in all
unseren Empfindungen ausdehnt und die ganze Natur in unseren Augen
durch den Reiz unseres Daseins verschönt. »

Der insularische Gedanke war dem asylsuchenden Rousseau ein Trost.
Den Robinson Crusoe las Rousseau mit Vorliebe. In der NouveUe Héloise schwärmt
er von den einsamen Inseln in der Südsee: «O Tinian! O Juan Fernandez!»
Von der Inselseligkeit träumt er in den Confessions, und wieder ist es die vom
Meer umflutete Insel Tinian und dann die verzauberte Insel — île enchantée —
Isola Bella im Lago Maggiore. In den Rêveries schildert Rousseau, die
Naturwirklichkeit übersteigernd, die Petersinsel als seinen Seelenhorst.

1127



Ein Glücksgefühl geht durch Melvilles erste Werke. Er glaubte sich,
bekennt er in Typee, «manchmal in die <Gefilde der Seligen) versetzt und
meinte, jenseits der Berge liege nur eine Welt voll Sorge und Angst». Die
schöngebaute Gestalt eines Wilden offenbart ihm das klassische Schönheitsideal:

«Ein ausgezeichnetes Modell für die Statue des polynesischen Apollo
...» Mit keuscher Anmut beschreibt der junge Dichter eine Marquesanerin,
die, der wellengeborenen Aphrodite gleichend, ihren weiten, aus Kokosfasern
gewobenen Mantel zum Segel ausbreitet und mit erhobenen Armen im Bug
des Kanus steht. Im «Glücklichen Tal», von steilen Schluchten und wildem
Dickicht umgeben, liegen die «Heiligen Wälder» und der «Heilige Ort».
Der ganze Eingeborenenstamm bildet eine große Familie, die in Friedfertigkeit

unter Palmen und Brotfruchtbäumen lebt. Eine aus Urzeiten stammende

Begräbnisstätte ist von riesigen, mit Kunstsinn behauenen Steinblöcken
umwallt. Die Frauen, die der leichten Hausarbeit und der Flechtkunst obliegen,

genießen eine bevorzugte Stellung. Die Häuptlinge, des Stammes Ältester,
ein «edler Wilder», an ihrer Spitze, führen ein mildes Regiment.

Bachofen und der Evolutionsgedanke

Lesen wir jetzt im Nachlaß zu den Antiquarischen Briefen (Gs. Werke,
VIII. Bd., S. 493 ff.), was Bachofen über «Promiscuität und Polyandrie als

gerechtfertigte Lebensformen» schreibt: «Nein, keine Sünde liegt in der
Polyandrie, keine in der Promiscuität. Mit keiner Schuld belastet sich ein
Menschengeschlecht, das in der einen oder andern dieser Fortpflanzungsordnungen

die Richtschnur seines Lebens, in der Heilighaltung des Herkommens

die Erfüllung der Pflicht erblickt auch der niedrigste Bildungsgrad
ist ein Sproß der Leiter, die zu höheren Gestaltungen emporführt, auch er
ein Bestandteil jenes göttlichen Weltplanes, der unserer Frage, ob gut oder
schlecht, entrückt bleiben muß. »

Es scheint nachgewiesen, daß Bachofen die Werke Darwins nicht exzerpiert

hat, aber gegen Ende seines Lebens trat bei ihm der
Darwinistischevolutionistische Gedanke auf, und er setzte sich mit Morgans Dreistufentheorie

: Wildheit — Barbarei — Zivilisation auseinander.
In einem Aufsatz (1864) erörtert der Basler Gelehrte das Schicksal der

Völker. In allem Geschehen erkennt er «die weise Proportionierung aller zu
ewiger Wechselwirkung berufener Kräfte». Für ihn ist der Mensch «urgesetzt
durch einmalige göttliche Tat, darum Ebenbild des erschaffenden Geistes,
Herr seines Willens und seiner Entschlüsse, getragen durch sein eigenes
geistiges Gesetz, das nur das göttliche selbst sein kann und daher vollkommen
gut sein muß». Hier berührt Bachofen den Gedankenkreis Rousseaus. Er
spricht von einem «unabänderlichen Gesetz», welches die Menschheit vom

1128



Ursprung her leitet. Alles irdische Geschehen ist «ein Geheimnis, dessen

geschlossener Inhalt mit Gott selbst in Eins zusammenfällt. Dies Geheimnis
anzuerkennen und tief vor ihm sich zu beugen, gilt mir als das höchste Bedürfnis

des aufgeklärten Verstandes». Vom «Gefühl des Absoluten und Unendlichen,

das unvertilgbar in uns wohnt», bestimmt, schreibt Bachofen: «In
die Verzweiflung der traurigsten Resignation löst es sich auf, wenn die
Geschichte, der göttlichen Idee und des Geheimnisses entkleidet, den Fortgang
des Menschengeschlechts als ein Geschiebsel blinder Naturmächte auffaßt: in
freudige unbesiegbare Tatkraft dagegen, sobald sie die Hebungen und
Senkungen unseres Prometheisehen Daseins als die Verwirklichung eines geistigen
Gesetzes betrachtet. »

Den Evolutions-Gedanken nimmt der Basler Geschichtsphilosoph von
einer höhern Warte auf. Seine ethnologischen Forschungen sollen den Beweis
erbringen, daß im Schöße der Menschheit eine «successive Läuterung der
Gottesidee» stattfindet: die voreheliche Lebensstufe — der Hetärismus —
wird überwunden durch das Prinzip des Muttertums, und nach diesem, «als
dem wichtigsten Wendepunkt in der Geschichte des Geschlechtsverhältnisses »,

folgt der Sieg der «väterlichen Auffassung des Menschen». In allen diesen

Entwicklungsstufen sieht Bachofen den «tiefgehenden Einfluß» der Religion:
sie erhält «die Sehnsucht nach Läuterung des Daseins» in der gynäkokrati-
schen Vorstufe wach und «die ganze Gesittung, welche auf die erste Barbarei
folgt». Religiöse Ideen «führen ein neues Gesetz zum Siege, das einer höheren
Väterlichkeit des himmlischen Lichts ». Bachofen zeigt in allen seinen
Untersuchungen den Kampf von Licht und Dunkel, von Gut und Böse: «wie
schwer es den Menschen zu allen Zeiten und unter der Herrschaft der
verschiedensten Religionen wird, das Schwergewicht der stofflichen Natur zu
überwinden und das höchste Ziel ihrer Bestimmung, die Erhebung des

irdischen Daseins zu der Reinheit des göttlichen Vaterprinzips, zu erreichen. »

Melville als Bachofens Zeuge

Im bereits erwähnten Nachlaß zu den Antiquarischen Briefen stellt nun Bachofen

die Frage: «Ist denn der durch communale Verwandtschaft getragene
Sozialzustand so ganz licht- und reizlos?» — Jetzt weist er auf das Buch
Typee hin, das er als einen authentischen Tatsachenbericht für seine Theorien
nimmt. Der Verfasser von Typee war Bachofen ein Unbekannter: er wußte
kaum, daß Melville noch lebte und mit tragischem Ernst und bitterer Ironie
um eine Lösung des Geheimnisses menschlichen Daseins gerungen und sich
mit religiösen Problemen abgequält hatte. In White-Jacket schrieb der Dichter,
daß das Schiff der Sterblichen unter versiegelter Order segle, daß das letzte
Ziel ein Geheimnis bleibe und der Mensch selbst der Schrein für das Geheimnis

sei.

1129



Bachofen fährt fort :

«Ich gebe das Wort einem englischen Matrosen, der in dem Buche (Vier Monate auf den

Marquesas-Inseln) von dem Leben eines kleinen polynesischen Stamms folgendes Gemälde
entwirft. (Während meines ganzen Aufenthalts bei den Leuten des Tales Typie auf Nukuheva
sah ich nie einen einzigen Zank, noch irgend etwas, welches nur entfernt einem Wortstreit
ähnlich gesehen hätte. Die Eingeborenen schienen eine Familie auszumachen, deren
Mitglieder durch die starken Bande der Liebe an einander gekettet waren. Verwandtschaftliche
Liebe sah ich nicht so viel, denn sie schien in der allgemeinen Liebe aufzugehn, und wo alle
wie Bruder und Schwester behandelt wurden, war es schwer zu bestimmen, wer eigentlich
dem andern blutsverwandt war.) — (Besonders ein Zug im Charakter der Typies gewann
ihnen mehr als irgend etwas anderes meine Hochachtung: es war die Einigkeit des Gefühls
und Urteils, welche sie bei jeder Gelegenheit zeigten. Es schien unter ihnen kaum irgend
eine Meinungsverschiedenheit zu bestehn; sie dachten und handelten alle gleich. Ich glaube
nicht, daß sie imstande gewesen wären, eine Besprechung behufs der Ausgleichung
verschiedener Meinungen nur einen einzigen Abend durchzuführen: es würde am Stoff zum
Streit gefehlt haben ; und sollten sie eine Zusammenkunft berufen, um die Lage des Stammes

zu untersuchen, so würde diese Sitzung merkwürdig kurz ausfallen. Diesen Geist der Einigkeit

zeigten sie in jeder Lage des Lebens. Alles, was sie vornahmen, wurde einstimmig und
in guter Kameradschaft beschlossen.) So der Matrose Hermann Melville. Einem Märchen
gleicht diese Schilderung. Paradiesisch ist das Leben des Stammes, in dessen Mitte der Matrose
als Gefangener weilt. Aus welcher Wurzel erblüht so ungetrübtes Glück? Finden wir auf
Nukuheva die reinen Eheverhältnisse, die unser Moralkodex als die Verwirklichung des

absoluten Tugendbegriffs preist? Melville weiß nichts von Gatten und Gattenliebe. Was er
im Tale Typie allein bemerkt, und gelegentlich ausspricht, ist die polyandrische Geschlechtsverbindung,

jene Fortpflanzungsordnung, welche die Promiscuität in gemildeter Form
wiederholt. Doch auch sie begründet kein individuelles Verhältnis. Kein engerer Familienkreis

tritt aus der Stammesgesamtheit bemerkbar hervor. In der allgemeinen Verwandtschaft
verschwindet die persönliche, in dem allgemeinen Geschwistertum das spezielle. Verkennen
läßt also sich nicht: die freundlichen Sitten der Leute im Tale Typie entspringen dem Com-
munalprinzip ihrer Verwandtschaftsbetrachtung, jener cognatio gregaria, deren Terminologie
nach Morgan auf den Marquesas nicht weniger als auf Hawai sich erhalten hat. »

An dieses Exzerpt aus Typee knüpft Bachofen die vorsichtige Frage :

«Sind wir berechtigt, unser Urteil von diesem Gesellschaftsbilde abhängig zu machen?
Gerne räume ich einerseits lokalen Bedingungen, andererseits der Macht subjektiver Empfindungen

des Malers einigen Anteil an Ton und Farbe des Gemäldes ein. Aber so viel wir
immer der Anerkennung dieser Einflüsse opfern mögen: eine Tatsache bleibt gesichert, die
Einheit in Denken und Leben, welche die communale Verwandtschaftsbetrachtung dem
Stamme in allen seinen Gliedern verleiht, und eben diese Tatsache wiederholt sich in jenem
(tribal feeling), welches die befähigtsten Beobachter, ein Morgan und ein Fison, als die
Auszeichnung und den Lichtpunkt der primitiven, auf dem Gesetz der Blutseinheit erbauten
einfachen Gesellschaftsordnung übereinstimmend hervorheben. Gewiß ein
schwerwiegender Vorzug jenes Kulturgrades, den wir als die Zeit der Finsternis und des reizlosen
Chaos hingestellt finden. »

Nach dieser abwägenden Beurteilung einer Urhorde nennt Bachofen
Melvilles Schilderung einen «Fingerzeig» und geht dann über zum «kunstreichsten

Maler der Urgesellschaft» — zu Piatos Schriften vom Staat und Staatsmann,

in denen er ähnliche Gedankengänge entwickelt findet: «Werden die

1130



gesellschaftlichen Zustände eine ebenso durchgreifende Übereinstimmung
zeigen? Keine geringere, in der Tat. Gleiche Wurzeln, gleiche Blüten. Jene
paradiesische Glückseligkeit, deren Zeuge der englische Matrose im Tale
Typie wurde, ist der goldene Apfel, welchen Plato den Bürgern seines Staates

verheißt.» In den «Platonischen Entwürfen» sieht Bachofen «die Gedankenwelt

der Urzeit gleichsam wiedererweckt», und er kommt zur Auffassung:
«Was der Maler des Idealbildes ausführt, entspricht in den Grundzügen der
geschichtlichen Realität unserer Anfänge.» Bachofen steht vor einem «Meer
neuer Betrachtungen». Den Fortschritt der Menschheit sieht er von der Ur-
horde aufwärts gehen: vom «zoologischen Weltalter» zum materiarchalischen
als Übergangsstufe, und zuhöchst zum patriarchalischen. Mit Beharrlichkeit
und priesterlicher Sprachgewalt stellt Bachofen diesen Stufenweg dar. Ziel
und Zweck seiner Forschung ist die ethische und seelische Erneuerung der
Menschheit. In der Urhorde entdeckt er den «ewigen Keim»: «Die Liebe
der Mutter zu den Geburten setzt sich fort in der Liebe der Geburten
untereinander. » Die «göttliche Mutterliebe» sieht er in den rohesten Zuständen als

«die einzige Trägerin des Friedens, der Ordnung, der Gerechtigkeit den
ersten und einzigen Mittelpunkt einer werdenden Gesittung ». Als die
Haupttriebkraft der menschlichen Entwicklung bezeichnet Bachofen den «unserem
Geschlechte angeborenen Veredlungstrieb»: «Wirkungslos bleibt selbst der
Druck des Elendes, das die Zustände der Wildheit belastet, ohne jenen die
menschliche Natur auszeichnenden Hang nach steter Vervollkommnung. »

Vom Idyll in Typee bleibt ein « Tatsachenkern » übrig, der durch die erwähnte
Expedition bestätigt worden ist. Es läßt sich aus Melvilles Darstellung ein
zutreffendes Bild der polynesischen Kultur gewinnen, die sich auf den

Marquesas erhalten. Bachofen hat sich also nicht auf einen unzuverlässigen Zeugen
gestützt, obwohl Melville schreibt, daß er sich kaum die Religion des Tales
erklären könne. Bachofen überging den Kannibalismus, zu dessen Augenzeugen

Melville gehört: «Welch furchtbare Gedanken drängten sich mir auf! »

Das Schreckenserlebnis am Kannibalenfest zeichnet er mit drastischen
Strichen. Es dürfte sich, wie heute angenommen wird, noch um den letzten Rest
eines «ritualen Kannibalismus» gehandelt haben, der an den Leichen der
Feinde ausgeführt wurde.

Von der Anprangeiung der christlichen Missionstätigkeit mit ihren unheilvollen

Begleiterscheinungen in Typee erwähnt Bachofen kein Wort. «Unglückliches

Volk!» schreibt Melville, «mich schaudert, wenn ich daran denke,
welchen Wandel ein paar Jahre in sein paradiesisches Tal bringen werden
Die Anteilnahme, die ihm das Christentum entgegenbringt, hat sich — leider
—¦ in zu vielem als ihr tödliches Verderben erwiesen. » Melville, ein grimmiger
Ankläger, ruft: «Zivilisiert die Wilden, aber bringt ihnen die Segnungen und
nicht die Übel der Zivilisation. Vernichtet das Heidentum, aber nicht dadurch,
daß ihr die Heiden vernichtet. »

1131



Einflüsse Rousseaus

Der Traum vom «Tal der Glückseligkeit» geht immer wieder durch die

spätere Dichtung Melvilles. In Moby Dick steht: «So wie der schreckenerregende

Ozean das grüne Land umgibt, so liegt in der Seele des Menschen
eine Insel Tahiti voll Frieden und Freude, umgeben vom Grauen vor dem
halbunerkannten Leben.» In der Erzählung Benito Cereno (1855) entwirft er
aber in der Gestalt eines Schwarzen das Symbol des Urbösen — ähnlich dem
teuflischen Aaron in Shakespeares Titus Andronicus. Der Glaube an die

ursprüngliche Güte des Menschen ist bei Melville erschüttert.
Die Annahme, der Amerikaner sei von Rousseau zu seinem Sittengemälde

des polynesischen Lebens beeinflußt worden, ist berechtigt. Hat der junge
Dichter Rousseaus Frühschrift De L'inégalité gelesen? In dieser Schrift stellt
Rousseau anthropologische und ethnologische Untersuchungen über den
Naturzustand des Menschen an. Eingangs hält er fest: «Je fleißiger wir über
den Menschen nachdenken, um so weniger vermögen wir ihn zu erkennen. »

Das Ziel erscheint kaum erreichbar: «in der gegenwärtigen Natur des
Menschen das Ursprüngliche vom Künstlichen zu unterscheiden und einen
Zustand zu ergründen, der nicht mehr besteht, vielleicht niemals bestanden hat,
und wahrscheinlich auch nie mehr bestehen wird.» Das berüchtigte Wort
«Retournons à la nature» scheint kaum von Rousseau zu stammen. Rousseau

geht von dem packenden Vergleich aus: «Wie die Bildsäule des Glaukos
durch die Zeit, das Meer und die ungestümen Witterungseinflüsse so sehr

entstellt worden ist, daß sie eher einem wilden Tier als einem Gott ähnlich
sah, so hat sich die menschliche Seele im Schöße der Gesellschaft gewandelt
statt jener himmlischen und majestätischen Einfalt, die der Schöpfer der
menschlichen Seele eingeprägt hat, findet man nichts als den häßlichen Gegensatz

zwischen einer Leidenschaft, die sich vernünftig dünkt, und einem irren
Verstand.» Rousseau sieht die «Maxime der natürlichen Güte» sich trotz
aller Sittenverderbnis als ein ethisches Gesetz in der Entwicklung der Menschheit

auswirken. Widersinnig ist ihm die Vorstellung: «die Wilden hätten im
dauernden Kampf auf Leben und Tod gestanden, um ihre tierischen Begierden
zu stillen». Er ist der Auffassung, «daß der Wilde, der in den Wäldern umhergeirrt,

weniger Leidenschaften unterworfen war», und er folgert: «Als die
Gleichheit einmal durchbrochen, entstand die schrecklichste Unordnung. »

Das «natürliche Mitleid und die Stimme der Gerechtigkeit» wurden
unterdrückt. Die weitere Machtentwicklung zeigte verheerende Folgen: «Daher
kam es zu Kriegen zwischen den Völkern, zu Schlachten, Mord und Repressalien,

welche die Natur schaudern machen und die Vernunft entsetzen. Die
rechtschaffensten Menschen halten es für ihre Pflicht, ihresgleichen zu töten.
Die Menschen brachten sich zu Tausenden um, ohne zu wissen, warum. In
einer Schlacht wurden an einem Tag mehr Morde begangen, bei der Ein-

1132



nähme einer einzigen Stadt mehr Greuel verübt, als im Naturzustande in
Jahrhunderten auf dem ganzen Erdkreis vorgekommen sind.» Schon in
dieser Frühschrift stellt Rousseau die These auf: «daß der Mensch gut aus
den Händen des Schöpfers hervorgegangen. » Diese These ist eine christliche
Herzensangelegenheit! Rousseau berührt auch die Frage der Heidenmission
und glaubt nicht an einen wirklichen Erfolg. Er verwahrt sich gegen den
Vorwurf: «wieder in die Wälder zurückzukehren und dort wie die Bären zu
leben. » Er stellt den Naturzustand nicht über den Gesellschaftszustand,
sondern er will dem Menschen seine wahre Natur zeigen und ihn auf ein
menschenwürdiges Dasein hinführen. Rousseau glaubt an eine höhere Entwicklung:

«Der Mensch unterscheidet sich vom Tiere durch die Fähigkeit, sich

zu vervollkommnen.» Sein Ruf: «Geht in die Wälder, um dort die Laster
eurer Zeitgenossen nicht mehr zu sehen und schließlich zu vergessen», kommt
aus einem vom Grauen vor der Zukunft erfüllten Herzen. Sein Appell wendet
sich an die Menschen, «die davon überzeugt sind, daß die Stimme Gottes
die ganze Menschheit zu den Erkenntnissen und zur Glückseligkeit himmlischer

Geister bestimmt hat».
Der Romantiker Bachofen dürfte den gewaltigen Impuls Rousseauscher

Ideen verspürt haben, wenn auch sein Konservatismus aller Aufklärung
abhold war. In der Schilderung der Campania stellt er eine Rückschau auf die

«goldenen Zeiten Italiens» an und beklagt den Untergang der «herrlichen
Haine». Sein Landschaftsgemälde gemahnt an die Natur-Epik Fenimore
Coopers, des Vorbilds Melvilles, und an Tocquevilles Reisen in die
amerikanischen Urwälder. In den Aufzeichnungen Griechische Reise (1851) geht
Bachofen den Betrachtungen nach: «Wie töricht ist es doch, die Fortschritte
unserer abendländischen Kultur so hoch, und die Völker, die ihrer teilhaftig
sind, so glücklich zu preisen! Ist es nicht alles mehr Schein als Wesen, mehr
Trug als Wahrheit? Wie häufig muß man hören: durch den riesenmäßigen
Fortschritt der technischen Fertigkeiten werde der Mensch zu der Hoffnung
berechtigt, zuletzt noch ganz der Natur zu gebieten. Aber statt ihr Meister,
werden wir mit jedem Tage mehr ihr Sklave. Wie viel freier ist nicht das

Geschlecht, unter dem ich heute ruhe, als das unsrige? Wie es mit der Sonne
sein Tagewerk beschließt, so erhebt es sich morgen wieder mit ihr, und all
sein Leben und Treiben wird durch die vollkommenste Harmonie mit den
Geboten der Natur geleitet. » An gleicher Stelle erzählt Bachofen von einem

jungen, schöngewachsenen Burschen, der neben den Pferden einherschritt:
«Ich hatte meine Freude daran, an diesem Gebilde die Glorie der menschlichen

Gestalt und das Gleichgewicht aller Kräfte in ihrer vollkommenen
Entwicklung zu bekennen. Das gibt die Natur nur denen, die ihr in allem
treu bleiben; es ist die Belohnung solcher Völker, die noch nicht aus der
Harmonie der Schöpfung gewichen sind. Wer kann die Werke unserer Zivilisation

mit günstigen Augen betrachten, nachdem er gesehen, welchen Preis

1133



sie uns gekostet. » Es ist der Harmonie-Gedanke, von dem Rousseau wie
auch Bachofen ausgehen, und den beide zum «Heil der Menschheit» zu
festigen bestrebt waren. Erstaunlich ist beim Basler Gelehrten seine

Naturverbundenheit, die in der oberwähnten Campania-Schilderung wie auch in
seinem Reisebericht aus Griechenland von einer Art sympathetischem
Verhältnis zur Schöpfung zeugt und in einer würdevollen, das «Gepräge der

Ewigkeit» tragenden Sprache ihren Ausdruck findet.

Mythen der Spätzeit

Bachofens Geschichtsvision geht aus vom «Baum der Erkenntnis des Guten
und Bösen» und sie dringt «hinab in die Zeiten des sinkenden Heidentums
und über diese hinaus in das neue Weltjahr, das Christi Menschwerdung
eröffnet hat». Im Jahre 1859 — Melville stand zu dieser Zeit in der
Vereinsamung und im Schweigen — schrieb Bachofen: «Neue Symbole und neue
Mythen erschafft die spätere Zeit keine. Dazu fehlt ihr die Jugendfrische der
ersten Existenz. Aber dem Schatze überlieferter Darstellungen weiß das

spätere, mehr auf sein Inneres gerichtete Menschengeschlecht eine neue,
vergeistigte Bedeutung unterzulegen.» Hier schließt Bachofen an Plutarch an,
zu dessen eifrigen Lesern Rousseau und auch Melville gehören. Bachofens
Vision ist eine rückläufige: «Denn nur, weil wir überzeugt sind, daß jede
Zeit nach dem Maße ihrer verschiedenen Kausalitäten auch Verschiedenes

hervorbringt, und Nichts, was schon gewesen ist, je wieder sein kann, in dem
auch die Ursachen in gleichem Nexus sich nie zum zweiten Male zusammenfinden,

nur darum fühlen wir den Trieb, aus der Geschichte zu erfahren, was
die Menschheit einst war, was sie nicht mehr ist und in aller Zukunft nie
wieder werden kann. » In einer Zeit, welche die Religion als Anthropomor-
phismus abzuwerten begann, hält Bachofen den glaubensvollen Gedanken
fest: «Ist durch die anthropomorphe Gestaltung des Göttlichen der Himmel
auf die Erde herabgestiegen, so wird jetzt durch den Eintritt der Mythen in
die Mysterien die Erde wieder zum Himmel, das Menschliche wieder zum
Göttlichen zurückgeführt. »

Es darf angenommen werden, daß Bachofen dem « englischen Matrosen »

Herman Melville auf literarischem Gebiete nicht mehr begegnet ist. Und wenn
er doch in seine Werke, die nach Typee entstanden, hineingeschaut hätte?
Würde er sich nicht mit Unbehagen, ja mit Entsetzen abgewandt haben, so
wie er sich von Nietzsche distanzierte? Und Melville? Wenn Bachofens Werke
in englischer Sprache erschienen wären? Hier könnte behauptet werden, daß
der mit dem Gespür für alles Geheimnisvolle ausgezeichnete Amerikaner sich
darauf gestürzt hätte. Dies ließe sich allein schon auf Grund des symbol-

1134



trächtigen, nach religiöser Erlösung ringenden, epischen Gedichtes Clarel für
denkbar erachten, welches Melville 1876 privatim herausgab. Der Dichter hat
seine geistige Spannung nicht verloren und ist nicht, wie immer noch behauptet

wird, in sich selbst zusammengesunken. Daß sein Geist sich in gleicher
Stärke, Ehrlichkeit und Beharrlichkeit erhielt, zeigt die posthum erschienene

Erzählung Billy Budd, welche er wenige Monate vor seinem Tode
niederschrieb. Der Zustand des Schweigens, in dem Melville jahrelang verharrte,
ist jenem zu vergleichen, den der Mystiker Jakob Böhme «der Seelen

Entsetzung vor dem dunkelen Abgrund» nennt. Melvilles Dichterexistenz ist
selbst zu einem furchtbaren Epos geworden. Seine Dichtung ist eine Summa
seelischer Erschütterungen und Verstrickungen; auch ihm stand, wie dem

Schiffskapitän Ahab in Moby Dick, das Symbol «der Kreuzigung im Gesicht».
Setzen wir den Fall: Bachofen hätte die Werke Melvilles in die Hand

bekommen. Auf jeder Seite wären ihm die Symbole der Alten und der Neuen

Welt, ihre Mysterien und Mythen ins Auge gesprungen. Und er hätte in
Moby Dick gelesen:

«Wir träumen von fernen Mysterien Zweifel an allen Dingen ist irdisch, aber die
unmittelbare Wahrnehmung einiger Dinge ist himmlisch Oh, Pythagoras, der du im
schönen Griechenland vor zweitausend Jahren gestorben, so gut, so weise, so mild Ich
glaube, daß allen Dingen eine geheime Bedeutung innewohnt, sonst wären sie von geringem
Wert Alle sichtbaren Dinge sind nur Masken aus Pappe dann kommt etwas
Unbekanntes, aber tief Vernünftiges hinter der unvernünftigen Maske hervor Ach, wenn
doch Paulus käme und Wind in meine Windstille brächte ...»

Auch dem Tanaquil-Mythos wäre Bachofen begegnet: Aber der Adler
bringt den Hut nicht mehr zurück, sondern er läßt ihn ins Meer versinken.
Die Augurienlehre wird von Melville in seinem Meeresepos mehrmals
angedeutet. Einem gefangenen Albatros hängt der Kapitän ein Täfelchen an den

Hals, worauf Tag und Ort des Schiffes verzeichnet sind, und läßt ihn wieder

fliegen: «Und ich zweifle nicht, daß diese Post, obwohl für Menschen
bestimmt, im Himmel ankam. Denn mir schien, der weiße Vogel flöge nur von
dannen, um sich mit den flügelentfaltenden, Gott anrufenden und anbetenden
Cherubinen zu vereinigen.» Melvilles Sinn für das Sakrale und Numinose
erweist sich aus der Beschreibung dieses Vogels :

«In kurzen Pausen wölbte er seine Erzengelschwingen, als ob er eine heilige Arche
beschirmen wollte. Das Schlagen seiner Flügel ließ seinen ganzen Körper auf wunderbare
Weise erbeben. Obgleich unverletzt, stieß er seine Schreie aus wie eines Königs Geist in
übernatürlicher Not. Durch seine unbeschreiblich fremden Augen blickte ich, so schien es

mir, in Geheimnisse, die an das Göttliche rührten. Und ich beugte mich vor ihm wie Abraham
vor dem Engel. Inmitten jener für immer verfluchten Gewässer, angesichts des weißen
Dings, dessen Flügel so weiß und mächtig waren, verloren sich die elenden, verworrenen
Erinnerungen an Traditionen und Städte für eine Weile völlig aus meinem Sinn. »

1135



An den Schluß von Moby Dick setzt Melville das Symbol der Raubmöve,
deren einer Flügel an den Mast genagelt wird: «Der Vogel streckte den Schnabel

zum Himmel empor und stieß Erzengelschreie aus. Sein Körper, ganz
vom Flaggentuch umschlungen, versank mit dem Schiff, das, gleich Satanas,
nicht in die Hölle fahren wollte, ohne ein Stück Himmel mit sich
hinabzureißen. »

In der Griechischen Reise macht Bachofen beim Anblick zweier Adler,
welche «in gemessener Ruhe gewaltige Kreise beschrieben», die Notiz:

«Ist unserem Bewußtsein auch der Glaube fremd, daß der Vögel Fittige ein Gott in
Bewegung setzt und regiert, so machte mir jene Erscheinung doch die Möglichkeit eines
solchen Glaubens recht klar und in eignem Busen vernehmlich, was die Brust des beobachtenden

Sehers in der Stille seines erhabenen Templum bewegen mochte. Die Augurienlehre
ruht mit der Symbolik auf gleicher Grundlage. Es ist beides Offenbarung der Gottheit durch
die Dinge der Natur. Ein Glaube, der aus der ältesten Zeit der Menschheit stammt, wo
dieses höchste der irdischen Geschöpfe sich selbst noch in der vollsten Harmonie der ganzen
übrigen Schöpfung fühlte, und, sich seines gleichen Ursprungs mit ihr bewußt, die stille
Sprache ihrer Formen, und der Bewegung, die in ihr herrscht, ahnungsvoll zu erfassen
wußte. Es ist kein System des Betrugs, oder künstlichen Verbindung und Willkür, jenes
System der Augurien Es ist die Überlieferung eines Menschengeschlechts, das in der
Natur lebte, mit ihr dachte und fühlte, und nach ihrem Vorbild sein Leben, seinen Glauben,
selbst sein Recht sich gestaltete. Welch ein Sprung von jenem Geschlecht zu dem heutigen! »

In Moby Dick, dem frauen- und mutterlosen Epos erscheint das Symbol
der Mutterliebe noch gleichsam am Rande: Es ist ein Schiff, die «Rahel»,
die um ihre im Kampf mit dem Weißen Wal, der Inkarnation des Bösen,
verlorenen Kinder weint. In der Geschichte vom Weißen Wal, der Mythe
eines chaotisch-katastrophalen Weltbilds, ist ein Hauptsymbol die Harpune.
Ihre Stoßkraft geht hinab. Die Meeresoberfläche ist Sinnbild des Truges,
unter ihr lauert der Haifisch als Symbol. In der Unsterblichkeitslehre (1867)
verfolgt Bachofen das «Glück des reinen ozeanischen Seelenlebens», die
«Fiktion eines meergekühlten Seligengestades », aber er kennt auch die Kehrseite:

«Das schuldlose Naturparadies wird zum Schauplatz eines erhitzten
Tigerlebens, das in der Befriedigung seiner unersättlichen Lust die höchste

Glückseligkeit erblickt.» In der Mythologie, die Melville schuf, überwiegt
die «dunkle Seite». Nur noch die Spitze des «Orphischen Eies» ist hell
geblieben. Die Atmosphäre vertritt bei Melville, im Gegensatz zum
grauenerregenden männlichen Ozean, das milde weibliche Element: «Ihr freundlichen

Mächte der Luft » Sie versuchen, ein böses Geschick abzuwenden.
Ahab hebt «den zersplitterten Helm seiner Stime dem lieblichen Mädchenantlitz

des Himmels zu.» «Kindliches, ewig unschuldiges Himmelsblau,
beschwingte Genien des Himmels und der Luft, die ihr rings um uns her
unsichtbar dahinweht ...» Wie Homer besingt Melville die wolkenlose,
heitere Himmelsbläue: «Es weht ein milder, milder Wind und mild blickt
auch der Himmel. »

1136



Der dunkle Geist

Der dunkle Geist hat sich in Melville sein unheimlichstes Auge geschaffen.
Das Mysterium wird zum Monstrum. — Die Dichter, die Melville las, brachte

er unter seinen symbolischen Verschluß: «Bist du in Dante vertieft, so begegnet

dir der Teufel; liesest du in Jesaias, so sind es die Erzengel.» Besonders
sein Verhältnis zu Dante ist seltsam: «Die Stunde sei verflucht, da ich in
Dante las.» Der finstere Florentiner ist der Dichter, «der einst sein
schauderndes Auge erstmals für die ungeheuren Klippen und Schlünde des menschlichen

Rätseldaseins und Elends geöffnet hatte. » Die Farbtöne des Purgatorio
und die himmlischen Melodien des Paradiso rauschen in unerreichbarer Höhe
über ihn dahin. Ähnlich ist Melvilles Stellung zu Plato, dessen Mythopoesie
den jungen Matrosen auf dem Ausguck des Mastes in einen rauschartigen
Zustand versetzt: «In der blendenden Kadenz von Wogen und Gedanken
verlor er das Bewußtsein seiner selbst. Er nahm die geheimnisvolle Tiefe des

Ozeans als wirkliches Bild seiner tiefen, blauen, unermeßlichen Seele, Mensch
und Natur verwechselnd.» Melville zweifelt, ob es nur eine Offenbarung
durch die Ideen der Denker gibt oder ob eine solche auf außergewöhnlichem
Wege unmittelbar von oben herab gekommen sei. Plato ist ihm der urlistigste
aller theologisierenden Dichter: «Wie viele mögen in Piatos Honighaupt
versunken und eines süßen Todes darin umgekommen sein »

Der Roman Pierre beginnt mit einer entzückenden Liebesgeschichte.
Mutter und Geliebte stehen gleichsam im heiligen Frühlicht der aufbrechenden

Seele. Der Dichter sucht sogar nach einer Rechtsgültigkeit seiner
Liebesgefühle: «Unser salisches Recht schreibt vor, allen Frauen ganz allgemein
Ehre zu erweisen.» Es ist ein sonderbarer Zufall, daß Bachofen 1870 auf die
Lex salica stieß und darin «zu seiner Überraschung in einigen bis dahin wenig
untersuchten Stellen das Vorherrschen des mütterlichen Princips» entdeckte.
Ist ihm Melville zuvorgekommen? In Pierre gehen dann Mutter- und
Vatersymbol in Trümmer. Inzestmotiv, Schicksalsverflechtung und Zwangsvorstellungen

überstürzen einander bis zum furchtbaren Ende. Über alle diese

Verworrenheiten versucht sich die reine, leidende Seele des Dichters in
lichtvollen Augenblicken aufzuschwingen. Das Verhängnis aber ist unabwendbar

: « Tief, tief und tiefer und immer tiefer müssen wir bohren, wenn wir des

Menschen Herz ergründen wollen. Der Abstieg in seine Schlünde ist wie eine

Wendeltreppe in einem Schacht ohne Ende, wo die Endlosigkeit nur verborgen

ist durch die Spiralenform der Treppe und die Finsternis des Schachtes. »

Die Auflösung der Seele gleicht dem Gang zur Unterwelt. Der Dichter steht

vor «Rätseln, die mit Rätseln durchsetzt waren, und Rätseln, die Rätseln
auswichen». Surrealistische Bilder der Angst streichen schattenhaft vorüber:
«Er spürte, was er einst immer für festen Grund und Boden wahrer
Wirklichkeit gehalten, von beflaggten Armeen vermummter Phantome überrum-

"37



pelt, die aus ganzen Geschwadern von Geisterschiffen in seine Seele
eingebrochen waren. » Und doch heißt es wieder : « Er schien zu ahnen, daß im
tiefsten Seelengrunde eine schrankenlose, unbestimmte, aber mögliche
Glaubenskraft verborgen ruhe, die noch im Zusammenbruch allen vererbten
Glaubens und durch die Umstände bedingter Vorurteile mächtig war. Nicht
vollständig, das fühlte er deutlich, war seine Seele in Auflösung begriffen. »

Pierre, in dem sich der Dichter selbst darstellt, befindet sich in einer Art
Schreckneurose. Die «Engelsbotschaft» findet kein Gehör mehr, selbst die

Bergpredigt, «das größte wirkliche Wunder aller Religionen», vermag nicht
darüber hinwegzutäuschen, daß die Welt «regelrecht und absolut verlogen
ist». Der Dichter opfert seine geistige Existenz im Teufelskreis eines

ungeheuren, erbarmungslosen Mechanismus, in welchem es keine heilige Ordnung
und keinen heiligen Einklang aller Wesen mehr zu geben scheint. Die
Gedankenkreise von Hell und Dunkel, Zeit und Ewigkeit, Leben und Tod, Gut
und Böse, Schuld und Sühne, von Traum und Wirklichkeit wickeln sich in
Melvilles Seele ab. Der Dichter schreibt, daß er «beruflich mit Mystik und
Mysterien zu tun» habe und doch «ein Zweifler in allen angebotenen Tiefen
wurde, während man gewöhnlich das Gegenteil erwartet». «Denn wer so

praktisch und gründlich mit Mystik und Mysterien vertraut ist», schließt er
wieder, «ist oft mehr als jemand sonst geneigt, solche Dinge bei andern als

betrügerischen Schwindel anzusehen. » Er weist hin auf « die Priester der
Eleusinischen Religion in ihrem äußeren Leben». Nach einer mystischen
Elevation: «Schweigen ist die umfassende Weihe des Alls Schweigen ist
die alleinige Stimme unseres Gottes» erfolgt die Peripetie: «Diese Welt ist
eine Lüge.» In einem Aufsatz schrieb Melville: «Denn in dieser Welt der

Lüge ist die Wahrheit gezwungen zu fliehen gleich wie die erschreckte weiße
Hindin im Waldbezirk, und nur in flüchtigen, listigen Augenblicken offenbart

sie sich. » — Der Amerikaner war ein Schopenhauer-Leser
Melvilles furchtbare Traumgebilde, aus Düsternis und Schwermut gewoben,

kennzeichnen ihn als Träger der «harten Melancholei», wo «ein jedes
Leben sich in der Angst urständet, als in einem Gift, das ein Sterben ist
denn ohne Angst oder Gift ist kein Leben» (Jakob Böhme). Melville ist der
Sucher und Frager, den alles, was er fand, wieder in neue Zweifel stürzt und,
«inmitten der unermeßlichen Geheimnisse der Dinge» seine eigenen Zweifel
bezweifelt. Der Dichter ist sich seines « seelischen Widerspruchs » mit sich und
der Welt bewußt: das grausame Schicksal eines ruhelosen Rebellen, der «teil
hat an der unentwirrbaren Unerforschlichkeit Gottes». Der Weg zu Gott
geht selbst durch die Gottverlassenheit. In Pierre steht: «Wir werden sehen,
ob dieses lächerliche lateinische Sprüchlein wirklich so daneben geht: Nemo
contra Deum nisi Deus ipse. » Instinktiv spürt der Amerikaner, daß Goethe,
der alles spekulative Eindringen in das Unerforschliche als gefährlich und
nutzlos betrachtet, mit diesem lateinischen Spruch die Tiefe des Geheimnisses

1138



mit einem neuen Geheimnis bezeichnet. Es war Melville furchtbar, an einen

Gott zu glauben, aber noch furchtbarer, an keinen Gott glauben zu können.
Er findet keinen Ausgleich, das Höllische dieser Welt mit der Güte Gottes

zu vereinbaren. Selbst sein letztes Symbol, das er in Billy Budd hinter dem

regungslos von der Rahe hängenden Leichnam des Matrosen aufleuchten
läßt: «In sanfter Glorie, als erscheine in mystischer Vision das Lamm Gottes

am Himmel» — könnte nur ein meteorologischer Zufall im Wolkenvlies sein

und nicht jene Erscheinung, welche die Offenbarung als «Leuchte der Seligen»
verheißt. Schon in Moby Dick stellt Melville die Frage, warum die Weiße

«letztes Symbol geistiger Dinge, ja, der Schleier der christlichen Gottheit ist,
und gleichzeitig das Grauen vor den Dingen, vor denen den Menschen am
meisten graut, maßlos übersteigert». Die Weiße wird zur «farblosen Allfarbe»
der Gottlosigkeit und der Vernichtung. Das weite Leichentuch der See rollt
über den gähnenden Schlund, welcher Ahab und sein Schiff verschlungen.

Seilflechter und Weber

Bachofen erklärt in der Gräbersymbolik (1859) das Bild von Oknos, dem
Seilflechter: Das Symbol «des hoffnungslosen Lebens und der ebenso hoffnungslosen

Zukunft derer, welche die Wohltat der Mysterien von sich stoßen und
dem stofflichen Dasein anheimfallen». Bachofen sucht nach einer «höhern

Lösung », denn « der Schrecken der Unterwelt verlangt Versöhnung, die

Verzweiflung Beruhigung, der Mißton eine auflösende Harmonie». Im «höheren

Mysteriengedanken, dem sich die Darstellung der unterweltlichen Qualen und
Schrecken unterordnet», sieht der Symbolhüter «eine Rettung aus den Händen

jener finstern Mächte, die mit nie endender Pein den Sterblichen schrek-
ken. Wer durch die Weihe der Mysterien sich den Gott zum Führer wählt,
der hat nicht nur auf der stürmischen See, sondern auch im Tode den Sieg
über sie davongetragen». In der Unsterblichkeitslehre schreibt Bachofen: «Nicht
zerrissen ist der Faden, an dem die Persönlichkeit ins Endliche herabsteigt,
immer hält die Gottheit die Kreatur in ihrem Kernpunkte enge mit sich
verbunden.» Bachofens konstanter Zielgedanke ist: Aus den Niederungen
des Stoffes steigt der Mensch empor zu der Höhe des reinen geistigen Lichts.

Ein dem antiken seilflechtenden Oknos ähnliches Sinnbild entwirft Melville
im Moby-Dick-K&pitél Die Mattenweber: Der Mensch sitzt «gleichsam am
Webstuhl der Zeit» und ist selbst das Weberschiffchen, das «mechanisch»

am Schicksal webt. Die Kette der Notwendigkeit ist von ihrem endgültigen
Verlauf nicht abzubringen; der freie Wille vermag das Schiffchen zwischen
die Fäden zu treiben; dem Zufall gelingt es, den letzten gestaltenden Ein-

1139



schlag auf das Geschehen zu führen. Wie Faust geht Melville in Pierre «den

Weg ans Unerbetene». Wenn Goethe auch sagt: «Im Finstern sind Mysterien
zu Haus», so findet Faust doch auf dem «Gang zu den Müttern» ein «höheres
Geheimnis» — das ewige Spiel der Metamorphosen — «Des ewigen Sinnes

ewige Unterhaltung». In Pierre steht: «Eine bodenlose, unaussprechliche
Traurigkeit erfüllt mich. Jetzt laß ich alle scherzhaften oder gelassenen Masken
und alle philosophischen Phrasen fallen. Ich bekenne mich als Bruder des

Erdenkloßes, als Kind der uranfänglichen Finsternis. Hoffnungslosigkeit und
Verzweiflung hängen über mir wie Bahrtuch über Bahrtuch.» In symbolischen

Gestalten, die immer wieder absinken, wird in Clarel das Ringen nach
Licht und Wahrheit dargestellt. (Das Epos Clarel ist die geistige Frucht einer
Reise Melvilles ins Heilige Land — 1856/57.) Alle Konfessionen und
philosophischen Systeme, die Bibel und die antiken religiösen Vorstellungen, Plato,
Plotin und Augustinus werden in Betracht gezogen, doch keine Symbolgestalt

findet Ruhe und Rundung. Das Problem des Bösen, in das sich Melville
verbissen, ist unlösbar. Er schreibt: «Die Essenz von allem Guten und Bösen
ist in uns, nicht außer uns.» Die Frage: Unde malum hat dieses Dichterherz
fast zerrissen. Das zum Formelkram erstarrte Christentum hat nach Melville
seine Heilkraft verloren. Die eigenen Symbolgestalten haben dem Dichter,
so möchte man sagen, das Herzblut ausgesogen. Unerbittlich bleibt die
Paradoxie. Moby Dick ist die Gleichnisdichtung einer geängstigten Seele. In der
mit Symbolen vollgestopften Predigt über den biblischen Jonas wird
versucht, den Menschen betend in die Bewegung zu Gott einzuführen. Der «vor
Gott Flüchtende» wird wieder an das Ufer seiner Bestimmung ausgespieen.
«Gottesglaube», sagt Melville, «wird solange für die Menschen da sein, wie
sie in seinen Werken noch Spuren von ihm in ihnen zu sehen glauben. Und
selbst, wenn einmal dei Beweis der Nichtexistenz Gottes erbracht würde, so
würde der Geist doch umherspuken und könnte keine Ruhe finden.» Seine

Symbolik wird zu einer Art seelischer Selbstzersetzung. Schwermut war der
Preis, den Melville bezahlen mußte, daß er so tief ins Unergründliche
hinabgestiegen, um gegen die Entseelung des Daseins zu kämpfen. Und so sagt er
von sich: «Obgleich ich die Evangelien dieses Jahrhunderts schrieb, werde
ich in der Gosse sterben. »

Melville ist ein Mystiker genannt worden. Eine solche Bezeichnung dürfte
allein schon wegen seines konstanten Skeptizismus nicht zutreffend sein. Er
weiß um die Mystik und spricht von «mystischen Stimmungen», die ihn in
Nähe jener seelischen Grenzgebiete brachten, von denen aus die echten

Mystiker zum «Durchbruch ins Göttliche» gekommen sein sollen. Der
Dichter kennzeichnet sich selbst: «Ein wildes, mystisches, sympathetisches
Gefühl war in mir. » Auch Bachofen ist kein Mystiker. Er kann zu den «

Eingeweihten» gezählt werden, welche, nach seiner eigenen Aussage, «zu den
Kräften des Alls in Beziehungen der Freundschaft und Ehrfurcht» stehen.

1140



Suchen nach Gott

Der sich zum kirchlichen Christentum bekennende Bachofen betrachtet die

Mysterien «mit jener Hochachtung, welche ein ernstliches Suchen nach Gott
bei aller Hülflosigkeit des Standpunktes stets erregt». Die Religionshistorie
wird ihm zur «Geschichte des menschlichen Geistes auf dem Gebiete der

Gottesbetrachtung». Wenn Bachofen einmal sagt: «Nimm die Gottheit, wie
du willst. Sie bleibt immer anonym», hält er doch fest am Offenbarungsglauben:

«Der Anfang ruht in Gott und einer ersten reinen Verkündigung.»
Die Mythen sieht Bachofen als «Bilder und Schatten höherer Gedanken, die
durch das Rätselhafte selbst eine tiefere Ehrfurcht einprägen». Im
Kreissymbol erblickt er das «Zeichen der Leben und Tod in sich schließenden
Naturkraft»: «Den Umschwung der sichtbaren Schöpfung» und das «ewige
Zurückkehren der Schöpfung auf sich selbst, jenes Ineinanderruhen von Ende
und Anfang». Der Kreis wird «zum Ausdruck des Fatums oder des höchsten
alles Leben beherrschenden Naturgesetzes, vor welchem auch die Götter sich

beugen». In dem Wechsel der Erscheinungen hat die unsterbliche Seele des

Menschen den Vorzug, «das ewig Unwandelbare» wahrnehmen zu können,
während «die Versinkung in der Sinnenwelt nur Täuschung und Verzweiflung

zurückläßt». «Das ruhende Symbol und die mythische Entfaltung
desselben» erwecken «höhere Hoffnungen»; und Bachofen prägt die feierlichen
Sätze: «Symbole entführen den Geist über die Grenzen der endlichen,
werdenden in das Reich der unendlichen, seienden Welt. Sie erregen Ahnungen,
sind Zeichen des Unsagbaren ...» — In Moby Dick steht: «Die wunderbarsten

Dinge sind immer unsagbar. » Fast im gleichen Jahr schrieb Bachofen:
«Das Beste von allem, was wir empfinden und fühlen, ist geradezu unsagbar. »

«Wie ein flüchtiges Traumbild» sieht Bachofen das Leben vorüberziehen;
und Melville: «Alles ist ein Traum. Wir träumen, daß wir träumen, wir
träumten. »

Melville ist der Wanderer im Land der Schatten und der Träume. Überall
um ihn ist Mysterium. Der Dichter versucht immer wieder den
Transzendentalismus zu überspringen, um das Mysterium zu durchbrechen. Sein
Wissenstrieb jagt nach dem Wesen der Dinge. Er rastet nicht beim Bild, das

der Mythus gibt, sondern er sucht das Urbild, welches über allem Wechsel der
stofflichen Dinge steht. Auf der einen Seite seines «Traumschiffes» zieht er
«Lockes Kopf, auf der andern den Kopf Kants» empor. Aber «das Ding an
sich » bleibt ein Rätsel. Der Geist der Unruhe zerstört ihm den Frieden seiner
Seele und treibt ihn ins Ungewisse des Nichtwissenkönnens hinab. In Pierre
kommt er zu dem «erschreckenden Ergebnis»: «daß schließlich das, was man
so begeistert als den Fortschritt des Geistes feiert, nämlich das Eindringen
der Wahrheit in das Reich des Irrtums, was von Optimisten immer als das

eine Grundideal gerühmt wird, ein Ideal, das man als den größten anerkannten

1141



Segen für die Welt erflehen müsse; jeder denkende Mensch muß früher oder

später einmal erschrocken vor dem Gedanken gestanden haben, daß wohl
doch ein furchtbarer Irrtum darin stecken müsse, da ja die ganze Menschheit
niemals als gesamte Herde der Wahrheit näher kommt. Das tun nur hie und
da einzelne wenige, und während sie vorwärtsdringen, lassen sie die übrigen
hinter sich». Dann sägt sich Melville den Ast, auf dem er zu sitzen vermeint,
selbst ab: «Plato und Spinoza und Goethe und viele andere mehr gehören
zu dieser Gilde der Selbstbetrüger.» Und zu ihnen zählt er auch die Trans-
zendentalisten, « deren verächtlicher Jargon immer noch die Buntscheckigkeit
ihrer griechischen und deutschen neuplatonischen Vorbilder verrät». Sie alle

behaupten, von Gott «auf geheimnisvolle Weise Antwort erhalten zu haben».
Er findet keinen Ausweg aus dem Dilemma von Glauben und Wissen. Die
Empirie, welche dem Menschen allein einige Sicherheit zu geben scheint, will
er auf ein Gebiet übertragen, das nur auf den Flügeln der Imagination zu
erreichen ist. Melville zweifelt dann wieder, daß die Dichtung ewige Werte
zu schaffen vermöge und daß die Platonische Ideenlehre dem ethisch religiösen
Ringen der Menschheit eine Führung sein könne. Das «Schiff der Seele»

sinkt und steigt im Wogengang der wilden See. «Doch malt ihm seine hohe
Intuition auch die sonnigen Seligkeiten der göttlichen Wahrheiten und Tugend
vor Augen, die, zwar ewig von den dichten Nebeln der Erde verhüllt, schließlich

doch in ungebrochenem Glänze leuchten. » Diese Bilder der Erhebung
und Erleuchtung sind in Melvilles Dichtung von bestrickendem Zauber. —
Das Ungetüm des Weißen Wals versinnbildlicht die böse Materie (materia
mala) — der Dichter nennt ihn eine «Mauer», die erstürmt werden muß—,
und zu diesem Kampfe holt er sich wieder das Rüstzeug aus Neuplatonismus
und Gnosis.

Mag auch die intelligible Welt als Welt der Dichtung bezeichnet und in
sie auch Mythus und Symbole einbezogen werden, so trägt sie doch in sich
den hohen Gedankenwert als eines göttlichen Ideals. Der Pessimist Melville
erhebt die furchtbarste Anklage gegen die Schrecken der Schöpfung; doch
sein Skeptizismus untergräbt wieder den Pessimismus, und aus den Trümmern
beider erhebt sich der Glaube an eine «höhere Welt» — die innere Erfahrung
des Göttlichen. Das Wunder des Geistes löst die Verkettung der Schrecken.

Vom grausen Untergang des Schiffs in Moby Dick bleibt die Rettungsboje —
ein Sarg — übrig. Die «Rahel», noch immer auf der Suche nach ihren
Kindern, nimmt sie auf: «Nun hatte sie statt ihrer verschollenen Kinder eine
Waise gefunden. » Der Dichter entwindet sich einer infernalen Symbolik.

Melvilles tiefgläubige Natur offenbart sich in verhaltener Scheu : « Oh, daß

der Glaube die Wirklichkeit auslösche und die Phantasie das Gedächtnis. Ich
sehe in die Tiefe und glaube.» Glaube und Dichtung halten sich immer an
Mythus und Symbol, um den «Kern aus der Ewigkeit» zu fassen. Sein schönstes

Symbol schenkt uns Melville im kleinen Neger Pip. Pip, schon sein Name

1142



verrät ein ängstlich leises Pochen in der Schale des orphischen Eis, Pip sprang
bei der Waljagd vor Angst aus dem Boot und versank in die Tiefe des

Meeres. In wunderbare Tiefen sank er hinab, wo seltsame Schatten der Urwelt
hin und her glitten. Er sah die winzigen Korallentiere wimmeln, welche riesige
Gestirne aus dem Firmament des Wassers hoben. Pip sah, wie Gottes Fuß
den Webstuhl trat. Und er sprach mit Gott. Darum hielten ihn die Schiffer
für wahnsinnig. Auf dem Vorderdeck des Schiffes schlägt der Negerjunge
das Tamburin zu den gesegneten Lüften hinauf. Der Wahnsinnige spielt « mit
den Engeln die Präludien der Ewigkeit». «Hände weg von so was Heiligem! »

sagt der tolle Ahab. Und Melville: «Des Menschen Wahnsinn ist des Himmels
Sinn. Wenn der Mensch allen sterblichen Verstand durchwandert hat, gelangt
er zuletzt zu dem himmlischen Gedanken, welcher dem Verstände töricht und
widersinnig erscheint; und endlich fühlt er sich von Wohl und Weh unangefochten

und frei wie sein Gott. »

Von der orphisch-pythagoreischen Mysterienlehre ausgehend, beschreibt
Bachofen in der Unsterblichkeitslehre ein antikes Vasenbild, das den
Aufstieg der Seelen aus dem Reich der Schatten ins Reich des Lichtes darstellt.
Er bricht in die Worte aus: «Alles ist Loblied und jauchzende Begeisterung,
alles Erhebung des Blickes zu reineren Welten, alles Triumph des seinen
Fesseln entronnenen Geistes.» Das tönerne Gefäß wird zu einem tönenden:
«Alles ist Sprache, aber die Sprache des Mysteriums, welche, in die verschlossene

Form des Symbols sich einhüllend, weit mehr Gedanken erregt als

darstellt. » Die sakrale Grundidee der symbolischen Bildkreise erfassend, schreibt
der Gelehrte: «Das Entscheidende liegt in dem geistigen Gehalte und dieser
ist trotz der so überraschenden Mischung des höchsten Realismus mit dem
vollendeten Idealismus das Erhabenste, was der Mensch von sich aus zu
erreichen vermag.» Ein Hauptanliegen Bachofens, das allen seinen Werken
zugrunde liegt, ist ein einheitliches Welt- und Menschenleben umfassendes

Lehrgebäude, welches er aus den Überlieferungen der Antike heraushebt:
«Die physische Kosmologie bildet die Grundlage, die Psychologie die mittlere

Stufe, die höchste entspricht dem ethischen Systeme, das wir als die
moralische Anwendung der kosmisch-psychischen Theorie bezeichnen.» Es

geht in seiner Forschung um die Wiedererweckung und Bewahrung eines

höheren Bildes vom Menschen. In dieser Absicht betrieb Bachofen auch seine

ethnologischen Studien. Seine Anthropologie beginnt mit dem Menschen als

einem Geistwesen, das in Mythen und Symbolen zur Welt in uranfänglicher
Beziehung stand. Mit der Gewalt der Persönlichkeit und als ein vom
Göttlichen Durchtönter eröffnet Bachofen den geistigen Gehalt des aus der Grabesstille

gehobenen Gefäßes: «Ganz im Äther heimisch, trinkt die
kosmischpsychische Lehre, welche unsere Vase darstellt, nur himmlische Lüfte, die der
schwüle Erdqualm nicht zu trüben vermag. Sie scheint zwar den Menschen

unter die blinde Gewalt des Naturfatums zu stellen, indem sie die Abhängig-

1143



keit seines Wesens von den großen kosmischen Gewalten zur Grundlage
nahm. Aber dies Gesetz der Notwendigkeit beherrscht doch nur die beiden
tieferen Stufen seiner zusammengesetzten Natur, den Körper und die als

Seele bezeichnete animale Lebenshülle. Der dritte und höchste Bestandteil ist
ebenso erhaben über die willenlose Sphäre des Kosmos als der göttliche Äther,
in dem sein Ursprung liegt. In dem Geiste besitzen wir also die Macht der
Selbstbestimmung gleich der Gottheit, aus der wir hervorgehen. Die Wahl
zwischen Gut und Bös gehört dem Menschen, weshalb er für jede Handlung
sich verantwortlich weiß.» Aus dieser Betrachtung entspringt ein neuer
Antrieb «zu Kampfund Sieg» — eine geistige Metamorphose und Evolution:
«Nicht ruhiges Beharren und stampfen Quietismus fordert er, sondern nie
rastende Gymnastik des Geistes, ein ewiges Ringen nach Vervollkommnung,
sei es auf dem moralischen, sei er auf dem intellektuellen Gebiete. Denn
dadurch, daß der Mensch in seiner dreifachen Zusammensetzung an allen
Elementen des Kosmos teilhat, daß ihn die Welt mit allen ihren Seiten berührt
und alle Gegensätze in ihm vereinigt, ist er auch in den Stand gesetzt, sie alle

zu fassen und zu ergründen. »

Das Problem des Todes bildet den Angelpunkt in Bachofens und Melvilles
Denken und Dichten. Wie das Leben, ist auch der Tod ein Mysterium. Die
Betrachtungsweise Melvilles ist eine harte: die intellektuelle. O monstrum
vitae et mortis profunditas! Der «Weber-Gott» — ein Nachbild des Demiur-
gen — umwebt ein Riesenskelett mit Waldesgrün: «Leben verhüllt den Tod,
Tod vergittert das Leben. » Der Rhythmus in den Wortbedeutungen drängt
mit gespannten Flügeln zum Aufschwung, aber das Mysterium wird überfragt

und die singende Seele erdrosselt. «Ich bin auf der dunklen Seite der
Erde so weit gegangen, daß die andere, die helle, der Theorie nach nur wie
im Zwielicht erscheint.» Der Tod wird nicht zum Triumph des aus dem
Kerker des Leibes befreiten Geistes, sondern zu neuer Verkettung: «Der Tod
ist nur ein Stapellauf in die Regionen des Unbekannten. Er ist der erste Gruß
aller Möglichkeiten aus der unendlichen Ferne, dem wild Verworrenen, den

ewigen Wassern, dem Uferlosen. » In der Gestalt Bulkingtons versucht Melville

die höhere Metamorphose: «Lieber untergehen in dröhnender
Unendlichkeit, als ruhmlos auf den Strand geschleudert werden Ist der Todeskampf

umsonst? Faß ein Herz, Bulkington! Ertrage ihn grimmig, du Halbgott

Aus der Schaumkrone deines Wellengrabes steigt steil deine Apotheose
empor. » Im Gegensatz zum apokalyptischen Todessprung rückt in der
Erzählung Bartleby ein armseliges, hoffnungslos einsames Schreiberlein, das

Leben verneinend, von allem Irdischen ab: «Ich möchte lieber nicht.» Der
Himmel ist stamm über dem «Gemäuer der Gräber».

Das orphische Ei deutet Bachofen als Symbol «des ewigen Wechsels zweier
Farben, der weißen des Lebens, der schwarzen des Todes. Nur durch die
gleiche Mischung beider wird der stofflichen Welt ihre Fortdauer gesichert.

1144



Ohne Tod ist keine Verjüngung möglich». Der Tod ist «der Gehilfe des

Lebens». In das Gewebe alles Lebendigen ist «der Faden des Todes mit
hineingewoben». Im Vergleich zum urlebendigen Symbol der «Weberin und
Naturmutter» erscheint Melvilles Begriffeines «Weber-Gottes» abstrakt, ja
widersinnig. Der «Doppelbeziehung» von Leben und Tod im kosmischen
Webeakt stellt Bachofen «die doppelte Manifestation der göttlichen Liebe:
Segen im Leben, Segen im Tode entgegen». In feierlicher Prosa gestaltet der
Gelehrte den Sinngehalt der Funerärsymbolik: «Unsicher, ein Wahn von
kurzer Dauer ist alles menschliche Glück, ohne Wandel und Wanken nur
allein die göttliche Liebe.» Unter immer neuen Bildern sieht er «die Mutterliebe

als den Hoffhungsanker des Menschen im letzten Sturme des Lebens»

dargestellt. Über den Tod hinaus wirkt «die wunderbare Kraft der Mutterliebe».

Aus «Todesnot» erlöst der «verheißungsvolle Liebesgedanke»: «Es

gibt ein Erwachen aus dem Todesschlummer; es gibt eine Mutterliebe, mächtig

genug, die Pforten der Unterwelt zu öffnen; es gibt eine Wiedergeburt zu
neuer Jugendblüte im Lichtreiche der beschwingten Wesen.» Der «Gedanke
des Trostes und der Hoffnung» erhellt «die Düsterkeit des Grabes». Die
antiken Todesmonumente sind Symbole einer «allgemeinen Liebe». Sie offenbaren

« das wunderbare Walten der göttlichen Liebe gegenüber der Grausamkeit

der Menschen». Bachofens Wissenschaft hat ein heilsgeschichtliches
Gerichtetsein: Es geht «um die Rettung des Menschengeschlechts». Gleichnisse

und Symbole spiegeln verborgene Möglichkeiten wider, welche dem
diskursiven Denken nicht erfaßbar sind. Imagination und Phantasie schaffen

neue geistige Erkenntnisse. Mit priesterlicher Wortkraft bringt Bachofen
seinen Glauben zum Ausdruck: daß das All in Liebe und Leid mit dem

Menschengeschlecht verbunden sei, und «daß über der stets dem Tode
zueilenden Welt eine ewige besteht, in welcher der Initiierte, von des Stoffes

Schlacken gereinigt, sich als beschwingte Seele erheben wird». Das von ihm
besonders in den Römischen Grablampen, seinem letzten Werk, viel verwendete
Wort «Trost» hat einen seelentherapeutischen Akzent: «Gehoben ist jetzt
die Schwermut, welche die Betrachtung der stofflichen Vergänglichkeit
erzeugt ...» Bei Melville ist es der Trotz, den er dem Schwermutstod
entgegenwirft.

Die Encantadas sind ein Schwermutsgleichnis. Die Szenerie ist ungeheuerlich:

Ein einsamer, quellenloser Archipel unter glühender Sonne in der
Unendlichkeit des Pazifik. Fast der einzige Lebenslaut auf diesen « Schlackenhaufen

» ist das Zischen der Reptilien. Die Riesenschildkröten sind Sinnbilder
«nagenden Kummers und hoffnungsloser Verdammnis». Der «Runde Fels»,

von fern ein weißes Segel vortäuschend, ist Sitz einer «Hierarchie» aus

Raubvögeln. Das Meer schäumt um «Plutos Reich». Das «tigerartige Schicksal»

von Verbrechern, Tyrannen und Wahnsinnigen rollt sich ab. Die «Mathematik

des Elends » findet kein Ende : « Misery and mystery. » In den grausamen

1145



Fragenkomplex schiebt der Dichter, sich selbst kennzeichnend, das Moment
der Resignation ein: «Ich vermag nicht zu sagen, ob die Natur nicht dem

Schweigen auferlegt, dem sie gewisse Heimlichkeiten anvertraute. » Doch das

numinose Spiel der himmlischen und höllischen Mächte schreckt ihn wieder
auf und er ringt wie Jakob Böhme mit Gott und Luzifer: «In allen Dingen
aber säen die Menschen in den Wind, der wehet von wannen er will; zum
Bösen oder Guten, wer kann's wissen? Oft kommt das Böse von dem Guten,
wie das Gute von dem Bösen. » In Verzweiflung hält noch ein Weib das

christliche Zeichen in der Hand: «Ein kleines Messingkreuz, bis zur Unkenntlichkeit

abgegriffen wie ein alter Türklopfer, der lange und vergeblich
gepocht. »

Bachofen und Melville stehen vor dem Geheimnis. Der Dichter findet die

beschwingten Worte: «Das Mysterium ist am Morgen und das Mysterium
ist in der Nacht — und die Schönheit des Mysteriums ist überall. » Beide, der
Dichter und der Gelehrte, öffneten sich für das Geheimnis: Die Coincidentia
oppositorum — der Zusammenfall der Gegensätze soll — nach einem
tiefsinnigen religiösen Gedanken — in Gott stattfinden.

Literatur

Johann Jakob Bachofen, Gesammelte Werke (bisher erschienen: Bd. I, II, III, IV, VI, VII,
VIII), Schwabe & Co. Verlag, Basel 1943—1966.

Johann Jakob Bachofen, Griechische Reise, ed. v. G. Schmidt, Heidelberg 1927.
Herman Melville, Moby Dick in The Modern Library, New York o. J. Übersetzungen:

M. Möckli v. Seggern, Büchergilde Gutenberg, Zürich 1942; Fritz Güttinger, Manesse-

Verlag, Zürich 1944; Th. Mutzenbecher u. E. Schnabel, Rowohlts Klassiker 1956.
Taipi, übers, von J. Hecht, Dietrisch'scher Verlag, Leipzig 1953.
Omoo, übers, von F. Gerstäcker, Antäus-Verlag, Leipzig 1938.
Redburn, übers, von W. E. Süskind, Ciaassen Verlag, Hamburg 1948.
Weißjacke, übers, von W. Weber, Manesse-Verlag, Zürich 1948.
Piazza-Erzählungen, übers, von E. Süskind und H. Studniczka, Rowohlts Klassiker 1962.
Ein sehr vertrauenswürdiger Herr, übers, von W. Hilsbecher, Ciaassen Verlag, Hamburg 1958.
Die verfluchten Inseln, übers, von W. Weber, Schwabe & Co. Verlag, Basel 1946.
Die verzauberten Inseln, übers, von K. Hellwig, Piper Verlag, München 1947.
Pierre, übers, von W. Weber, Ciaassen Verlag, Hamburg 1965.
W. Weber, Herman Melville, eine stilistische Untersuchung, Basel 1937.
K. H. Sundermann, Herman Melvilles Gedankengut, Berlin 1937.
D. Verf., Das dämonische Weltbild Herman Melvilles, « Schweizer Rundschau » 1946.

1146


	Johann Jakob Bachofen und Herman Melville : ein Hinweis

