Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 12

Artikel: Johann Jakob Bachofen und Herman Melville : ein Hinweis
Autor: Augustin, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Profanteilen kombiniert sehe, ist mit sechzehnhundert Franken im Voran-
schlag vermerkt.

Ich hoffe, daBB es dir moglich sein wird, innert rund drei Jahren deine
Expertise abzuliefern. Selbstverstindlich handelt es sich bei dieser unverbind-
lichen Zeitangabe nicht um eine Guillotine. Wir ganz besonders sind uns der
Fragwiirdigkeit jeder Terminsetzung in schopferischen Belangen durchaus
bewuBt. Andernteils mufB ich gestehen, daBl deine Angaben die letzten sind,
die noch in die Wettbewerbsbedingungen eingefiigt werden miissen. Im mit-
folgenden Plan ist der Standort der Fernsehkameras eingetragen. Drei Meter
tinfzehn iiberm Platz, in der Mitte des Balkons, den Blick genau West-Siid-
west, hast du dir das Gesicht Max Miillhaupts vorzustellen, zwei Meter
neunzig dahinter das Fahnentuch, weil, entspannt. (Ich folge hier den Ge-
dankengingen Guido Bach-Fischers. Siehe sein Handbuch der Farbsymbolik.
10. Auflage 1982. Band 3. Betreff Weil: Zeichen der Reinheit und Unbe-
schwertheit, der Freude. — Andernorts bei Begriabnissen getragen. — Zeichen
der Klarsicht und Uberlegenheit. Auch Zeichen der Kapitulation, manchmal
der Leere; immer aber triumphierend.)

Im Jahr 2000 soll die Grundsteinlegung stattfinden. (Ein bedeutungs-
schweres Datum.) Dann wird das neue Verwaltungsgebiude der Neda-Werke
bereits bezogen sein, und ich denke, der Granitblock, d. h. unser Rathaus,
wird sich im Seerosenteich davor, direkt unter der Fontine, ausgezeichnet
einfiigen. Herzlich dein Kaspar Zielmann, Prof. Dr. sc. techn., Dr.-Ing. e. h.,
IBM, PKZ, TWA ; vulgo «Schmitz».

Johann Jakob Bachofen und Herman Melville
Ein Hinweis

HERMANN AUGUSTIN

1846 erschien in Amerika das Buch 7ypee, dem ein auBergewohnlicher Anfangs-
erfolg beschieden war. Es handelt von Abenteuern in der Stidsee und Erlebnis-
berichten bei einem Eingeborenenstamm der Marquesas-Inseln. Sein Verfasser
war der sechsundzwanzigjihrige Herman Melville. Von Not und Abenteuer-
lust getrieben, ging Melville schon mit siebzehn Jahren in See. Seine Matrosen-
zeit dauerte von 1837—1844. Auf diesen Fahrten sammelte der Dichter

1124



Erfahrungen und Stoff fur seine Biicher: Typee (1846), Omoo (1847), Mardi
(1849), Redburn (1849), White-Jacket (1850) und 1851 das gewaltige Symbol-
Epos von See und Seele Moby Dick.

Die Erzihlung 7ypee wurde schon 1847 ins Deutsche ubersetzt: zer
Monate anf den Marqguesas-Inseln oder Ein Blick anf Polynesisches Leben. Aus dieser
Ausgabe, die, wie fast alle Frithiibertragungen der Werke Melvilles, mangel-
haft und gekiirzt ist, zitiert der klassische Altertumsforscher Johann Jakob
Bachofen. Ungefihr ab 1869 wandte sich der Basler Gelehrte — in seiner
ersten Forschungsperiode ein Griber- und Museenwanderer — der Ethnolo-
gie zu, um neues Material fiir seine mutterrechtliche These zu finden. Gleich
dem amerikanischen Dichter zog Bachofen, als «Pantoffelreisender», nach
neuen, unbekannten Horizonten aus. Bis zum Jahre 1885 hat er «mehr als
sechshundert Autoren exzerpiert» und eine riesige Materialsammlung ange-
legt. Auf seinem Forschungsgang machte Bachofen 1873 die Bekanntschaft
mit dem in Rochester (New York) lebenden Ethnologen L. H. Morgan. Thm
widmete er den ersten Band seiner 1880 veroffentlichten Antiguarischen Briefe.

Melville, der abentenernde Auntodidakt

Zu dieser Zeit (ab 1866) fristete Melville, ein verpdnter und totgeschwiegener
Dichter, tiber zwanzig Jahre als Zollinspektor am Newyorker Hafen, von
Geldsorgen und seelischen Leiden geplagt, ein kiimmerliches Dasein. Sein
Erstling Typee ist nachtriglich abfillig beurteilt und der Verfasser der Liigen-
haftigkeit und Aufschneiderei beschuldigt worden. Besonders erregten seine
scharfen Ausfille gegen die christliche Mission AnstoB. Ha3 und Verfolgung
lud sich Melville auf, weil er in seinen Werken die Kirchenchristen der
Heuchelei und der Verdrehung der urchristlichen Lehren anklagte. Der Dich-
ter des Moby Dick und des Pierre (1852) wurde fiir verriickt gehalten, und er
galt noch als der Mann, «der unter den Kannibalen lebte ».

Auf Grund neuer Erkundigungen darf der oberwihnte deutsche Titel von
Melvilles Erstling als nicht ganz zutreffend bezeichnet werden. Der junge
Matrose desertierte am 9. Juli 1842 von dem Walfinger « Acushnet» auf den
Marquesas, um einem «satanischen» Kapitin zu entfliechen. Schon nach vier
Wochen segelte er auf der « Lucy Ann» wieder von der Insel ab. Am 23. Sep-
tember 1842 kam es auf diesem Schiff zur Meuterei, und Melville wurde mit
andern Gefihrten gefangengenommen, auf eine franzosische Fregatte gebracht
und in Tahiti ins Gefingnis abgeschoben. Hier lebte er wihrend sechs
Wochen in leichter Haft. Seine zweite Siidseegeschichte Omoo enthilt wieder
neue Abenteuer, die mit herrlichen Beschreibungen des Meeres und der
Landschaft abwechseln. Der Botaniker und hervorragende Moosforscher

1125



Karl Miiller von Halle zitiert in seinem Hauptwerk Das Buch der Pflanzenwelt
— Versuch einer kosmischen Botanik aus Omoo die Schilderung eines Palmen-
haines auf Tahiti: «In schwindelnder Héhe woélben sich die griinen duftigen
Bogen, durch welche die Sonne nur in kleinen blitzenden Strahlen sich Bahn
bricht. Uberall herrscht feierliches Schweigen, tiefe Stille. Gegen Mittag aber
erhebt sich leise der kiihlende Seewind, und nun nicken die Kronen und
flistern. Immer stirker wird die Brise, und die elastischen Biume beginnen
zu schwanken. Gegen Abend wogt der ganze Hain wie die ruhig bewegte
See ...» (1857, 1. Bd., S. 168). An dieses Naturbild Melvilles schlieft der
Botaniker die berithmte Schilderung der Palmen von A. v. Humboldt im
Kosmos an.

Der jugendliche Verfasser 7ypees wurde «als Phonix der modernen Rei-
senden » gepriesen, «der aus der vereinten Asche Kapitin Cooks und Robinson
Crusoes erstanden». Melvilles Darstellungen sind durch eine Forschungs-
expedition nach den Marquesas (1920/21) vom ethnologischen, anthropolo-
gischen und archiologischen Gesichtspunkte aus «bis in alle Einzelheiten an
Ort und Stelle tberpriift worden, und durch umfassende historische und
literarhistorische Studien hat man den Charakter des Buches zu bestimmen
gesucht». Das Resultat war ebenso spannend wie das Buch selbst. Zusammen-
fassend kann iiber 7ypee gesagt werden: es ist ein «realistisches Kunstwerk »,
aus eigenen Erlebnissen und Beobachtungen, aus Jugendtriumen und Lese-
friichten entstanden. Schon durch dieses Jugendwerk geht das Staunen vor
dem Geheimnis der Schopfung und das Grauen vor den unlésbaren Ritseln
des menschlichen Daseins. In allen Welten und Wissensgebieten trieb sich
der Dichter herum. Mit wissenschaftlicher Exaktheit erzihlt er in White-
Jacket vom Leben auf einem Kriegsschiff; in Moby Dick wird die Anatomie
des Walfischs und die Technik seines Fangs bis in die letzten Details beschrie-
ben und zugleich eine neue Mythologie gedichtet. In Pierre, einem der qual-
vollsten und erschiitterndsten Biicher der Weltliteratur, stof3t der Dichter in
die seelischen Abgrinde hinab. Die Galapagosinseln besuchte der junge
Melville im Jahre 1841 auf der « Acushnet» nur kurz und entwarf dann in der
Erzihlung Encantadas (1856) — Die verzauberten Inseln — ein Naturgemilde,
dhnlich jenem in Darwins Reise eines Naturforschers um die Welt (1845), dem der
Dichter das diistere Gleichnis der menschlichen Seele eingewoben. Dem
Genius geniigt ein Augenblick, um die Wunder und Schrecken in Natur und
Seele wahrzunehmen. «Ich bin», bekennt Melville, «durch Bibliotheken und
Ozeane geschwommen. » Das Schiff ist ihm «Schule und Universitit» gewe-
sen. Der Autodidakt Melville, ohne griindliche Schulbildung und geistige Fiih-
rung, war ein Leser von iibermenschlichem AusmaB. Ein ebensolcher Leser
— mit andern Vorzeichen — war Bachofen, der bis zur Todesstunde sein
Arbeitsprogramm, «eine wahre Naturforschung», um vier Uhr morgens
begann.

1126



Die Gefilde der Seligen

«Ich beschiftige mich», bekennt Melville in Mardi, «mit dem Wesen der
Dinge, mit dem Geheimnis, das jenseits und unterhalb allen Scheines liegt. »
Hier beginnt die Tragik von Melvilles Dichtung: Sie wurde nicht mehr ver-
standen. Bachofen schreibt 1845 von seiner Forschung: «wie sich alles an
einen gottlichen Kern anschlieBe, wie es nur das irdische Bild einer iiberirdi-
schen Weltordnung enthalte. » Beiden erscheint hinter den sichtbaren Dingen
ein geheimnisvolles Unnennbares. Bachofens Schau richtet sich auf «das in
ewig gleichem Ernste ruhende Symbol». Sein normatives Denken geht von
der Pythagoreischen Grundanschauung aus: «dal Irdisches und Himmlisches
den gleichen Gesetzen gehorchen und eine groBe Harmonie Vergingliches
und Unvergingliches durchdringen muB.» Melville, der ruhelose Frager,
Griibler und Zweifler steht vor «einer dunklen, geheimnisvollen, unbegreif-
lichen Drohung ». Das Symbol wird zum «bosen Omen» und Symptom eines
«tédlichen Ubels». Der Amerikaner, ein unersittlicher Eklektiker, assimi-
lierte alles, was er sich anlas, und setzte es in seine eigene Welt um. Der
«Weber-Gott» spielt in seinem pessimistisch-chaotischen Weltbild eine
unheimliche Rolle. In schroffem Gegensatz steht des Symboljigers Melville
absinkende Dunkelwelt zur aufsteigenden Lichtwelt des Symbolbewahrers
Bachofen. Besessene waren beide: Der Amerikaner vom Mysterium Iniguitatis,
der Basler vom Mpysterium Salutis.

Die mit wirklichen Erlebnissen und wissenschaftlichen Sachberichten
gefillten ersten Reisebiicher Melvilles wurden als Quellenmaterial angesehen
und deshalb auch zitiert. Der EinfluB Rousseaus ist nachweisbar. In Typee
erzihlt Melville: « Aber die unaufhorliche Gluckseligkeit, die, soweit ich es
beurteilen konnte, im Tale herrschte, entsprang besonders jenem alles durch-
dringenden Gefihl, das Rousseau, wie er uns erzihlt, einmal empfand: dem
beschwingten Gefiihl einer gesunden physischen Existenz. » Rousseaus Name
taucht in Melvilles Werken immer wieder auf. Die zitierte Stelle weist auf die
Confessions (2. Buch) hin: « Jung, kriftig, voller Gesundheit, Zuversicht, Ver-
trauen auf mich und die andern stand ich in jener kurzen, aber kdostlichen
Spanne des Lebens, wo seine strotzende Fiille gleichsam unser Wesen in all
unseren Empfindungen ausdehnt und die ganze Natur in unseren Augen
durch den Reiz unseres Daseins verschont. »

Der insularische Gedanke war dem asylsuchenden Rousseau ein Trost.
Den Robinson Crusoe las Rousseau mit Vorliebe. In der Nowvelle Héloise schwirmt
er von den einsamen Inseln in der Siidsee: «O Tinian! O Juan Fernandez!»
Von der Inselseligkeit traumt er in den Confessions, und wieder ist es die vom
Meer umflutete Insel Tinian und dann die verzauberte Insel — ile enchantée —
Isola Bella im Lago Maggiore. In den Réveries schildert Rousseau, die Natur-
wirklichkeit iibersteigernd, die Petersinsel als seinen Seelenhorst.

1127



Ein Gliicksgefithl geht durch Melvilles erste Werke. Er glaubte sich,
bekennt er in 7ypee, «manchmal in die «Gefilde der Seligen> versetzt und
meinte, jenseits der Berge liege nur eine Welt voll Sorge und Angst». Die
schéngebaute Gestalt eines Wilden offenbart ihm das klassische Schonheits-
ideal: «Ein ausgezeichnetes Modell fiir die Statue des polynesischen Apollo
...» Mit keuscher Anmut beschreibt der junge Dichter eine Marquesanerin,
die, der wellengeborenen Aphrodite gleichend, ihren weiten, aus Kokosfasern
gewobenen Mantel zum Segel ausbreitet und mit erhobenen Armen im Bug
des Kanus steht. Im «Gliicklichen Tal», von steilen Schluchten und wildem
Dickicht umgeben, liegen die «Heiligen Walder» und der «Heilige Ort».
Der ganze Eingeborenenstamm bildet eine groBe Familie, die in Friedfertig-
keit unter Palmen und Brotfruchtbiumen lebt. Eine aus Urzeiten stammende
Begribnisstitte ist von riesigen, mit Kunstsinn behauenen Steinblécken
umwallt. Die Frauen, die der leichten Hausarbeit und der Flechtkunst oblie-
gen, genieBlen eine bevorzugte Stellung. Die Hauptlinge, des Stammes Altester,
ein «edler Wilder», an ihrer Spitze, fithren ein mildes Regiment.

Bachofen und der Evolutionsgedantke

Lesen wir jetzt im NachlaB zu den .Awtiguarischen Brigfen (Gs. Werke,
VIIL. Bd., S. 493ff.), was Bachofen tiber «Promiscuitit und Polyandrie als
gerechtfertigte Lebensformen» schreibt: «Nein, keine Siinde liegt in der
Polyandrie, keine in der Promiscuitit. Mit keiner Schuld belastet sich ein
Menschengeschlecht, das in der einen oder andern dieser Fortpflanzungs-
ordnungen die Richtschnur seines Lebens, in der Heilighaltung des Herkom-
mens die Erfillung der Pflicht erblickt ... auch der niedrigste Bildungsgrad
ist ein SproB der Leiter, die zu hoheren Gestaltungen emporfiihrt, auch er
ein Bestandteil jenes gottlichen Weltplanes, der unserer Frage, ob gut oder
schlecht, entriickt bleiben muB. »

Es scheint nachgewiesen, dal3 Bachofen die Werke Darwins nicht exzer-
piert hat, aber gegen Ende seines Lebens trat bei ihm der Darwinistisch-
evolutionistische Gedanke auf, und er setzte sich mit Morgans Dreistufen-
theorie: Wildheit — Barbarei — Zivilisation auseinander.

In einem Aufsatz (1864) erortert der Basler Gelehrte das Schicksal der
Vélker. In allem Geschehen erkennt er «die weise Proportionierung aller zu
ewiger Wechselwirkung berufener Krifte». Fiir ihn ist der Mensch «urgesetzt
durch einmalige gottliche Tat, darum Ebenbild des erschaffenden Geistes,
Herr seines Willens und seiner Entschliisse, getragen durch sein eigenes gei-
stiges Gesetz, das nur das gottliche selbst sein kann und daher vollkommen
gut sein muB». Hier berithrt Bachofen den Gedankenkreis Rousseaus. Er
spricht von einem «unabinderlichen Gesetz», welches die Menschheit vom

1128



Ursprung her leitet. Alles irdische Geschehen ist «ein Geheimnis, dessen
geschlossener Inhalt mit Gott selbst in Eins zusammenfillt. Dies Geheimnis
anzuerkennen und tief vor ihm sich zu beugen, gilt mir als das h6chste Bediirf-
nis des aufgeklirten Verstandes». Vom «Gefithl des Absoluten und Unend-
lichen, das unvertilgbar in uns wohnt», bestimmt, schreibt Bachofen: «In
die Verzweiflung der traurigsten Resignation 16st es sich auf, wenn die Ge-
schichte, der gottlichen Idee und des Geheimnisses entkleidet, den Fortgang
des Menschengeschlechts als ein Geschiebsel blinder Naturmichte auffat: in
freudige unbesiegbare Tatkraft dagegen, sobald sie die Hebungen und Sen-
kungen unseres Prometheischen Daseins als die Verwirklichung eines geistigen
Gesetzes ... betrachtet.»

Den Evolutions-Gedanken nimmt der Basler Geschichtsphilosoph von
einer hohern Warte auf. Seine ethnologischen Forschungen sollen den Beweis
erbringen, daBl im SchoBe der Menschheit eine «successive Liuterung der
Gottesidee» stattfindet: die voreheliche Lebensstufe — der Hetdrismus —
wird iiberwunden durch das Prinzip des Muttertums, und nach diesem, «als
dem wichtigsten Wendepunkt in der Geschichte des Geschlechtsverhiltnisses »,
folgt der Sieg der «viterlichen Auffassung des Menschen». In allen diesen
Entwicklungsstufen sieht Bachofen den «tiefgehenden EinfluBl » der Religion:
sie erhilt «die Sehnsucht nach Liuterung des Daseins» in der gynidkokrati-
schen Vorstufe wach und «die ganze Gesittung, welche auf die erste Barbarei
folgt». Religiose Ideen «fithren ein neues Gesetz zum Siege, das einer hoheren
Viterlichkeit des himmlischen Lichts». Bachofen zeigt in allen seinen Unter-
suchungen den Kampf von Licht und Dunkel, von Gut und Bése: «wie
schwer es den Menschen zu allen Zeiten und unter der Herrschaft der ver-
schiedensten Religionen wird, das Schwergewicht der stofflichen Natur zu
tiberwinden und das hochste Ziel ihrer Bestimmung, die Erhebung des
irdischen Daseins zu der Reinheit des gottlichen Vaterprinzips, zu erreichen. »

Melville als Bachofens Zeuge

Im bereits erwihnten NachlaB zu den Antiguarischen Briefen stellt nun Bach-
ofen die Frage: «Ist denn der durch communale Verwandtschaft getragene
Sozialzustand so ganz licht- und reizlos?» — Jetzt weist er auf das Buch
Typee hin, das er als einen authentischen Tatsachenbericht fiir seine Theorien
nimmt. Der Verfasser von Typee war Bachofen ein Unbekannter: er wullte
kaum, daB Melville noch lebte und mit tragischem Ernst und bitterer Ironie
um eine Losung des Geheimnisses menschlichen Daseins gerungen und sich
mit religiésen Problemen abgequilt hatte. In White-Jacket schrieb der Dichter,
daB das Schiff der Sterblichen unter versiegelter Order segle, daBl das letzte
Ziel ein Geheimnis bleibe und der Mensch selbst der Schrein fiir das Geheim-
nis sei.

1129



Bachofen fihrt fort:

«Ich gebe das Wort einem englischen Matrosen, det in dem Buche «Vier Monate auf den
Marquesas-Inseln) von dem Leben eines kleinen polynesischen Stamms folgendes Gemilde
entwirft. < Wihrend meines ganzen Aufenthalts bei den Leuten des Tales Typie auf Nukuheva
sah ich nie einen einzigen Zank, noch irgend etwas, welches nur entfernt einem Wortstreit
ahnlich gesehen hitte. Die Eingebotrenen schienen eine Familie auszumachen, deren Mit-
glieder durch die starken Bande der Liebe an einander gekettet waren. Verwandtschaftliche
Liebe sah ich nicht so viel, denn sie schien in der allgemeinen Liebe aufzugehn, und wo alle
wie Bruder und Schwester behandelt wurden, wat es schwer zu bestimmen, wer eigentlich
dem andetn blutsverwandt war.) — (Besonders ein Zug im Charakter der Typies gewann
ihnen mehr als irgend etwas anderes meine Hochachtung: es war die Einigkeit des Gefiihls
und Urteils, welche sie bei jeder Gelegenheit zeigten. Es schien unter ihnen kaum irgend
eine Meinungsverschiedenheit zu bestehn; sie dachten und handelten alle gleich. Ich glaube
nicht, daB sie imstande gewesen wirten, eine Besprechung behufs der Ausgleichung ver-
schiedener Meinungen nur einen einzigen Abend dutchzufiihren: es wiirde am Stoff zum
Streit gefehlt haben; und sollten sie eine Zusammenkunft berufen, um die Lage des Stammes
zu untersuchen, so wiirde diese Sitzung merkwiirdig kurz ausfallen. Diesen Geist der Einig-
keit zeigten sie in jeder Lage des Lebens. Alles, was sie vornahmen, wurde einstimmig und
in guter Kameradschaft beschlossen.» So der Matrose Hermann Melville. Einem Mirchen
gleicht diese Schilderung. Paradiesisch ist das Leben des Stammes, in dessen Mitte der Matrose
als Gefangener weilt. Aus welcher Wurzel erbliiht so ungetriibtes Gliick? Finden wir auf
Nukuheva die reinen Eheverhiltnisse, die unser Moralkodex als die Verwirklichung des
absoluten Tugendbegriffs preist? Melville weiBl nichts von Gatten und Gattenliebe. Was er
im Tale Typie allein bemerkt, und gelegentlich ausspricht, ist die polyandrische Geschlechts-
verbindung, jene Fortpflanzungsordnung, welche die Promiscuitit in gemildeter Form
wiederholt. Doch auch sie begriindet kein individuelles Verhiltnis. Kein engerer Familien-
kreis tritt aus der Stammesgesamtheit bemerkbar hervor. In der allgemeinen Verwandtschaft
verschwindet die personliche, in dem allgemeinen Geschwistertum das spezielle. Verkennen
l4Bt also sich nicht: die freundlichen Sitten der Leute im Tale Typie entspringen dem Com-
munalprinzip ihrer Verwandtschaftsbetrachtung, jener cognatio gregaria, deren Terminologie
nach Morgan auf den Marquesas nicht weniger als auf Hawai sich erhalten hat.»

An dieses Exzerpt aus 7ypee kniipft Bachofen die vorsichtige Frage:

«Sind wir berechtigt, unser Urteil von diesem Gesellschaftsbilde abhingig zu machen?
Gerne riume ich einerseits lokalen Bedingungen, andererseits der Macht subjektiver Empfin-
dungen des Malers einigen Anteil an Ton und Farbe des Gemiildes ein. Aber so viel wir
immer der Anerkennung dieser Einfliisse opfern mogen: eine Tatsache bleibt gesichert, die
Einheit in Denken und Leben, welche die communale Verwandtschaftsbetrachtung dem
Stamme in allen seinen Gliedern vetleiht, und eben diese Tatsache wiederholt sich in jenem
<tribal feeling», welches die befihigtsten Beobachter, ein Morgan und ein Fison, als die
Auszeichnung und den Lichtpunkt der primitiven, auf dem Gesetz der Blutseinheit erbauten
einfachen Gesellschaftsordnung ... iibereinstimmend hervorheben. Gewill ein schwer-
wiegender Vorzug jenes Kulturgrades, den wir als die Zeit der Finsternis und des reizlosen
Chaos hingestellt finden. »

Nach dieser abwigenden Beurteilung einer Urhorde nennt Bachofen Mel-
villes Schilderung einen «Fingerzeig» und geht dann tber zum «kunstreich-
sten Maler der Uigesellschaft» — zu Platos Schriften vom Szzaf und Staats-
mann, in denen er dhnliche Gedankenginge entwickelt findet: « Werden die

1130



gesellschaftlichen Zustinde eine ebenso durchgreifende Ubereinstimmung
zeigen? Keine geringere, in der Tat. Gleiche Wurzeln, gleiche Bliiten. Jene
paradiesische Gliickseligkeit, deren Zeuge der englische Matrose im Tale
Typie wurde, ist der goldene Apfel, welchen Plato den Biirgern seines Staates
verheiit. » In den «Platonischen Entwiirfen» sieht Bachofen «die Gedanken-
welt der Urzeit gleichsam wiedererweckt», und er kommt zur Auffassung:
«Was der Maler des Idealbildes ausfiithrt, entspricht in den Grundzigen der
geschichtlichen Realitit unserer Anfinge.» Bachofen steht vor einem «Meer
neuer Betrachtungen». Den Fortschritt der Menschheit sieht er von der Ur-
horde aufwirts gehen: vom «zoologischen Weltalter» zum materiarchalischen
als Ubergangsstufe, und zuhdchst zum patriarchalischen. Mit Beharrlichkeit
und priesterlicher Sprachgewalt stellt Bachofen diesen Stufenweg dar. Ziel
und Zweck seiner Forschung ist die ethische und seelische Erneuerung der
Menschheit. In der Urhorde entdeckt er den «ewigen Keim»: «Die Liebe
der Mutter zu den Geburten setzt sich fort in der Liebe der Geburten unter-
einander.» Die «g6ttliche Mutterliebe » sieht er in den rohesten Zustinden als
«die einzige Trigerin des Friedens, der Ordnung, der Gerechtigkeit ... den
ersten und einzigen Mittelpunkt einer werdenden Gesittung». Als die Haupt-
triebkraft der menschlichen Entwicklung bezeichnet Bachofen den «unserem
Geschlechte angeborenen Veredlungstrieb»: « Wirkungslos bleibt selbst der
Druck des Elendes, das die Zustinde der Wildheit belastet, ohne jenen die
menschliche Natur auszeichnenden Hang nach steter Vervollkommnung. »

Vom Idyll in Typee bleibt ein « Tatsachenkern » iibrig, der durch die erwihnte
Expedition bestitigt worden ist. Es 148t sich aus Melvilles Darstellung ein
zutreffendes Bild der polynesischen Kultur gewinnen, die sich auf den Mar-
quesas erhalten. Bachofen hat sich also nicht auf einen unzuverlissigen Zeugen
gestiitzt, obwohl Melville schreibt, daf er sich kaum die Religion des Tales
erkliren konne. Bachofen iiberging den Kannibalismus, zu dessen Augen-
zeugen Melville gehort: « Welch furchtbare Gedanken dringten sich mir auf!»
Das Schreckenserlebnis am Kannibalenfest zeichnet er mit drastischen Stri-
chen. Es diirfte sich, wie heute angenommen wird, noch um den letzten Rest
eines «ritualen Kannibalismus» gehandelt haben, der an den Leichen der
Feinde ausgefithrt wurde.

Von der Anprangetung der christlichen Missionstitigkeit mit ihren unheil-
vollen Begleiterscheinungen in 7ype¢ erwihnt Bachofen kein Wort. « Ungliick-
liches Volk!» schreibt Melville, «mich schaudert, wenn ich daran denke,
welchen Wandel ein paar Jahre in sein paradiesisches Tal bringen werden ..
Die Anteilnahme, die ihm das Christentum entgegenbringt, hat sich — leider!
— in zu vielem als ihr todliches Verderben erwiesen. » Melville, ein grimmiger
Ankliger, ruft: «Zivilisiert die Wilden, aber bringt ihnen die Segnungen und
nicht die Ubel der Zivilisation. Vernichtet das Heidentum, aber nicht dadurch,
daf} ihr die Heiden vernichtet.»

1131



Einfliisse Rousseaus

Der Traum vom «Tal der Gliickseligkeit» geht immer wieder durch die
spitere Dichtung Melvilles. In Moby Dick steht: «So wie der schreckener-
regende Ozean das griine Land umgibt, so liegt in der Seele des Menschen
eine Insel Tahiti voll Frieden und Freude, umgeben vom Grauen vor dem
halbunerkannten Leben.» In der Erzidhlung Benito Cereno (1855) entwirft er
aber in der Gestalt eines Schwarzen das Symbol des Urbosen — dhnlich dem
teuflischen Aaron in Shakespeares Titus Andronicus. Der Glaube an die ur-
spriungliche Giite des Menschen ist bei Melville erschiittert.

Die Annahme, der Amerikaner sei von Rousseau zu seinem Sittengemilde
des polynesischen Lebens beeinfluit worden, ist berechtigt. Hat der junge
Dichter Rousseaus Frithschrift De L’inégalité gelesen? In dieser Schrift stellt
Rousseau anthropologische und ethnologische Untersuchungen i{iber den
Naturzustand des Menschen an. Eingangs hilt er fest: « Je fleiBiger wir {iber
den Menschen nachdenken, um so weniger vermégen wir ihn zu erkennen. »
Das Ziel erscheint kaum erreichbar: «in der gegenwirtigen Natur des Men-
schen das Utrspriingliche vom Kiinstlichen zu unterscheiden und einen Zu-
stand zu ergriinden, der nicht mehr besteht, vielleicht niemals bestanden hat,
und wahrscheinlich auch nie mehr bestehen wird.» Das beriichtigte Wort
«Retournons 2 la nature» scheint kaum von Rousseau zu stammen. Rousseau
geht von dem packenden Vergleich aus: «Wie die Bildsiule des Glaukos
durch die Zeit, das Meer und die ungestiimen Witterungseinfliisse so sehr
entstellt worden ist, daB3 sie eher einem wilden Tier als einem Gott ihnlich
sah, so hat sich die menschliche Seele im SchoBe der Gesellschaft gewandelt . . .
statt jener himmlischen und majestitischen Einfalt, die der Schépfer der
menschlichen Seele eingeprigt hat, findet man nichts als den hilichen Gegen-
satz zwischen einer Leidenschaft, die sich verniinftig diinkt, und einem irren
Verstand. » Rousseau sieht die «Maxime der natiirlichen Giite» sich trotz
aller Sittenverderbnis als ein ethisches Gesetz in der Entwicklung der Mensch-
heit auswirken. Widersinnig ist ihm die Vorstellung: «die Wilden hitten im
dauernden Kampf auf Leben und Tod gestanden, um ihre tierischen Begierden
zu stillen». Er ist der Auffassung, «dal der Wilde, der in den Wildern umher-
geirrt, weniger Leidenschaften unterworfen war», und er folgert: «Als die
Gleichheit einmal durchbrochen, entstand die schrecklichste Unordnung.»
Das «natiirliche Mitleid und die Stimme der Gerechtigkeit» wurden unter-
driickt. Die weitere Machtentwicklung zeigte verheerende Folgen: «Daher
kam es zu Kriegen zwischen den Vélkern, zu Schlachten, Mord und Repressa-
lien, welche die Natur schaudern machen und die Vernunft entsetzen. Die
rechtschaffensten Menschen halten es fiir ihre Pflicht, ihresgleichen zu téten.
Die Menschen brachten sich zu Tausenden um, ohne zu wissen, warum. In
einer Schlacht wurden an einem Tag mehr Morde begangen, bei der Ein-

1132



nahme einer einzigen Stadt mehr Greuel veriibt, als im Naturzustande in
Jahrhunderten auf dem ganzen Erdkreis vorgekommen sind.» Schon in
dieser Frithschrift stellt Rousseau die These auf: «dal der Mensch gut aus
den Hinden des Schopfers hervorgegangen.» Diese These ist eine christliche
Herzensangelegenheit! Rousseau berithrt auch die Frage der Heidenmission
und glaubt nicht an einen wirklichen Erfolg. Er verwahrt sich gegen den
Vorwurf: «wieder in die Wilder zuriickzukehren und dort wie die Biren zu
leben. » Er stellt den Naturzustand nicht iiber den Gesellschaftszustand, son-
dern er will dem Menschen seine wahre Natur zeigen und jhn auf ein men-
schenwiirdiges Dasein hinfithren. Rousseau glaubt an eine hohere Entwick-
lung: «Der Mensch unterscheidet sich vom Tiere durch die Fahigkeit, sich
zu vervollkommnen.» Sein Ruf: «Geht in die Wilder, um dort die Laster
curer Zeitgenossen nicht mehr zu sehen und schlieBlich zu vergessen», kommt
aus einem vom Grauen vor der Zukunft erfiillten Herzen. Sein Appell wendet
sich an die Menschen, «die davon iberzeugt sind, daB die Stimme Gottes
die ganze Menschheit zu den Erkenntnissen und zur Gliickseligkeit himm-
lischer Geister bestimmt hat ».

Der Romantiker Bachofen diirfte den gewaltigen Impuls Rousseauscher
Ideen verspiirt haben, wenn auch sein Konservatismus aller Aufklirung
abhold war. In der Schilderung der Campania stellt er eine Riickschau auf die
«goldenen Zeiten Italiens» an und beklagt den Untergang der «herrlichen
Haine». Sein Landschaftsgemilde gemahnt an die Natur-Epik Fenimore
Coopers, des Vorbilds Melvilles, und an Tocquevilles Reisen in die ameri-
kanischen Urwilder. In den Aufzeichnungen Griechische Reise (1851) geht
Bachofen den Betrachtungen nach: « Wie toricht ist es doch, die Fortschritte
unserer abendlindischen Kultur so hoch, und die Volker, die ihrer teilhaftig
sind, so gliicklich zu preisen! Ist es nicht alles mehr Schein als Wesen, mehr
Trug als Wahrheit? ... Wie hdufig mufl man horen: durch den riesenmiBigen
Fortschritt der technischen Fertigkeiten werde der Mensch zu der Hoffnung
berechtigt, zuletzt noch ganz der Natur zu gebieten. Aber statt ihr Meister,
werden wir mit jedem Tage mehr ihr Sklave. Wie viel freier ist nicht das
Geschlecht, unter dem ich heute ruhe, als das unsrige? Wie es mit der Sonne
sein Tagewerk beschlieBt, so erhebt es sich morgen wieder mit ihr, und all
sein Leben und Treiben wird durch die vollkommenste Harmonie mit den
Geboten der Natur geleitet.» An gleicher Stelle erzihlt Bachofen von einem
jungen, schongewachsenen Burschen, der neben den Pferden einherschritt:
«Ich hatte meine Freude daran, an diesem Gebilde die Glorie der mensch-
lichen Gestalt und das Gleichgewicht aller Krifte in ihrer vollkommenen
Entwicklung zu bekennen. Das gibt die Natur nur denen, die ihr in allem
treu bleiben; es ist die Belohnung solcher Voélker, die noch nicht aus der
Harmonie der Schépfung gewichen sind. Wer kann die Werke unserer Zivili-
sation mit giinstigen Augen betrachten, nachdem er gesehen, welchen Preis

1133



sie uns gekostet.» Es ist der Harmonie-Gedanke, von dem Rousseau wie
auch Bachofen ausgehen, und den beide zum «Heil der Menschheit» zu
testigen bestrebt waren. Erstaunlich ist beim Basler Gelehrten seine Natur-
verbundenheit, die in der oberwihnten Campania-Schilderung wie auch in
seinem Reisebericht aus Griechenland von einer Art sympathetischem Ver-
hiltnis zur Schopfung zeugt und in einer wiirdevollen, das «Geprige der
Ewigkeit» tragenden Sprache ihren Ausdruck findet.

Mythen der Spitzeit

Bachofens Geschichtsvision geht aus vom «Baum der Erkenntnis des Guten
und Bésen» und sie dringt «hinab in die Zeiten des sinkenden Heidentums
und iiber diese hinaus in das neue Weltjahr, das Christi Menschwerdung
erofinet hat». Im Jahre 1859 — Melville stand zu dieser Zeit in der Verein-
samung und im Schweigen — schrieb Bachofen: «Neue Symbole und neue
Mythen erschafft die spitere Zeit keine. Dazu fehlt ihr die Jugendfrische der
ersten Existenz. Aber dem Schatze iberlieferter Darstellungen weill das
spitere, mehr auf sein Inneres gerichtete Menschengeschlecht eine neue, ver-
geistigte Bedeutung unterzulegen.» Hier schlieBt Bachofen an Plutarch an,
zu dessen eifrigen Lesern Rousseau und auch Melville geh6ren. Bachofens
Vision ist eine riickliufige: «Denn nur, weil wir tiberzeugt sind, daB jede
Zeit nach dem MaBe ihrer verschiedenen Kausalititen auch Verschiedenes
hervorbringt, und Nichts, was schon gewesen ist, je wieder sein kann, in dem
auch die Ursachen in gleichem Nexus sich nie zum zweiten Male zusammen-
finden, nur darum fihlen wir den Trieb, aus der Geschichte zu erfahren, was
die Menschheit einst war, was sie nicht mehr ist und in aller Zukunft nie
wieder werden kann.» In einer Zeit, welche die Religion als Anthropomor-
phismus abzuwerten begann, hilt Bachofen den glaubensvollen Gedanken
test: «Ist durch die anthropomorphe Gestaltung des Gottlichen der Himmel
auf die Erde herabgestiegen, so wird jetzt durch den Eintritt der Mythen in
die Mysterien die Erde wieder zum Himmel, das Menschliche wieder zum
Gottlichen zuriickgefiihrt. »

Es darf angenommen werden, da3 Bachofen dem «englischen Matrosen »
Herman Melville auf literarischem Gebiete nicht mehr begegnet ist. Und wenn
er doch in seine Werke, die nach 7ypee entstanden, hineingeschaut hitte?
Wiirde er sich nicht mit Unbehagen, ja mit Entsetzen abgewandt haben, so
wie er sich von Nietzsche distanzierte? Und Melville? Wenn Bachofens Werke
in englischer Sprache erschienen wiren? Hier konnte behauptet werden, dal3
der mit dem Gespiir fiir alles Geheimnisvolle ausgezeichnete Amerikaner sich
darauf gestiirzt hitte. Dies lieBe sich allein schon auf Grund des symbol-

1134



trichtigen, nach religiéser Erlésung ringenden, epischen Gedichtes Clare/ fiir
denkbar erachten, welches Melville 1876 privatim herausgab. Der Dichter hat
seine geistige Spannung nicht verloren und ist nicht, wie immer noch behaup-
tet wird, in sich selbst zusammengesunken. Dal sein Geist sich in gleicher
Stirke, Ehrlichkeit und Beharrlichkeit erhielt, zeigt die posthum erschienene
Erzihlung Billy Budd, welche er wenige Monate vor seinem Tode nieder-
schrieb. Der Zustand des Schweigens, in dem Melville jahrelang verhartte,
ist jenem zu vergleichen, den der Mystiker Jakob Bohme «der Seelen Ent-
setzung vor dem dunkelen Abgrund» nennt. Melvilles Dichterexistenz ist
selbst zu einem furchtbaren Epos geworden. Seine Dichtung ist eine Summa
seelischer Erschiitterungen und Verstrickungen; auch ihm stand, wie dem
Schiffskapitin Ahab in Moby Dick, das Symbol «der Kreuzigung im Gesicht».

Setzen wir den Fall: Bachofen hitte die Werke Melvilles in die Hand
bekommen. Auf jeder Seite wiren ihm die Symbole der Alten und der Neuen
Welt, ihre Mysterien und Mythen ins Auge gesprungen. Und er hitte in
Moby Dick gelesen:

«Wir triumen von fernen Mysterien ... Zweifel an allen Dingen ist irdisch, aber die
unmittelbare Wahrnehmung einiger Dinge ist himmlisch ... Oh, Pythagoras, der du im
schonen Griechenland vor zweitausend Jahren gestotben, so gut, so weise, so mild ... Ich
glaube, daB allen Dingen eine geheime Bedeutung innewohnt, sonst wiren sie von geringem
Wert ... Alle sichtbaren Dinge sind nur Masken aus Pappe ... dann kommt etwas Unbe-
kanntes, aber tief Verniinftiges hinter der unverniinftigen Maske hervor ... Ach, wenn
doch Paulus kime und Wind in meine Windstille brichte ... »

Auch dem Tanaquil-Mythos wire Bachofen begegnet: Aber der Adler
bringt den Hut nicht mehr zuriick, sondern er liBit ihn ins Meer versinken.
Die Augurienlehre wird von Melville in seinem Meeresepos mehrmals ange-
deutet. Einem gefangenen Albatros hingt der Kapitin ein Tifelchen an den
Hals, worauf Tag und Ort des Schiffes verzeichnet sind, und a3t ihn wieder
fliegen: «Und ich zweifle nicht, daB diese Post, obwohl fiir Menschen be-
stimmt, im Himmel ankam. Denn mir schien, der weile Vogel floge nur von
dannen, um sich mit den fligelentfaltenden, Gott anrufenden und anbetenden
Cherubinen zu vereinigen.» Melvilles Sinn fiir das Sakrale und Numinose
erweist sich aus der Beschreibung dieses Vogels:

«In kurzen Pausen wolbte er seine Erzengelschwingen, als ob er eine heilige Arche
beschirmen wollte. Das Schlagen seiner Fliigel lief seinen ganzen Korper auf wunderbare
Weise erbeben. Obgleich unvetrletzt, stieB er seine Schreie aus wie eines Konigs Geist in
iibernatiirlicher Not. Durch seine unbeschreiblich fremden Augen blickte ich, so schien es
mif, in Geheimnisse, die an das Gottliche rithrten. Und ich beugte mich vot ihm wie Abraham
vor dem Engel. Inmitten jener fiir immer verfluchten Gewiisset, angesichts des weien
Dings, dessen Fligel so weill und michtig waren, vetloren sich die elenden, verworrenen
Erinnerungen an Traditionen und Stidte fiir eine Weile vollig aus meinem Sinn. »

1135



An den SchluB3 von Moby Dick setzt Melville das Symbol der Raubméve,
deren einer Fliigel an den Mast genagelt wird: «Der Vogel streckte den Schna-
bel zum Himmel empor und stieB Erzengelschreie aus. Sein Koérper, ganz
vom Flaggentuch umschlungen, versank mit dem Schiff, das, gleich Satanas,
nicht in die Holle fahren wollte, ohne ein Stiick Himmel mit sich hinab-
zureillen. »

In der Griechischen Reise macht Bachofen beim Anblick zweier Adler,
welche «in gemessener Ruhe gewaltige Kreise beschrieben», die Notiz:

«Ist unserem BewuBtsein auch der Glaube fremd, daBl der Vogel Fittige ein Gott in
Bewegung setzt und regiert, so machte mir jene Erscheinung doch die Méglichkeit eines
solchen Glaubens recht klar und in eignem Busen vernehmlich, was die Brust des beobach-
tenden Sehers in der Stille seines erthabenen Templum bewegen mochte. Die Augurienlehre
ruht mit der Symbolik auf gleicher Grundlage. Es ist beides Offenbarung der Gottheit durch
die Dinge der Natur. Ein Glaube, der aus der iltesten Zeit der Menschheit stammt, wo
dieses hochste der irdischen Geschopfe sich selbst noch in der vollsten Harmonie der ganzen
iibrigen Schopfung fiihlte, und, sich seines gleichen Utsprungs mit ihr bewuBt, die stille
Sprache ihrer Formen, und der Bewegung, die in ihr herrscht, ahnungsvoll zu etfassen
wuBlte. Es ist kein System des Betrugs, oder kiinstlichen Verbindung und Willkiit, jenes
System der Augurien ... Es ist die Ubetlieferung eines Menschengeschlechts, das in der
Natur lebte, mit iht dachte und fiihlte, und nach ihrem Vorbild sein Leben, seinen Glauben,
selbst sein Recht sich gestaltete. Welch ein Sprung von jenem Geschlecht zu dem heutigen! »

In Moby Dick, dem frauen- und mutterlosen Epos erscheint das Symbol
der Mutterliebe noch gleichsam am Rande: Es ist ein Schiff, die «Rahel»,
die um ihre im Kampf mit dem Weien Wal, der Inkarnation des Bosen,
verlorenen Kinder weint. In der Geschichte vom Weilen Wal, der Mythe
eines chaotisch-katastrophalen Weltbilds, ist ein Hauptsymbol die Harpune.
Ihre StoBkraft geht hinab. Die Meeresoberfliche ist Sinnbild des Truges,
unter ihr lauert der Haifisch als Symbol. In der Unsterblichkeitslehre (1867)
verfolgt Bachofen das «Gliick des reinen ozeanischen Seelenlebens», die
«Fiktion eines meergekiihlten Seligengestades», aber er kennt auch die Kehr-
seite: «Das schuldlose Naturparadies wird zum Schauplatz eines erhitzten
Tigerlebens, das in der Befriedigung seiner unersittlichen Lust die hochste
Gliickseligkeit erblickt.» In der Mythologie, die Melville schuf, tiberwiegt
die «dunkle Seite». Nur noch die Spitze des «Orphischen Eies» ist hell
geblieben. Die Atmosphire vertritt bei Melville, im Gegensatz zum grauen-
erregenden minnlichen Ozean, das milde weibliche Element: «Ihr freund-
lichen Michte der Luft!» Sie versuchen, ein bdses Geschick abzuwenden.
Ahab hebt «den zersplitterten Helm seiner Stirne dem lieblichen Midchen-
antlitz des Himmels zu.» «Kindliches, ewig unschuldiges Himmelsblau,
beschwingte Genien des Himmels und der Luft, die ihr rings um uns her
unsichtbar dahinweht ...» Wie Homer besingt Melville die wolkenlose,
heitere Himmelsbliue: «Es weht ein milder, milder Wind und mild blickt
auch der Himmel. »

1136



Der dunkle Geist

Der dunkle Geist hat sich in Melville sein unheimlichstes Auge geschaffen.
Das Mysterium wird zum Monstrum. — Die Dichter, die Melville las, brachte
er unter seinen symbolischen Verschluf3: «Bist du in Dante vertieft, so begeg-
net dir der Teufel; liesest du in Jesaias, so sind es die Erzengel.» Besonders
sein Verhiltnis zu Dante ist seltsam: «Die Stunde sei verflucht, da ich in
Dante las.» Der finstere Florentiner ist der Dichter, «der einst sein schau-
derndes Auge erstmals fir die ungeheuren Klippen und Schliinde des mensch-
lichen Ritseldaseins und Elends geoffnet hatte.» Die Farbtone des Paurgatorio
und die himmlischen Melodien des Paradiso rauschen in unerreichbarer Hohe
iiber ihn dahin. Ahnlich ist Melvilles Stellung zu Plato, dessen Mythopoesie
den jungen Matrosen auf dem Ausguck des Mastes in einen rauschartigen
Zustand versetzt: «In der blendenden Kadenz von Wogen und Gedanken
verlor er das BewuBtsein seiner selbst. Er nahm die geheimnisvolle Tiefe des
Ozeans als wirkliches Bild seiner tiefen, blauen, unermeBlichen Seele, Mensch
und Natur verwechselnd.» Melville zweifelt, ob es nur eine Offenbarung
durch die Ideen der Denker gibt oder ob eine solche auf aulergewdhnlichem
Wege unmittelbar von oben herab gekommen sei. Plato ist ihm der urlistigste
aller theologisierenden Dichter: «Wie viele mégen in Platos Honighaupt
versunken und eines siiBen Todes darin umgekommen sein!»

Der Roman Pierre beginnt mit einer entziickenden Liebesgeschichte.
Mutter und Geliebte stehen gleichsam im heiligen Friihlicht der aufbrechen-
den Seele. Der Dichter sucht sogar nach einer Rechtsgiiltigkeit seiner Liebes-
gefithle: «Unser salisches Recht schreibt vor, allen Frauen ganz allgemein
Ehre zu erweisen.» Es ist ein sonderbarer Zufall, daB Bachofen 1870 auf die
Lex salica stiel und darin «zu seiner Uberraschung in einigen bis dahin wenig
untersuchten Stellen das Vorherrschen des miitterlichen Princips» entdeckte.
Ist ihm Melville zuvorgekommen? In Pierre gehen dann Mutter- und Vater-
symbol in Triimmer. Inzestmotiv, Schicksalsverflechtung und Zwangsvor-
stellungen iiberstiirzen einander bis zum furchtbaren Ende. Uber alle diese
Verworrenheiten versucht sich die reine, leidende Seele des Dichters in licht-
vollen Augenblicken aufzuschwingen. Das Verhingnis aber ist unabwend-
bar: «Tief, tief und tiefer und immer tiefer miissen wir bohren, wenn wir des
Menschen Herz ergriinden wollen. Der Abstieg in seine Schliinde ist wie eine
Wendeltreppe in einem Schacht ohne Ende, wo die Endlosigkeit nur verbor-
gen ist durch die Spiralenform der Treppe und die Finsternis des Schachtes. »
Die Aufl6sung der Seele gleicht dem Gang zur Unterwelt. Der Dichter steht
vor «Ritseln, die mit Ritseln durchsetzt waren, und Ritseln, die Ritseln
auswichen». Surrealistische Bilder der Angst streichen schattenhaft voriiber:
«Er spiirte, was er einst immer fiir festen Grund und Boden wahrer Wirk-
lichkeit gehalten, von beflaggten Armeen vermummter Phantome iiberrum-

1137



pelt, die aus ganzen Geschwadern von Geisterschiffen in seine Seele einge-
brochen waren.» Und doch heil3t es wieder: «Er schien zu ahnen, da3 im
tiefsten Seelengrunde eine schrankenlose, unbestimmte, aber mégliche Glau-
benskraft verborgen ruhe, die noch im Zusammenbruch allen vererbten
Glaubens und durch die Umstinde bedingter Vorurteile michtig war. Nicht
vollstindig, das fithlte er deutlich, war seine Seele in Auflésung begriffen. »
Pierre, in dem sich der Dichter selbst darstellt, befindet sich in einer Art
Schreckneurose. Die «Engelsbotschaft» findet kein Gehér mehr, selbst die
Bergpredigt, «das grof3te wirkliche Wunder aller Religionen», vermag nicht
dariiber hinwegzutiuschen, daB die Welt «regelrecht und absolut verlogen
ist». Der Dichter opfert seine geistige Existenz im Teufelskreis eines unge-
heuren, erbarmungslosen Mechanismus, in welchem es keine heilige Ordnung
und keinen heiligen Einklang aller Wesen mehr zu geben scheint. Die Gedan-
kenkreise von Hell und Dunkel, Zeit und Ewigkeit, Leben und Tod, Gut
und Bose, Schuld und Siihne, von Traum und Wirklichkeit wickeln sich in
Melvilles Seele ab. Der Dichter schreibt, dal er «beruflich mit Mystik und
Mysterien zu tun» habe und doch «ein Zweifler in allen angebotenen Tiefen
wurde, wihrend man gewdhnlich das Gegenteil erwartet». «Denn wer so
praktisch und griindlich mit Mystik und Mysterien vertraut ist», schlieBt er
wieder, «ist oft mehr als jemand sonst geneigt, solche Dinge bei andern als
betriigerischen Schwindel anzusehen.» Er weist hin auf «die Priester der
Eleusinischen Religion in ihrem 4ufleren Leben». Nach einer mystischen
Elevation: «Schweigen ist die umfassende Weihe des Alls ... Schweigen ist
die alleinige Stimme unseres Gottes» erfolgt die Peripetie: «Diese Welt ist
eine Lige.» In einem Aufsatz schrieb Melville: «Denn in dieser Welt der
Liige ist die Wahrheit gezwungen zu flichen gleich wie die erschreckte weille
Hindin im Waldbezirk, und nur in flichtigen, listigen Augenblicken offen-
bart sie sich.» — Der Amerikaner war ein Schopenhauer-Leser!

Melvilles furchtbare Traumgebilde, aus Disternis und Schwermut gewo-
ben, kennzeichnen ihn als Triger der «harten Melancholei», wo «ein jedes
Leben sich in der Angst urstindet, als in einem Gift, das ein Sterben ist ...
denn ohne Angst oder Gift ist kein Leben» (Jakob Béhme). Melville ist der
Sucher und Frager, den alles, was er fand, wieder in neue Zweifel stiirzt und,
«inmitten der unermeBlichen Geheimnisse der Dinge» seine eigenen Zweifel
bezweifelt. Der Dichter ist sich seines «seelischen Widerspruchs » mit sich und
der Welt bewuBt: das grausame Schicksal eines ruhelosen Rebellen, der «teil
hat an der unentwirrbaren Unerforschlichkeit Gottes». Der Weg zu Gott
geht selbst durch die Gottvetlassenheit. In Pierre steht: « Wir werden sehen,
ob dieses licherliche lateinische Spriichlein wirklich so daneben geht: Nemo
contra Deum nisi Deus ipse.» Instinktiv spiirt der Amerikaner, da3 Goethe,
der alles spekulative Eindringen in das Unerforschliche als gefihrlich und
nutzlos betrachtet, mit diesem lateinischen Spruch die Tiefe des Geheimnisses

1138



mit einem neuen Geheimnis bezeichnet. Es war Melville furchtbar, an einen
Gott zu glauben, aber noch furchtbarer, an keinen Gott glauben zu kénnen.
Er findet keinen Ausgleich, das Hollische dieser Welt mit der Giite Gottes
zu vereinbaren. Selbst sein letztes Symbol, das er in Billy Budd hinter dem
regungslos von der Rahe hingenden Leichnam des Matrosen aufleuchten
lifit: «In sanfter Glorie, als erscheine in mystischer Vision das Lamm Gottes
am Himmel» — kénnte nur ein meteorologischer Zufall im Wolkenvlies sein
und nicht jene Erscheinung, welche die Offenbarung als «Leuchte der Seligen»
verheiBt. Schon in Moby Dick stellt Melville die Frage, warum die WeiGe
«letztes Symbol geistiger Dinge, ja, der Schleier der christlichen Gottheit ist,
und gleichzeitig das Grauen vor den Dingen, vor denen den Menschen am
meisten graut, maBlos iibersteigert ». Die Weile wird zur «farblosen Allfarbe»
der Gottlosigkeit und der Vernichtung. Das weite Leichentuch der See rollt
iiber den gihnenden Schlund, welcher Ahab und sein Schiff verschlungen.

Seilflechter und Weber

Bachofen erklirt in der Grabersymbolik (1859) das Bild von Oknos, dem Seil-
flechter: Das Symbol «des hoffnungslosen Lebens und der ebenso hoftnungs-
losen Zukunft derer, welche die Wohltat der Mysterien von sich stoBen und
dem stofflichen Dasein anheimfallen». Bachofen sucht nach einer «hdhern
Losung », denn «der Schrecken der Unterwelt verlangt Versohnung, die Ver-
zweiflung Beruhigung, der MiBton eine auflésende Harmonie». Im «hoheren
Mysteriengedanken, dem sich die Darstellung der unterweltlichen Qualen und
Schrecken unterordnet », sieht der Symbolhiiter «eine Rettung aus den Hin-
den jener finstern Michte, die mit nie endender Pein den Sterblichen schrek-
ken. Wer durch die Weihe der Mysterien sich den Gott zum Fiihrer wihlt,
der hat nicht nur auf der stiirmischen See, sondern auch im Tode den Sieg
iiber sie davongetragen». In der Unsterblichkeitslebre schreibt Bachofen: « Nicht
zerrissen ist der Faden, an dem die Personlichkeit ins Endliche herabsteigt,
immer hilt die Gottheit die Kreatur in ihrem Kernpunkte enge mit sich
verbunden.» Bachofens konstanter Zielgedanke ist: Aus den Niederungen
des Stoffes steigt der Mensch empor zu der Hohe des reinen geistigen Lichts.

Ein dem antiken seilflechtenden Oknos dhnliches Sinnbild entwirft Melville
im Moby-Dick-Kapitel Die Mattenweber: Der Mensch sitzt «gleichsam am
Webstuhl der Zeit» und ist selbst das Weberschiffchen, das «mechanisch»
am Schicksal webt. Die Kette der Notwendigkeit ist von ihrem endgtltigen
Verlauf nicht abzubringen; der freie Wille vermag das Schiffchen zwischen
die Fiden zu treiben; dem Zufall gelingt es, den letzten gestaltenden Ein-

1139



schlag auf das Geschehen zu fithren. Wie Faust geht Melville in Pierre «den
Weg ans Unerbetene». Wenn Goethe auch sagt: «Im Finstern sind Mysterien
zu Haus», so findet Faust doch auf dem «Gang zu den Miittern » ein «hoéheres
Geheimnis» — das ewige Spiel der Metamorphosen — «Des ewigen Sinnes
ewige Unterhaltung». In Pierre steht: «Eine bodenlose, unaussprechliche
Traurigkeit erfiillt mich. Jetzt laB ich alle scherzhaften oder gelassenen Masken
und alle philosophischen Phrasen fallen. Ich bekenne mich als Bruder des
ErdenkloBes, als Kind der uranfinglichen Finsternis. Hoffnungslosigkeit und
Verzweiflung hingen tiber mir wie Bahrtuch iiber Bahrtuch.» In symboli-
schen Gestalten, die immer wieder absinken, wird in Clare/ das Ringen nach
Licht und Wahrheit dargestellt. (Das Epos Clare/ ist die geistige Frucht einer
Reise Melvilles ins Heilige Land — 1856/57.) Alle Konfessionen und philo-
sophischen Systeme, die Bibel und die antiken religisen Vorstellungen, Plato,
Plotin und Augustinus werden in Betracht gezogen, doch keine Symbol-
gestalt findet Ruhe und Rundung. Das Problem des Bosen, in das sich Melville
verbissen, ist unlosbar. Er schreibt: «Die Essenz von allem Guten und Bésen
ist in uns, nicht auBer uns.» Die Frage: Unde malum hat dieses Dichterherz
fast zerrissen. Das zum Formelkram erstarrte Christentum hat nach Melville
seine Heilkraft verloren. Die eigenen Symbolgestalten haben dem Dichter,
so mochte man sagen, das Herzblut ausgesogen. Unerbittlich bleibt die Para-
doxie. Moby Dick ist die Gleichnisdichtung einer geingstigten Seele. In der
mit Symbolen vollgestopften Predigt iiber den biblischen Jonas wird ver-
sucht, den Menschen betend in die Bewegung zu Gott einzufithren. Der «vor
Gott Fliichtende» wird wieder an das Ufer seiner Bestimmung ausgespieen.
«Gottesglaube », sagt Melville, «wird solange fiir die Menschen da sein, wie
sie in seinen Werken noch Spuren von ihm in ihnen zu sehen glauben. Und
selbst, wenn einmal det Beweis der Nichtexistenz Gottes erbracht wiirde, so
wiirde der Geist doch umherspuken und konnte keine Ruhe finden.» Seine
Symbolik wird zu einer Art seelischer Selbstzersetzung. Schwermut war der
Preis, den Melville bezahlen muBte, daB3 er so tief ins Unergriindliche hinab-
gestiegen, um gegen die Entseelung des Daseins zu kimpfen. Und so sagt er
von sich: «Obgleich ich die Evangelien dieses Jahrhunderts schrieb, werde
ich in der Gosse sterben. »

Melville ist ein Mystiker genannt worden. Eine solche Bezeichnung diirfte
allein schon wegen seines konstanten Skeptizismus nicht zutreffend sein. Er
weill um die Mystik und spricht von «mystischen Stimmungen», die ihn in
Nihe jener seelischen Grenzgebiete brachten, von denen aus die echten
Mystiker zum «Durchbruch ins Géttliche» gekommen sein sollen. Der
Dichter kennzeichnet sich selbst: «Ein wildes, mystisches, sympathetisches
Gefiihl war in mir.» Auch Bachofen ist kein Mystiker. Er kann zu den «Ein-
geweihten» gezihlt werden, welche, nach seiner eigenen Aussage, «zu den
Kriften des Alls in Beziehungen der Freundschaft und Ehrfurcht» stehen.

1140



Suchen nach Gott

Der sich zum kirchlichen Christentum bekennende Bachofen betrachtet die
Mysterien «mit jener Hochachtung, welche ein ernstliches Suchen nach Gott
bei aller Hiilflosigkeit des Standpunktes stets erregt». Die Religionshistorie
wird ihm zur «Geschichte des menschlichen Geistes auf dem Gebiete der
Gottesbetrachtung ». Wenn Bachofen einmal sagt: «Nimm die Gottheit, wie
du willst. Sie bleibt immer anonym», hilt er doch fest am Offenbarungs-
glauben: «Der Anfang ruht in Gott und einer ersten reinen Verkiindigung.»
Die Mythen sieht Bachofen als «Bilder und Schatten hoherer Gedanken, die
durch das Ritselhafte selbst eine tiefere Ehrfurcht einprigen». Im Kreis-
symbol erblickt er das «Zeichen der Leben und Tod in sich schlieBenden
Naturkraft»: «Den Umschwung der sichtbaren Schopfung» und das «ewige
Zuriickkehren der Schopfung auf sich selbst, jenes Ineinanderruhen von Ende
und Anfang». Der Kreis wird «zum Ausdruck des Fatums oder des hochsten
alles Leben beherrschenden Naturgesetzes, vor welchem auch die Gotter sich
beugen». In dem Wechsel der Erscheinungen hat die unsterbliche Seele des
Menschen den Vorzug, «das ewig Unwandelbare» wahrnehmen zu kénnen,
wihrend «die Versinkung in der Sinnenwelt nur Tiuschung und Verzweif-
lung zuriickliBt». «Das ruhende Symbol und die mythische Entfaltung des-
selben» erwecken «héhere Hofflnungen»; und Bachofen prigt die feietlichen
Sitze: «Symbole entfithren den Geist iiber die Grenzen der endlichen, wer-
denden in das Reich der unendlichen, seienden Welt. Sie erregen Ahnungen,
sind Zeichen des Unsagbaren ...» — In Moby Dick steht: «Die wunder-
barsten Dinge sind immer unsagbar. » Fast im gleichen Jahr schrieb Bachofen:
«Das Beste von allem, was wir empfinden und fiithlen, ist geradezu unsagbar. »
«Wie ein flichtiges Traumbild» sieht Bachofen das Leben vortberziehen;
und Melville: «Alles ist ein Traum. Wir triumen, daB wir triumen, wir
traumten. »

Melville ist der Wanderer im Land der Schatten und der Triume. Uberall
um ihn ist Mysterium. Der Dichter versucht immer wieder den Transzen-
dentalismus zu #berspringen, um das Mysterium zu durchbrechen. Sein
Wissenstrieb jagt nach dem Wesen der Dinge. Er rastet nicht beim Bild, das
der Mythus gibt, sondern et sucht das Urbild, welches iiber allem Wechsel der
stofflichen Dinge steht. Auf der einen Seite seines «Traumschiffes» zieht er
«Lockes Kopf, auf der andern den Kopf Kants» empor. Aber «das Ding an
sich» bleibt ein Ritsel. Der Geist der Unruhe zerstort ihm den Frieden seiner
Seele und treibt ihn ins Ungewisse des Nichtwissenkénnens hinab. In Pierre
kommt er zu dem «erschreckenden Ergebnis»: «daf schlieBlich das, was man
so begeistert als den Fortschritt des Geistes feiert, nimlich das Eindringen
der Wahrheit in das Reich des Irrtums, was von Optimisten immer als das
eine Grundideal geriihmt wird, ein Ideal, das man als den groBten anerkannten

1141



Segen fir die Welt erflehen miisse; jeder denkende Mensch muf frither oder
spater einmal erschrocken vor dem Gedanken gestanden haben, daB} wohl
doch ein furchtbarer Irrtum darin stecken misse, da ja die ganze Menschheit
niemals als gesamte Herde der Wahrheit niher kommt. Das tun nur hie und
da einzelne wenige, und wihrend sie vorwirtsdringen, lassen sie die iibrigen
hinter sich». Dann sidgt sich Melville den Ast, auf dem er zu sitzen vermeint,
selbst ab: «Plato und Spinoza und Goethe und viele andere mehr gehoren
zu dieser Gilde der Selbstbetriiger.» Und zu ihnen zihlt er auch die Trans-
zendentalisten, «deren verichtlicher Jargon immer noch die Buntscheckigkeit
ihrer griechischen und deutschen neuplatonischen Vorbilder verrit». Sie alle
behaupten, von Gott «auf geheimnisvolle Weise Antwort erhalten zu haben ».
Er findet keinen Ausweg aus dem Dilemma von Glauben und Wissen. Die
Empirie, welche dem Menschen allein einige Sicherheit zu geben scheint, will
er auf ein Gebiet iibertragen, das nur auf den Fligeln der Imagination zu
erreichen ist. Melville zweifelt dann wieder, dafl die Dichtung ewige Werte
zu schaffen vermége und daB die Platonische Ideenlehre dem ethisch religitsen
Ringen der Menschheit eine Fithrung sein konne. Das «Schiff der Seele»
sinkt und steigt im Wogengang der wilden See. «Doch malt ihm seine hohe
Intuition auch die sonnigen Seligkeiten der géttlichen Wahrheiten und Tugend
vor Augen, die, zwar ewig von den dichten Nebeln der Erde verhiillt, schlief3-
lich doch in ungebrochenem Glanze leuchten.» Diese Bilder der Erhebung
und Erleuchtung sind in Melvilles Dichtung von bestrickendem Zauber. —
Das Ungetiim des Weilen Wals versinnbildlicht die bose Materie (materia
mala) — der Dichter nennt ihn eine «Mauer», die erstirmt werden mufl —,
und zu diesem Kampfe holt er sich wieder das Ristzeug aus Neuplatonismus
und Gnosis.

Mag auch die intelligible Welt als Welt der Dichtung bezeichnet und in
sie auch Mythus und Symbole einbezogen werden, so trigt sie doch in sich
den hohen Gedankenwert als eines gottlichen Ideals. Der Pessimist Melville
erhebt die furchtbarste Anklage gegen die Schrecken der Schopfung; doch
sein Skeptizismus untergriabt wieder den Pessimismus, und aus den Triimmern
beider erhebt sich der Glaube an eine «héhere Welt » — die innere Erfahrung
des Géottlichen. Das Wunder des Geistes 16st die Verkettung der Schrecken.
Vom grausen Untergang des Schiffs in Moby Dick bleibt die Rettungsboje —
ein Sarg — iibrig. Die «Rahel», noch immer auf der Suche nach ihren Kin-
dern, nimmt sie auf: «Nun hatte sie statt ihrer verschollenen Kinder eine
Waise gefunden. » Der Dichter entwindet sich einer infernalen Symbolik.

Melvilles tiefglaubige Natur offenbart sich in verhaltener Scheu: «Oh, daf3
der Glaube die Wirklichkeit auslésche und die Phantasie das Gedichtnis. Ich
sehe in die Tiefe und glaube.» Glaube und Dichtung halten sich immer an
Mythus und Symbol, um den «Kern aus der Ewigkeit» zu fassen. Sein schén-
stes Symbol schenkt uns Melville im kleinen Neger Pip. Pip, schon sein Name

1142



verrit ein dngstlich leises Pochen in der Schale des orphischen Eis, Pip sprang
bei der Waljagd vor Angst aus dem Boot und versank in die Tiefe des
Meeres. In wunderbare Tiefen sank er hinab, wo seltsame Schatten der Urwelt
hin und her glitten. Er sah die winzigen Korallentiere wimmeln, welche riesige
Gestirne aus dem Firmament des Wassers hoben. Pip sah, wie Gottes Ful}
den Webstuhl trat. Und er sprach mit Gott. Darum hielten ihn die Schiffer
fir wahnsinnig. Auf dem Vorderdeck des Schiffes schligt der Negerjunge
das Tamburin zu den gesegneten Liiften hinauf. Der Wahnsinnige spielt « mit
den Engeln die Priludien der Ewigkeit». « Hinde weg von so was Heiligem!»
sagt der tolle Ahab. Und Melville: «Des Menschen Wahnsinn ist des Himmels
Sinn. Wenn der Mensch allen sterblichen Verstand durchwandert hat, gelangt
er zuletzt zu dem himmlischen Gedanken, welcher dem Verstande t6richt und
widersinnig erscheint; und endlich fiihlt er sich von Wohl und Weh unange-
fochten und frei wie sein Gott.»

Von der orphisch-pythagoreischen Mysterienlehre ausgehend, beschreibt
Bachofen in der Unsterblichkeitslehre ein antikes Vasenbild, das den Auf-
stieg der Seelen aus dem Reich der Schatten ins Reich des Lichtes darstellt.
Er bricht in die Worte aus: «Alles ist Loblied und jauchzende Begeisterung,
alles Erhebung des Blickes zu reineren Welten, alles Triumph des seinen
Fesseln entronnenen Geistes.» Das tonerne Gefill wird zu einem tonenden:
«Alles ist Sprache, aber die Sprache des Mysteriums, welche, in die verschlos-
sene Form des Symbols sich einhiillend, weit mehr Gedanken erregt als dar-
stellt. » Die sakrale Grundidee der symbolischen Bildkreise erfassend, schreibt
der Gelehrte: «Das Entscheidende liegt in dem geistigen Gehalte und dieser
ist trotz der so iiberraschenden Mischung des hochsten Realismus mit dem
vollendeten Idealismus das Erhabenste, was der Mensch von sich aus zu
erreichen vermag.» Ein Hauptanliegen Bachofens, das allen seinen Werken
zugrunde liegt, ist ein einheitliches Welt- und Menschenleben umfassendes
Lehrgebiude, welches er aus den Uberlieferungen der Antike heraushebt:
«Die physische Kosmologie bildet die Grundlage, die Psychologie die mitt-
lere Stufe, die hochste entspricht dem ethischen Systeme, das wir als die
moralische Anwendung der kosmisch-psychischen Theorie bezeichnen.» Es
geht in seiner Forschung um die Wiedererweckung und Bewahrung eines
hoheren Bildes vom Menschen. In dieser Absicht betrieb Bachofen auch seine
ethnologischen Studien. Seine Anthropologie beginnt mit dem Menschen als
einem Geistwesen, das in Mythen und Symbolen zur Welt in uranfinglicher
Beziehung stand. Mit der Gewalt der Personlichkeit und als ein vom Gott-
lichen Durchténter eréffnet Bachofen den geistigen Gehalt des aus der Grabes-
stille gehobenen GefiBes: «Ganz im Ather heimisch, trinkt die kosmisch-
psychische Lehre, welche unsere Vase darstellt, nur himmlische Liifte, die der
schwiile Erdqualm nicht zu triiben vermag. Sie scheint zwar den Menschen
unter die blinde Gewalt des Naturfatums zu stellen, indem sie die Abhingig-

1143



keit seines Wesens von den groBen kosmischen Gewalten zur Grundlage
nahm. Aber dies Gesetz der Notwendigkeit beherrscht doch nur die beiden
tieferen Stufen seiner zusammengesetzten Natur, den Korper und die als
Seele bezeichnete animale Lebenshiille. Der dritte und hochste Bestandteil ist
ebenso erhaben iiber die willenlose Sphire des Kosmos als der géttliche Ather,
in dem sein Ursprung liegt. In dem Geiste besitzen wir also die Macht der
Selbstbestimmung gleich der Gottheit, aus der wir hervorgehen. Die Wahl
zwischen Gut und Bos gehort dem Menschen, weshalb er fiir jede Handlung
sich verantwortlich weil.» Aus dieser Betrachtung entspringt ein neuer
Antrieb «zu Kampf und Sieg» — eine geistige Metamorphose und Evolution:
«Nicht ruhiges Beharren und stumpfen Quietismus fordert er, sondern nie
rastende Gymnastik des Geistes, ein ewiges Ringen nach Vervollkommnung,
sei es auf dem moralischen, sei er auf dem intellektuellen Gebiete. Denn
dadurch, daB der Mensch in seiner dreifachen Zusammensetzung an allen
Elementen des Kosmos teilhat, daB3 ihn die Welt mit allen ihren Seiten bertihrt
und alle Gegensitze in ihm vereinigt, ist er auch in den Stand gesetzt, sie alle
zu fassen und zu ergriinden. »

Das Problem des Todes bildet den Angelpunkt in Bachofens und Melvilles
Denken und Dichten. Wie das Leben, ist auch der Tod ein Mysterium. Die
Betrachtungsweise Melvilles ist eine harte: die intellektuelle. O monstrum
vitae et mortis profunditas! Der « Weber-Gott» — ein Nachbild des Demiur-
gen — umwebt ein Riesenskelett mit Waldesgriin: «Leben verhiillt den Tod,
Tod vergittert das Leben.» Der Rhythmus in den Wortbedeutungen dringt
mit gespannten Fliigeln zum Aufschwung, aber das Mysterium wird tiber-
fragt und die singende Seele erdrosselt. «Ich bin auf der dunklen Seite der
Erde so weit gegangen, daB3 die andere, die helle, der Theorie nach nur wie
im Zwielicht erscheint.» Der Tod wird nicht zum Triumph des aus dem
Kerker des Leibes befreiten Geistes, sondern zu neuer Verkettung: «Der Tod
ist nur ein Stapellauf in die Regionen des Unbekannten. Er ist der erste Grufl
aller Moglichkeiten aus der unendlichen Ferne, dem wild Verworrenen, den
ewigen Wassern, dem Uferlosen.» In der Gestalt Bulkingtons versucht Mel-
ville die hohere Metamorphose: «Lieber untergehen in dréohnender Unend-
lichkeit, als ruhmlos auf den Strand geschleudert werden ... Ist der Todes-
kampf umsonst? Fal ein Herz, Bulkington! Ertrage ihn grimmig, du Halb-
gott! Aus der Schaumkrone deines Wellengrabes steigt steil deine Apotheose
empor.» Im Gegensatz zum apokalyptischen Todessprung riickt in der
Erzihlung Bartleby ein armseliges, hoffnungslos einsames Schreiberlein, das
Leben verneinend, von allem Irdischen ab: «Ich méchte lieber nicht.» Der
Himmel ist stumm {iber dem «Gemauer der Griber ».

Das orphische Ei deutet Bachofen als Symbol «des ewigen Wechsels zweier
Farben, der weillen des Lebens, der schwarzen des Todes. Nur durch die
gleiche Mischung beider wird der stofflichen Welt ihre Fortdauer gesichert.

1144



Ohne Tod ist keine Verjiingung moglich». Der Tod ist «der Gehilfe des
Lebens». In das Gewebe alles Lebendigen ist «der Faden des Todes mit
hineingewoben». Im Vergleich zum urlebendigen Symbol der « Weberin und
Naturmutter» erscheint Melvilles Begriff eines « Weber-Gottes» abstrakt, ja
widersinnig. Der «Doppelbeziehung» von Leben und Tod im kosmischen
Webeakt stellt Bachofen «die doppelte Manifestation der gottlichen Liebe:
Segen im Leben, Segen im Tode entgegen». In feietlicher Prosa gestaltet der
Gelehrte den Sinngehalt der Funerirsymbolik: «Unsicher, ein Wahn von
kurzer Dauer ist alles menschliche Gliick, ohne Wandel und Wanken nur
allein die gottliche Liebe. » Unter immer neuen Bildern sieht er «die Mutter-
liebe als den Hoffnungsanker des Menschen im letzten Sturme des Lebens»
dargestellt. Uber den Tod hinaus wirkt «die wunderbare Kraft der Mutter-
liebe». Aus «Todesnot» erlost der «verheiBungsvolle Liecbesgedanke»: «Es
gibt ein Erwachen aus dem Todesschlummer; es gibt eine Mutterliebe, mich-
tig genug, die Pforten der Unterwelt zu 6ffnen; es gibt eine Wiedergeburt zu
neuer Jugendbliite im Lichtreiche der beschwingten Wesen.» Der «Gedanke
des Trostes und der Hoffnung» erhellt «die Diisterkeit des Grabes». Die
antiken Todesmonumente sind Symbole einer «allgemeinen Liebe ». Sie offen-
baren «das wunderbare Walten der géttlichen Liebe gegeniiber der Grausam-
keit der Menschen». Bachofens Wissenschaft hat ein heilsgeschichtliches
Gerichtetsein: Es geht «um die Rettung des Menschengeschlechts». Gleich-
nisse und Symbole spiegeln verborgene Méglichkeiten wider, welche dem
diskursiven Denken nicht erfaBbar sind. Imagination und Phantasie schaffen
neue geistige Erkenntnisse. Mit priesterlicher Wortkraft bringt Bachofen
seinen Glauben zum Ausdruck: daB das All in Liebe und Leid mit dem
Menschengeschlecht verbunden sei, und «daB iiber der stets dem Tode
zueilenden Welt eine ewige besteht, in welcher der Initiierte, von des Stoffes
Schlacken gereinigt, sich als beschwingte Seele ertheben wird». Das von ihm
besonders in den Rimischen Grablampen, seinem letzten Werk, viel verwendete
Wort «Trost» hat einen seelentherapeutischen Akzent: «Gehoben ist jetzt
die Schwermut, welche die Betrachtung der stofflichen Verginglichkeit
erzeugt ...» Bei Melville ist es der Trotz, den er dem Schwermutstod ent-
gegenwirft.

Die Encantadas sind ein Schwermutsgleichnis. Die Szenerie ist ungeheuer-
lich: Ein einsamer, quellenloser Archipel unter glithender Sonne in der
Unendlichkeit des Pazifik. Fast der einzige Lebenslaut auf diesen «Schlacken-
haufen » ist das Zischen der Reptilien. Die Riesenschildkréten sind Sinnbilder
«nagenden Kummers und hoffnungsloser Verdammnis». Der «Runde Fels»,
von fern ein weilles Segel vortiuschend, ist Sitz einer « Hierarchie» aus Raub-
vogeln. Das Meer schiumt um «Plutos Reich». Das «tigerartige Schicksal»
von Verbrechern, Tyrannen und Wahnsinnigen rollt sich ab. Die «Mathe-
matik des Elends» findet kein Ende: « Misery and mystery.» In den grausamen

1145



Fragenkomplex schiebt der Dichter, sich selbst kennzeichnend, das Moment
der Resignation ein: «Ich vermag nicht zu sagen, ob die Natur nicht dem
Schweigen auferlegt, dem sie gewisse Heimlichkeiten anvertraute. » Doch das
numinose Spiel der himmlischen und héllischen Michte schreckt ihn wieder
auf und er ringt wie Jakob Béhme mit Gott und Luzifer: «In allen Dingen
aber sien die Menschen in den Wind, der wehet von wannen er will; zum
Bosen oder Guten, wer kann’s wissen? Oft kommt das Bose von dem Guten,
wie das Gute von dem Bosen.» In Verzweiflung hilt noch ein Weib das
christliche Zeichen in der Hand: «Ein kleines Messingkreuz, bis zur Unkennt-
lichkeit abgegriffen wie ein alter Tirklopfer, der lange und vergeblich
gepocht. »

Bachofen und Melville stehen vor dem Geheimnis. Der Dichter findet die
beschwingten Worte: «Das Mysterium ist am Morgen und das Mysterium
ist in der Nacht — und die Schonheit des Mysteriums ist tiberall. » Beide, der
Dichter und der Gelehrte, 6ffneten sich fiir das Geheimnis: Die Coincidentia
oppositorum — der Zusammenfall der Gegensitze soll — nach einem tief-
sinnigen religiosen Gedanken — in Gott stattfinden.

Literatur

Johann Jakob Bachofen, Gesammelte Werke (bisher erschienen: Bd. I, II, III, IV, VI, VII,
VIII), Schwabe & Co. Verlag, Basel 1943—1966.

Johann Jakob Bachofen, Griechische Reise, ed. v. G. Schmidt, Heidelberg 1927.

Herman Melville, Moby Dick in The Modern Library, New York o. J. Ubersetzungen:
M. Mockli v. Seggern, Biichergilde Gutenberg, Ziirich 1942; Fritz Giittinger, Manesse-
Verlag, Ziirich 1944; Th. Mutzenbecher u. E. Schnabel, Rowohlts Klassiker 1956.

Taipi, iibers. von J. Hecht, Dietrisch’scher Verlag, Leipzig 1953.

Omoo, tibers. von F. Gersticker, Antius-Vetlag, Leipzig 1938.

Redburn, iibets. von W. E. Siiskind, Claassen Vetlag, Hamburg 1948.

Weiljacke, iibers. von W. Webet, Manesse-Vetlag, Ziirich 1948.

Piazza-Erzihlungen, iibers. von E. Siiskind und H. Studniczka, Rowohlts Klassiker 1962.

Ein sehr vertrauenswiirdiger Herr, ibets. von W, Hilsbecher, Claassen Verlag, Hamburg 1958.

Die vetfluchten Inseln, iibets. von W. Weber, Schwabe & Co. Verlag, Basel 1946.

Die verzauberten Inseln, iibers. von K. Hellwig, Piper Verlag, Miinchen 1947.

Pierre, iibers. von W. Weber, Claassen Verlag, Hamburg 1965.

W. Weber, Herman Melville, eine stilistische Untersuchung, Basel 1937.

K. H. Sundermann, Herman Melvilles Gedankengut, Berlin 1937.

D. Verf., Das dimonische Weltbild Herman Melvilles, « Schweizer Rundschau » 1946.

1146



	Johann Jakob Bachofen und Herman Melville : ein Hinweis

