Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 12

Artikel: Von der Einsamkeit des Menschen
Autor: Lotz, Johannes B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

halb der Anfang einer wirksamen Verteidigung sind, weil sie wirksame
Zukunftsarbeit darstellen.

Drittens kommt es darauf an, daB} wir jede echte oder wenigstens hoft-
nungsvolle Gesprichsmoglichkeit mit den Menschen im Osten niitzen. Dazu
gehoren zunidchst alle Begegnungen, in denen der menschliche Kontakt den
Ausschlag gibt — also vor allem die nicht offiziellen und viel zu seltenen
Begegnungen unter vier oder nicht viel mehr Augen; sodann gehoren alle
Gespriche, alle Kontakte dazu, die bei illusionsfreier Beurteilung eine Chance
zur Auflockerung oder Liberalisierung auf der andern Seite enthalten, und
schlieBlich kommt es viertens darauf an, daB wir nicht nur in den Argumenten,
in den Gesprichen, in der Theorie, sondern in der Praxis unserer westlichen
Lebensordnung das schénere, bessere, menschlichere Bild zu zeigen haben.
Das Gesprich mit Kommunisten ist wichtig und unter bestimmten Voraus-
setzungen zu bejahen. Aber am erfolgreichsten ist es dann, wenn es sachlich
und freundlich Kenntnis geben kann vom guten Beispiel in der sozialen
Wirklichkeit des Westens. Das ist auf die Dauer unser stirkstes Argument.

(Radio-Vortrag, Studio Bern, 16. November 1966)

Von der Einsamkeit des Menschen

JOHANNES B. LOTZ

Unsere Zeitschrift hat in ibrer Augustnummer 1966 einen Bericht der Freudenstadter Tagung der
Gesellschaft « Argt und Seelsorger» publiziert. Der Ernst Klett Verlag gibt die eingelnen Vortrige
in einem Sammelband « Einsamkeit in medizinisch-psychologischer, theologischer und soziologischer
Sicht» heraus. Mit freundlicher Genebmigung des Verlages veriffentlichen wir als Vorabdruck den
Vortrag von Professor Johannes Lotz.

Die Redaktion

Bei einem groBen Denker des Mittelalters, bei Duns Scotus, finden wir
folgenden Satz: « Ad personalitatem requiritur ultima solitudo»; « Zur Person
gehort letzte Einsamkeit» (Op. ox. II, d. 1,9, 1,17). Person und Einsamkeit
werden hier in eine Wesensbeziehung zueinander gebracht; dabei hat die
Einsamkeit ihren positiven Sinn. Ein Mensch kann im vollen Sinn des Wortes
Person nur dann sein, wenn er es wagt oder den Mut dazu hat, in letzte
Einsamkeit einzutreten. Das ist eine Einsicht, die nicht nur den mittelalterlichen
Menschen kennzeichnet, sondern die fiir jeden gilt, auch in unseren Tagen.

1083



Aus heutiger Sicht dringt sich uns hier der Blick auf die personale Anthro-
pologie auf. Sie ist noch in voller Entwicklung begriffen und hat uns iiber
den Menschen vieles zu sagen. Wir stellen uns hier lediglich die Aufgabe, die
petsonale Anthropologie als Verstehenshorizont fiir das Phinomen der Ein-
samkeit zu verdeutlichen. Am SchluB unserer Darlegungen werden wir ver-
suchen, die personale Anthropologie durch einen Ausblick auf die theologische
Anthropologie abzurunden. Wir haben zunichst das Phinomen der Einsam-
keit im Hinblick auf die personale Anthropologie genauer zu fassen. Dann
mul} von der personalen Anthropologie selber die Rede sein. Darauf auf-
bauend, ziehen wir schlieBlich die SchluBfolgerungen fiir das Phinomen der
Einsamkeit.

Das Phénomen der Einsambkeit

Als wichtig erscheint vor allem die Doppeldeutigkeit, die sich unter dem
Wort « Einsamkeit » verbirgt. Es gibt eine begliickende und eine quilende, eine
befruchtende und eine zerstérende Einsamkeit. Meines Erachtens wire es
hilfreich, diese beiden Ausprigungen auch terminologisch auseinanderzu-
halten; sonst ergeben sich manchmal Formulierungen, die unertriglich sind.
Der positiven Gestalt, auf die wir eben hinwiesen, soll das Wort Einsamkeit
vorbehalten sein; dagegen soll fur die negative Gestalt das Wort Verein-
samung dienen. Vereinsamung bezeichnet sowohl den Vorgang eines immer
tieferen Hineingleitens in die Vereinsamung als auch den Zustand als Abschluf3,
als Angekommensein in der Vereinsamung. Einsamkeit und Vereinsamung
hingen innerlich zusammen, wie sich schon darin zeigt, da3 man fiir beide
meist dasselbe Wort, nimlich Einsamkeit, gebraucht. Im einzelnen ist fest-
zustellen, dal Einsamkeit das Wesen jener Grundbefindlichkeit nennt, die
hier gemeint ist. Dagegen spricht Vereinsamung das Un-Wesen aus, die Ent-
artung derselben Grundbefindlichkeit. Infolgedessen 1Bt sich Vereinsamung
als Unwesen oder Entartung nur von der Einsamkeit als Wesen her begreifen.
Daher miissen wir der Einsamkeit nachdenken, um die Vereinsamung zu
verstehen.

Suchen wir zunichst das Gemeinsame herauszuheben, das der Einsamkeit
und der Vereinsamung zugrunde liegt. Dadurch werden wir zu der merk-
wiirdigen Zweipoligkeit des menschlichen Daseins gefiihrt. Einerseits ist der
Mensch nur soweit Mensch, als er bei sich oder in sich gesammelt ist, als er
zu sich selbst zuriickkehrt und sich so seinem Selbst zuwendet, indem er sich
von allem andern abwendet. Diese Seite nennen wir die Wendung nach
innen. Anderseits gehort zum Menschen ebenso, daB3 er nur soweit Mensch
ist, als er beim andern oder auf das andere ausgerichtet ist, als er zum andern
hinausgeht oder sich dem andern zuwendet, indem er sich von seinem Selbst
abwendet. Diese Seite nennen wir die Wendung nach auBlen. Beide Arten der

1084



Wendung sind in der Zweipoligkeit des Menschen miteinander verbunden.
Dieser hat M. Merleau-Ponty unter dem Titel « Zweideutigkeit» eingehende
Untersuchungen gewidmet.

Aus dieser Grundstruktur menschlichen Daseins entwickeln sich drei
mogliche und auch faktische Ausprigungen, in denen wir den Menschen
vorfinden. Erstens kann sich der Mensch ganz nach aulen wenden; er ist an
das Aullen verloren und deshalb seinem Selbst entfremdet; sein Selbst ent-
schwindet ihm. Die zweite Ausprigung ist der in das Innen verkrampfte
Mensch, der um sein Selbst kreist und fiir das andere blind ist, dem das andere
sich entzieht. Die dritte Ausprigung ist der Mensch der Polaritit, der den
schopferischen Ausgleich zwischen dem Innen und dem AuBen gefunden hat.
Kraft dieses Ausgleichs steht der Mensch so in seinem Selbst, daf3 er zugleich
das andere nicht verliert; umgekehrt verweilt er so beim anderen, da83 er sich
selbst nicht entrissen oder entfremdet wird.

Selbstverstindlich verfehlt die erste Ausprigung die dem Menschen zuge-
wiesene Mitte; ebenso verhilt es sich mit der zweiten Ausprigung; die dritte
Ausprigung hingegen trifft genau diese Mitte. Nach der uralten Einsicht, daB
Extreme sich beriihren, kénnen die beiden ersten Ausprigungen leicht inein-
ander umschlagen. Ein an das AuBen verlorener Mensch nimlich ist gerade
als verlorener nie ganz beim AuBen, hingt also immer noch in sich selbst
und kann jederzeit in sich zuriickfallen oder sich in sein Selbst verkrampfen.
Umgekehrt ist ein in das Innen verkrampfter Mensch nie ganz bei seinem
Selbst und deshalb nicht letztlich vom AuBen gel6st, an das er sich jederzeit
verlieren kann.

Was unser Thema angeht, so entspricht die zweite Ausprigung genau dem
Unwesen oder der Entartung, also der Vereinsamung. Von der dritten Aus-
prigung aber mochten wir zeigen, daBl sie genau das trifft, was echte Einsam-
keit besagt. Nunmehr ist es moglich, Vereinsamung und Einsamkeit schirfer
voneinander abzuheben. Die Vereinsamung wirft den Menschen auf sich
selbst zuriick, indem sie seine lebendige Einheit mit dem anderen unterbricht;
er wird gleichsam in einen luftleeren Raum gestofBen und muB darin verkiim-
mern. Die Einsamkeit hingegen liB8t den Menschen so sich selbst finden, daf3
er darin und dadurch zugleich das andere findet. Von hier aus auf die Verein-
samung zuriickblickend, stellen wir fest, daB3 der Mensch in der Vereinsamung
das andere nicht findet, weil er auch sich selbst nicht wahrhaft gefunden hat.

Deuten wir kurz an, was wir mit dem anderen meinen. Das ist zunichst
der Andere, der andere Mensch, das Du als Einzelner und das Wir als Gemein-
schaft. Der Andere steht uns am nichsten; wenn von Einsamkeit oder Ver-
einsamung die Rede ist, hat man dabei vor allem die Beziehung des Menschen
zum Du oder zum Wir im Auge. Dazu kommt das andere, niherhin die Ding-
welt, die Tiere, die Pflanzen, die Minerale. Hierher gehort nicht nur die dem
Menschen vorgegebene Natur, sondern auch die Welt, die der Mensch-sich

1085



selber schafft, wie die Wohnung, das Haus, das Dorf, die Stadt, die durch den
Menschen gestaltete Landschaft, die Werke der Kunst und auch die Dinge der
Technik. Zuinnerst aber geht es um den Anderen ohnegleichen, um den
verborgenen Gott, um den Gott, der in seiner Verborgenheit durch alles zu
uns spricht, der uns ruft und sich uns doch entzieht. Diese drei Bereiche des
anderen, die in einer bestimmten Ordnung zueinander stehen, hat der Mensch
zu bewiltigen, wobei er sie entweder in der Vereinsamung verliert oder in
der Finsamkeit gewinnt. Nur in dem MaBe, wie er in seine eigene Tiefe
einkehrt und so sich selber findet, gewinnt er wahrhaft das andere nach seinen
simtlichen Bereichen.

Zusammen mit Einsamkeit und Vereinsamung ist eine andere Unter-
scheidung zu verdeutlichen, nimlich die zwischen allein und einsam. Mit
Recht wurde betont, daB allein und einsam keineswegs dasselbe besagen.
Allein ist ein Mensch, der ohne die Nihe anderer Menschen dahinlebt, vor
allem ohne die Nihe Gottes. Solches Alleinsein bringt nicht notwendig
Vereinsamung mit sich; es kann zwar mit Vereinsamung, aber ebensogut mit
Einsamkeit zusammen bestehen. Im letzteren Falle wird trotz der Trennung
von den anderen, obwohl also einer, duBerlich gesehen, allein ist, innerlich
doch die Briicke nicht abgebrochen. Ein solcher geht zum andern hiniiber,
obwohl der andere sich ihm verweigert. Andererseits kommt Vereinsamung
auch ohne Alleinsein vor. Mitten im Zusammenleben mit anderen kann einer
furchtbar vereinsamt sein, wenn das nur ein physisches Zusammen ohne
tiefere Begegnung ist.

Hier bietet sich die Unterscheidung zwischen innerer und duBerer Verein-
samung an. AuBere Vereinsamung ist der Zustand des Alleinseins; er bringt
keineswegs notwendig die innere Vereinsamung oder das Abbrechen der
Briicken mit sich. Im Gegenteil: Ein Mensch ist grofl und reich, wenn er in
der duBleren Vereinsamung die innere Einsamkeit erreicht, weil er so mit
allem innerlich in Verbindung steht, obwohl er, duBlerlich gesehen, allein ist.
Doch bildet das Alleinsein nicht die unerliBliche Voraussetzung der wahren
Einsamkeit; denn es kann einer wahrhaft einsam sein, auch wenn er mit
anderen zusammen ist. Allein und einsam sind demnach keineswegs dasselbe.
An dieser Stelle wire noch eine weitere Unterscheidung noétig, nimlich die
zwischen ontischer und ontologischer Uberwindung der Vereinsamung;
davon aber kann erst die Rede sein, nachdem die personale Anthropologie
erliutert worden ist.

Zur personalen Anthropologie

In diesem zweiten Schritt unserer Darlegungen werden wir nur einige skizzen-
hafte Striche zeichnen. Sie sollen die Anthropologie so weit verdeutlichen,
wie es notwendig ist, damit sie uns zum Horizont fiir das Verstehen des

1086



Phinomens der Einsamkeit dienen kann. Es zeigt sich immer wieder, wie sehr
das Phinomen der Einsamkeit unserem Verstehen Fragen ohne Ende aufgibt.
Nun scheint mir, daB3 die personale Anthropologie geeignet sei, eine Antwort
auf diese Fragen zu geben.

Anthropologie in dem hier gemeinten philosophischen Sinne soll das
Wesen des Menschen kliren. Wenn davon die Rede ist, sieht man heute viele
skeptische Gesichter. Tatsichlich herrscht in der Gegenwart eine bedenkliche
Unsicherheit iiber das Wesen des Menschen; manche verzweifeln daran, daf3
man je sagen konne, wer der Mensch eigentlich sei. Nach einer begriindeten
Annahme hat diese Verzweiflung ihren Grund darin, daBl die Anthropologie
nicht bis zur innersten personalen Tiefe des Menschen vordringt. Es gibt
nimlich verschiedene Arten von Anthropologie, die naturwissenschaftliche,
die geisteswissenschaftliche, die philosophische. Innerhalb der letzteren dringt
jene am tiefsten in das Menschenwesen ein, die zu der personalen Mitte des
Menschen gelangt, die ihn also als Person sichtet.

Wenn ich vom Menschen als Person spreche, besagt das von vornherein,
daB es in ihm auch Vorpersonales gibt; ja, das macht gerade das Wesen des
Menschen aus, daBl in ihm Vorpersonales und Personales einander durch-
dringen. Im Menschen liegen also mehrere Schichten hintereinander und
ineinander: Lebewesen, Sinneswesen, Verstandeswesen, Vernunft- oder
Geisteswesen. Nun kann die Untersuchung des Menschen natiirlich bei den
vordergriindigen Schichten haltmachen; das ist eine vorliufige Erhellung
des Menschen, die durchaus ihr Recht hat. Sobald aber dieses vorliufige
Erhellen zum ganzen und endgiiltigen Menschenbild hinaufgesteigert wird,
hat man den Menschen verfehlt. Man trifft nimlich den Menschen erst dann
eigentlich und ganz, wenn man zu seinem Innersten vordringt, das eben der
voll entfaltete Geist oder die Person ist. — Die vorausgehenden Schichten
sind von diesem innersten Kern her zu begreifen, weil sie von ihm her geprigt
sind; umgekehrt ist auch die Personalitit des Menschen durch die vorperso-
nalen Schichten in einer ganz bestimmten Weise getont. Jene Anthropologien,
die nicht zum Innersten des Menschen vordringen, sehen ihn lediglich als
Individuum, als Einzelwesen gleich den Dingen, nicht aber als Person, nicht
als diesen ausgezeichneten Einzelnen unter dem Anruf, der seine Besonderheit
ausmacht.

Beginnen wir mit einer naheliegenden Beschreibung und suchen wir von
ihr aus allmihlich zu den tieferen Bereichen dessen, was Person ist, durchzu-
stoBen. Wir kntipfen dabei an den dinischen religiosen Schriftsteller Soren
Kierkegaard an. Er hat uns eine abstrakte Bestimmung des Selbst geschenkt,
aus der wir nur einen bestimmten Zug hervorheben. Danach ist die Person
jenes Seiende, das sich zu sich selbst verhilt oder sich als es selbst vollzieht.
Die Person wird also nicht nur passiv vollzogen; vielmehr gehért zu ihr
wesentlich der aktive Selbstvollzug. Indem sich die Person so zu sich selbst

1087



verhilt, ist sie nicht nur nach auBen gewandt oder nicht in erster Linie dem
anderen zugewandt, sondern das Entscheidende und Grundlegende ist, da3
sie sich zu sich selbst verhilt, sich auf sich selbst zuriickbeugt oder wesentlich
reflexiv ist.

Darin liegen des niheren zwei Momente: erstens die Person versteht sich
selbst; zweitens sie verfiigt frei tiber sich selbst. Der Mensch ist als Person
verstehend sich selber zugewandt, er weill von sich, er blickt sich selbst an,
er vollzieht sich in seiner Selbstidentitit. Damit ist die Person als Selbst oder
als Ich fiir sich selber offen, fiir sich selbst erschlossen. Der Mensch ist das
einzige Seiende in der sichtbaren Welt, das zu sich selbst «Ich» sagen kann;
darin liegt die Selbst-Erschlossenheit. — Zweitens verfiigt die Person frei
iiber sich selbst; das heiBt, sie wird nicht von auBen getrieben oder gesteuert,
sondern bestimmt sich selbst aus ihrer eigenen Entscheidung, aus ihrer Frei-
heit; darin liegt ihre Selbst-Entschlossenheit. Person ist jenes Wesen, das
Freiheit ist. — Kurz konnen wir sagen: Die Person ist durch Erschlossenheit
und durch Entschlossenheit gekennzeichnet. Sie ist sich selbst erschlossen,
indem sie zu sich «Ich» sagt, sie ist zu sich selbst entschlossen, insofern sie
frei tiber sich selbst verfugt.

Damit aber ist von vornherein die Zweideutigkeit und Gefihrdung der
Person gegeben. Das untermenschliche Seiende ist nie zweideutig und gefihr-
det, weil es im Gegensatz zur Person eindeutig festgelegt ist, wihrend die
Person sich selber ebenso treffen wie verfehlen kann. Das gilt sowohl von der
Erschlossenheit als auch von der Entschlossenheit; die Person kann sich
selber nicht nur falsch sehen, sondern auch iiber sich selber verkehrt verfiigen.
Namentlich ist es moglich, daB sie weitgehend auf die Stufe des nichtperso-
nalen Seienden zuriickfillt, indem sie ihre Freiheit nicht gebraucht oder sie
drangibt, indem sie sich von auBen treiben 1iBt, wie es eben fiir das nicht-
personale Seiende charakteristisch ist. Dann ist die Person zwar zuinnerst
noch Person, lebt aber nicht personal, nicht auf die Weise, die allein der
Person entspricht, aus dem offenen Selbstverstehen und der freien Selbst-
verfiigung. Person im vollen Sinne des Wortes ist also nur jener Mensch, der
seine Freiheit gebraucht, der wahrhaft aus seiner eigenen Entscheidung
existiert und so personal lebt. Die personale Anthropologie kreist um diesen
Menschen, der sich selbst personal verwirklicht. Obwohl sie auch die vor-
personalen Stufen betrachtet, so liegt doch das Zentrum ihres Bemiihens im
personalen Bereich.

Die Konstituierung des Menschen als Person

Von hier aus offnet sich die auch fiir unser Thema entscheidende Frage:
Wodurch ist der Mensch als Person konstituiert, und wodurch ist er imstande,

1088



personal zu leben? Was ist der erméglichende Grund dafiir im Menschen
selbst? Die Antwort lautet, daB in ihm immer schon das aufbricht, was Hei-
degger die ontologische Differenz nennt. Ihr Aufbrechen entspringt aus dem
innersten Wesen des Menschen. Onto-logisch soll hier nach dem griechischen
Ursprung der Worte folgendes besagen. On heiBit das Seiende. Der Mensch
ist ein ganz bestimmtes, und zwar jenes ausgezeichnete Seiende, das sich
immer schon ausdriicklich auf den «Logos», auf den Grund des Seienden
zuriickbezieht; dieser Grund aber ist das Sein. Der Mensch «existiert» also,
das heif3t, er ist onto-logisch. Das Wort «Existieren» nimlich, im heutigen
prignanten Sinne genommen, besagt dasselbe wie: der Mensch ist onto-
logisch oder auf ontologische Weise. Er ist nicht einfach dumpf da wie das
nichtpersonale Seiende, sondern ist als jenes Seiende, das sich immer schon
erschlossen und entschlossen auf den letzten Grund, auf das Sein zuriick-
bezieht.

Daher steht der Mensch immer schon in der fundamentalen Spannung
zwischen ihm selbst, insofern er dieses begrenzte Seiende ist, und dem unbe-
grenzten oder allumfassenden Sein. Diese Spannung ist das entscheidende
Grundphinomen, auch fiir die Klirung der Einsamkeit. Einerseits ist der
Mensch dieser Bestimmte oder Begrenzte; andrerseits ist er immer schon
vom Sein selbst oder vom Ganzen an-gerufen. In seinem Verhiltnis zu sich
selbst verhilt sich der Mensch wesentlich zum Ganzen oder zum Sein.

Niherhin begegnet er nur dann und nur insoweit, als er in sein Innerstes
einkehrt, dem Ganzen oder dem Sein. Nur insoweit er durch Eintreten in
sein Innerstes ganz er selbst ist oder ganz sein Selbst findet, erfihrt er sich
unter dem Anruf des Ganzen oder des Seins. Auch umgekehrt gilt: Nur
insoweit der Mensch.den Anruf des Ganzen oder des Seins erfihrt, wird er
zu sich selbst zuriickgerufen oder findet er sein innerstes und eigenstes Selbst.
Die untrennbare Bezogenheit dieser beiden Pole ist fiir das Verstehen des
Menschen grundlegend. Anders gewendet, kann man ihn nicht aus seiner
Bezichung zu einem Seienden oder zu einem Bereich des Seienden begreifen;
seine Geheimnistiefe reicht vielmehr so weit, da man ihn nur aus seinem
immer schon geschehenden Bezug zum Sein verstehen kann. Nicht nur
Seiendes will ihn fiir sich haben, sondern das sich ihm immer schon mittei-
lende Sein nimmt ihn in Anspruch, stellt ihn in die Entscheidung, und zwar
nach allen seinen Kriften. Wenn wir auf das, was der Mensch ist und was in
ihm vorgeht, reflektieren lernen, wird sich uns diese Spannung als ein unab-
weisbares Phinomen aufdringen. AbschlieBend diirfen wir sagen, daB3 der
Mensch dadurch Person ist und insoweit personal lebt, als er den Anruf des
Seins vernimmt, ihm sich stellt und seine Forderung realisiert. Zugleich
stellen wir fest, dal der Bezug zum Sein den ermdglichenden Grund fiir die
beiden oben umschriebenen Wesensziige der Person darbietet. Einzig kraft
des Seins nimlich vermag die Person ganz bei dem, was sie ist, und damit

1089



bei sich selbst oder bei ihrem Selbst zu verweilen. Darin aber liegen ohne
weiteres die Erschlossenheit, mit der sie zu sich «Ich» sagt, und die Ent-
schlossenheit, mit der sie iiber sich frei verfugt.

Das bisher Entwickelte verweist den Menschen nach innen; er soll und
mul} ganz er selbst sein. Indem er in dieses innerste Innen eintritt, ist er aber
keineswegs in die vereinsamende Isolierung gebannt; denn das Sein, das ihn
anfordert, ist als das Ganze der Grund nicht nur des Menschen, sondern auch
alles Seienden. Insofern also der Mensch in diesen innersten Grund des Seins
einkehrt, gewinnt er den Raum der allumfassenden Kommunikation, ist er
von vornherein in den Zusammenhang mit allem hineingestellt. In ihm tut
sich der Raum der grenzenlosen Offenheit auf, wihrend die Dinge verschlos-
sen sind, weil sie nicht zum Sein vordringen. Nun ist es das grofartige, daB
die Offenheit dem Menschen nicht sein Selbst nimmt. Vielmehr entfaltet sich
in ihm der Wechselbezug: In dem Malle, wie er sich selber findet, wichst in
ihm die Offenheit; und in dem MaBe, wie die allumfassende Offenheit in ihm
wichst, findet er sich selbst. Daher schlieBt die Wendung nach innen not-
wendig die Wendung nach auflen ein, und zwar nicht im Sinne des Verlierens
seiner selbst, sondern des Findens seiner selbst gerade im anderen.

Im einzelnen findet erst solch ein Mensch die Dingwelt. Fiir einen solchen
beginnen die von sich aus stummen Dinge zu reden, er bringt sie zur Sprache
oder offnet ihre Verschlossenheit und rithrt an ihr verborgenes Geheimnis.
Ebenso erwichst allein hieraus die Begegnung mit dem Du als dem Ein-
zelnen, und mit dem Wir als der Gemeinschaft. Wir meinen die Begegnung
als das begliickende Ineinander-Schwingen von Ich und Du; jeder von beiden
ist ganz er selbst, und jeder von beiden ist ganz im anderen. Wenn einer sich
an den anderen verliert, dann ist das nicht Begegnung, sondern nur ontisches
Untergehen; die wahre Begegnung, in der jeder er selber bleibt und zugleich
ganz beim anderen ist, geschieht einzig im Horizont des Seins oder ist wesent-
lich onto-logisch geprigt. Sie fillt mit dem personalen Dialog zusammen, zu
dem gehort, daBl jeder der beiden Partner als er selber offen sei fiir den anderen.
— Von hier aus beginnt schlieBlich der Weg in das verborgenste und innerste
Geheimnis, zu dem Gott, der nie ein Seiendes unter Seienden ist und dem man
deshalb nie auf dem Wege des Seienden begegnet. Weil nimlich Gott das
Sein in seinem innersten Selbst und damit das subsistierende Sein ist (Thomas
von Aquin), begegnen wir ihm nicht auf dem Wege nach auBlen, der zum
Seienden fiihrt, sondern einzig auf dem Wege nach innen, indem wir dem
Sein bis in seine innerste Tiefe folgen.

Nach alledem tritt der Mensch nur in dem MaBe, wie er ganz bei sich
selbst ist, in das allumfassende Sein und damit in die Kommunikation mit
allem anderen ein. Da sich also der Weg nach innen und der Weg nach aulen
nicht voneinander trennen lassen, mull man den Preis der Einsamkeit, der
Einkehr in sich selbst zahlen, um das andere zu finden. Natiirlich kann ein

1090



Mensch nicht auf das Geheimnis des Seins achten, kann er sich im Seienden
betiuben, ja im Rausch des Seienden vetlieren. Dann geschieht trotzdem
weiter im verborgenen die Einkehr in das Geheimnis des Seins; denn sie
gehort so zum Menschen, daB sie in keinem jemals vollig abstirbt und daher
keiner jemals aufhort, onto-logisch oder als Person zu sein. Soweit sich aber
der Mensch dem Anspruch des Seins verschlieBt, es verdringt, bis er es
schlieBlich vergilit, verliert er sich selbst. Er gleitet mit seinem Vollzug aus
der Personalitit heraus und nihert sich dem bloBen, in sich verschlossenen
Individuum oder nichtpersonalen Ding, weil Vergessen des Seins mit Einbiilen
der Offenheit gleichbedeutend ist. Der so verschlossene Mensch ist aus dem
Einheitsgrund gefallen, kraft dessen die Abspaltung vom anderen immer
schon iberwunden ist. Deshalb ist ihm alles fremd, steht ihm alles durch
einen Abgrund getrennt gegeniiber, verschlingt in die Vereinsamung.

Aus diesem Zusammenhang 148t sich nunmehr der Unterschied zwischen
der ontischen und der ontologischen Finigung kliren. Die ontische Einheit
besteht in dem bloBen Nebeneinander oder Berithren eines Seienden mit
einem anderen Seienden, ohne daB3 das Sein ausdriicklich ins Spiel kommt.
Diese Einheit bleibt duBerlich oder grund-los (un-mittelbar, das heiBt nicht
durch das Sein vermittelt). Sie ist bei Dingen die gegebene Weise, kann aber
auch zwischen Personen vorliegen. Ein Mensch lebt nur neben dem andern
wie nicht-personale Seiende; sie arbeiten zusammen, wohnen zusammen,
bilden zusammen einen Staat und sind trotzdem einander fremd, haben
zuinnerst nichts miteinander zu tun. — Dieser uneigentlichen steht die
eigentliche Einheit als die onto-logische gegeniiber. Sie entspringt aus dem
logos tou ontos, daraus, daf3 aus dem Seienden das Sein als dessen Einheits-
grund ausdriicklich hervortritt, in dem alles eins ist oder alles sich trifft. So
kommt es zu der innerlichen oder gegriindeten Einheit, zu der allein der
Mensch befihigt ist. Wenn er in diesen Grund einkehrt, wird das ontische
Zusammen in der ontologischen Begegnung umfangen und gegriindet. —
Genauer gesprochen, liBt sich in dieser Sicht das Allein-Sein als ontische
Ferne kennzeichnen, die aber mit ontologischer Nihe zusammengehen kann.
Im Gegensatz dazu kann ontische Nihe gegeben sein, ohne daBl daraus auch
ontologische Nihe erblitht oder die ontologische Ferne tiberwunden wird.
Einsamkeit besagt ontologische Nihe in ontischer Ferne; hingegen bringt
Vereinsamung stets ontologische Ferne, auch bei ontischer Nihe.

Linsamkeit und Vereinsamung im Verstindnis der personalen Anthropologie
Zichen wir in einem dritten Schritt aus dem iiber die personale Anthropologie

Gesagten die SchluBfolgerungen fiir das Phinomen der Einsamkeit. Was
zunichst die Einsamkeit betrifft, so erwichst sie erstens daraus, daB der

1091



Mensch zuinnerst nicht im Seienden heimisch oder im Seienden ein Fremd-
ling ist. GewiB ist er, vordergrindig gesehen, im Seienden beheimatet; trotz-
dem bleibt letztlich alles Seiende ihm un-heimlich; denn er ist zuinnerst in
das Sein hineingerufen und in ihm allein ganz zu Hause. Zugleich weist auch
das Sein den Charakter des Un-heimlichen auf (wie wir noch genauer sehen
werden), obwohl dieser Grund von allem die eigentliche Heimat des Menschen
ist. Er ist einsam, weil er in diesen Grund einkehren will und das Einkehren
notwendig ein Abschiednehmen, eine Distanz vom Seienden erfordert. Darum
ist Einsamkeit gelebter Abstand vom Seienden, genauer gesprochen, gelebter
Abstand von dessen ontischer Nihe, wodurch jedoch dessen ontologische
Nihe gewonnen wird. Abstand von der ontischen Nihe bringt die Einkehr
in den Grund (logos) und fithrt so in die onto-logische Nahe, in der allein
der Mensch sich selber hat und damit alles andere. — Der Mensch ist nur
insoweit wahrhaft Mensch, als er den Weg nach innen geht, und zwar nicht
nur so rudimentir, wie das in allem menschlichen Vollziehen geschieht,
sondern mit jener Fille, die er einzig durch Einsatz seiner ganzen Kraft
erreicht. Das will die Meditation; sie bahnt den Weg nach innen und lift so
den Menschen sich selbst und dadurch alles andere finden. Einsamkeit gibt
es also wegen des ontischen Abstandes vom Seienden um der Nihe zum Sein
willen.

Zweitens hat Einsamkeit auch den Sinn, dal der Mensch im Abstand vom
Sein lebt; denn der innerste Grund aller Dinge, der sich uns einerseits gewil3
offnet, bleibt andrerseits fiir uns stets das sich entziehende Geheimnis. Das
gilt vor allem von jener letzten Tiefe des Seins, die als die Unwirklichkeit
Gott heilit; Er ist das uns schlechthin ubersteigende Geheimnis. Das Sein,
das sich uns immer schon mitteilt, entzieht sich uns notwendig, weil wir nicht
das Sein sind, weil wir Endliche hinter dem unendlichen Sein uneinholbar
zuriickbleiben. Hieraus erwichst Einsamkeit in einem wesentlicheren Sinne
als beim Seienden. Durch den Abstand von der ontischen Nihe des Seienden
bricht der Abstand, der wesentlich der ontologischen Nihe zum Sein inne-
wohnt, weil sich das Sein, in dem und aus dem wir leben, sich uns entzieht,
weil, christlich gesehen, der Pilgerstand unser Los ist.

Drittens ist damit die hier entscheidende Spannung gegeben. Einerseits
kann der Mensch nicht vom Sein lassen; andrerseits vermag er es nicht als
gegenwirtiges zu erreichen. Mit dem Abstand vom Sein verbindet sich die
Sehnsucht, ganz daran teilzunehmen. Thn ruft das Sein immer zu sich hin
und halt ihn zugleich von sich fern. Namentlich ist der Mensch zugleich in
die Nihe und in die Ferne Gottes gestellt; niemand ist ihm so nahe und
niemand so ferne wie Gott. Damit erscheint er wesentlich als «homo viator »,
als Mensch unterwegs, worin G. Marcel die Grundbestimmung des Menschen
sieht. Letztlich kann er allein in der Gegenwart oder im vollen Besitz des
Seins, das heiBt zuinnerst des Gottes, der die Fiille des Seins selbst ist, zur

1092



Ruhe oder nach Hause kommen. Unter der angedeuteten Spannung von
Nihe und Ferne, die mit dem Grundgefiige der Einsamkeit zusammenfillt,
leidet der Mensch. Weil ihm die Nihe gewihrt ist, kann er die Ferne kaum
ertragen; weil er die anfingliche Nihe erfahren darf, ersehnt sein Herz
schmerzvoll die vollendete Nihe. Das Leiden verdichtet sich an der Nihe
und Ferne Gottes, wie das ein Gebet von Antoine de Saint-Exupéry wunder-
voll zum Ausdruck bringt.

Viertens verfillt der Mensch um so weniger der Vereinsamung, je treuer
er die bisher beschriebene Einsamkeit aushilt und ertrigt und austrigt; wie
eine Frau ihr Kind austrigt, so mufl der Mensch die Frucht der Einsamkeit,
die in ihm reift, unter Beschwerden und Schmerzen aus-tragen, ohne davor
in den billigen Rausch des Seienden zu fliehen. Dabei wird sich die Spannung
von Nihe und Ferne immer mehr von der Ferne zur Nihe hin verschieben,
wenn sie auch letztlich wihrend dieser irdischen Tage unaufhebbar bleibt.
Doch gelingt die Nihe nur in dem Mafle, wie das AuBlen des Seienden vom
Innen des Seins her bewiltigt wird. Freilich gelingt so die Nihe auch wirk-
lich, weshalb der Weg zu Gott nicht von der Schopfung weg-, sondern zu ihr
hinfithrt. Namentlich findet der Mensch erst auf dem Wege zu Gott wahrhaft
sein Ich und das Du. Die Wendung nach innen liBt also die Briicken zu allem
anderen wachsen. Daher ist die Einsamkeit der Ursprung der Begegnung; es
gibt keinen anderen Weg zur Begegnung als die Einsamkeit. Das ist die
gesegnete, begliickende, unendlich bereichernde Einsamkeit, die ihresgleichen
nicht hat und unentbehrlich ins Leben gehort.

Ihr schlechter Gegensatz ist die Vereinsamung. Sie besteht im Verdringen,
ja Vergessen des Seins. Dadurch fillt der Mensch in seine Partikularitit
zariick, was das Zuriickweichen alles anderen in dessen Partikularitit zur
Folge hat. Dann fehlt der einigende Grund; alle Beziehungen sterben ab, alle
Briicken stiirzen ein. Schon der groBe Heraklit von Ephesus aus dem 6. Jahr-
hundert vor Christus sagt uns: Die Menschen héren nicht auf den Logos;
darum bleiben ihnen alle Dinge fremd. Jenem, der nicht auf dem Weg der
Einsamkeit den Logos oder den innersten Grund hort, gleitet alles in die
Fremdheit oder er wird allem entfremdet. Ein solcher wird sogar sich selbst
entfremdet, in seiner Personalitit verdunkelt und so dem bloBen verschlos-
senen Individuum gleich. Weil er das Sein nicht vernimmt, sinkt er in das
Ontische zuriick, gewinnt er immer mehr ein ontisches Geprige, dimmert
er auf die Weise des Ontischen dahin, was genau Vereinsamung besagt.

Insoweit die Person in das Ontische zuriickgleitet, vermag sie auch nicht
mehr auf personale Weise, sondern nur noch nach der Art des Ontischen
mit allem umzugehen. So schwindet die onto-logische, und es bleibt nur die
ontische Nihe, die gerade besagt, daB alles zuriickweicht, alles dem Menschen
aus den Hinden gleitet, mithin Vereinsamung. In dieser Verfassung sucht
man das Qualitative durch das Quantitative zu ersetzen. Weil die ontologische

1093



Nihe oder die qualitative Innerlichkeit fehlt, stiirzt man in das Quantitative
oder die ontische AuBerlichkeit, die mit unersittlichem Hunger ein Seiendes
nach dem andern verbraucht und verschlingt und trotzdem nie ein Geniige
findet. Das ist Vereinsamung als das Unwesen zu dem Wesen der Einsamkeit.

Woher diese Entartung? Sie entspringt daraus, dal der Mensch den Mut
nicht hat, den Weg der Einsamkeit zu Ende zu gehen. Es gehort Mut dazu,
das Seiende loszulassen und sich dem verborgenen Sein zu iiberlassen; aber
nur wenn einer losliBlt, gewinnt er das Sein und damit alles. Hier gilt das
Wort des Herrn: Wer seine Seele festhilt, der wird sie verlieren; wer aber
seine Seele verliert um meinetwillen, der wird sie gewinnen. Der Vereinsamte
ist der Mensch, der nicht loslassen kann und deshalb alles verliert; der Ein-
same hingegen ist jener, der loslifit und darum alles findet.

Entwicklungspsychologischer Uberblick

Zur Abrundung unserer Darlegungen trigt es bei, Einsamkeit und Verein-
samung von der Entwicklung des Menschen her zu beleuchten. Seine Reifungs-
stufen wurden hier schon mehrfach angesprochen; vielleicht bietet das eben
Entwickelte auch eine gewisse Erhellung fiir das, was auf diesen Stufen
geschieht.

Zum Menschen gehort, sagten wir, das Vorpersonale. Die Kindheit als
die erste Stufe ist durch das Uberwiegen des Vorpersonalen gekennzeichnet.
Zwar ist der junge Mensch schon Person; doch schlummert seine Personalitit
noch weithin, oder sie zeigt sich erst in Ansitzen. Diese sind von Wichtig-
keit, aber eben nur Ansitze, weshalb das Kind nur knospenhaft personal
lebt. Diese vorpersonale Stufe kommt kaum tber die ontische Einheit mit
allem hinaus, weil das Sein noch nicht gesichtet wird. Wir diirfen von der
vorpersonalen Geborgenheit sprechen, zunichst im Mutterschof3, dann in
der miitterlichen Pflege, in der Familie und im Kreis der anderen Kinder.
Diese Geborgenheit 1iit das Kind schon das Ganze erfahren, in das es ein-
gebettet ist und aus dem es lebt; aber es ist eben nur unreflex darin eingebettet
und nicht imstande, seine Bezogenheit reflex zu vollziehen. Es ist ein oft
nicht mehr gutzumachender Schaden fir das Kind, wenn diese vorpersonale
ontische Einheit mit dem Ganzen nicht gelingt oder ge-stort, ja zer-stort wird.
Dann ist nimlich die Voraussetzung fiir die spitere Differenzierung und reflexe
oder onto-logische Eingliederung in das Ganze nicht gegeben. Ein Mensch
ohne derartige Einbettung gerit in Vereinsamung, Ungeborgenheit und
Verlassenheit; er gleitet leicht in Neurosen oder neigt zum asozialen Ver-
brechertyp.

Die zweite Stufe ist die Pubertit, der heranwachsende Mensch, der sich
allmihlich als Person entfaltet und in das personale Leben hineinwichst. So

1094



hilt der junge Mensch allmihlich Einkehr in sich selbst, entdeckt seine eigene
Tiefe und st68t das andere zuriick. Eine iibertriebene Selbstbehauptung macht
sich oft geltend, aus der eine voriibergehende Vereinsamung erwichst; denn
der junge Mensch ist so sehr vom Reifen seiner eigenen Personalitit in An-
spruch genommen, daf} er fiir das andere das Interesse verliert und dieses
aus seinem Gesichtskreis entschwindet. Oder er macht den noch ungeklirten
Versuch, auf ontische Weise das andere sich anzueignen, weil sein personaler
Kern noch nicht hinreichend ausgereift ist, um in die ontologische Begegnung
eintreten zu kénnen. Wenn wihrend dieses Ubergangs der Mensch so sehr
in die Vereinsamung hineingerit, dal er sie nicht mehr hinter sich zu lassen
vermag, wird das schlimmste Folgen fiir seine weitere Entwicklung haben,
wird er manchmal in einer ewigen Pubertit steckenbleiben. Wahre Meisterung
der Pubertit hingegen durchliuft den Weg nach innen bis zu seinem Ende
und erreicht so den Wendepunkt, an dem die Eroberung des AuBen vom
Innen her beginnt. Diese wird in dem MaBle gelingen, wie die Personalitit
des jungen Menschen ausreift und er damit zur ontologischen Begegnung
oder echten Einsamkeit fihig wird.

Die dritte Stufe nimmt der reife Mensch ein, in dem das personale Leben
ausgebildet ist, der kraft seiner Selbstfindung die Findung des andern voll-
zieht. Er ist zum Grunde des Seins gelangt, hat darum sich selber und alles
andere, die Dingwelt, den Mitmenschen und Gott. Er gelangt zur wahren
Einsamkeit als der umfassenden ontologischen Begegnung, die das entfaltete
personale oder auch onto-logische Leben ist.

Als vierte Stufe betrachten wir den alternden Menschen. Thm wird die
ontische Nihe in steigendem MaBe entzogen, und er ist immer mehr allein.
Mit den Dingen so intensiv wie frither umzugehen, ist er nicht mehr fihig.
Ahnliches gilt von den Menschen; viele seiner Altersgenossen sterben dahin;
der Beruf und die Familie brauchen ihn nicht mehr. Doch dieser Mensch,
der allein ist, muf} keineswegs ein vereinsamter Mensch sein. Vielmehr wird
sich die Reife der Lebenshohe darin auswirken, da3 gerade aus dem Allein-
sein die ontologische Nihe neuen Glanz gewinnt. Jener Mensch, der duBerlich
vereinsamt ist, wird innerlich in keiner Weise vereinsamt sein; er ringt sich,
wenn auch oft unter Schmerzen, zu der Abgeklirtheit durch, die selbstver-
stindlich ontisch vom Seienden Abschied nimmt, in der ontologischen Tiefe
aber unerschiitterlich gegriindet ist und mit der Weisheit des Alters eine vor-
her nicht erreichbare ontologische Nihe zu allem gewinnt. Das ist wahre
Einsamkeit in letzter Vollendung.

Freilich wird beim alten Menschen auch offenbar, ob er auf seiner Lebens-
hohe wahrhaft reif geworden ist. Wenn das nicht der Fall ist, kann bei ihm
das Wachsen der ontischen Ferne in erschreckende innere Vereinsamung
treiben. Er erliegt dann der Versuchung des alten Menschen, mit der ontischen
auch die ontologische Nihe zu verlieren oder zu einem mit allem zerfallenen

1095



und verbitterten Menschen herabzusinken. Der von einer langen Krankheit
heimgesuchte Mensch befindet sich in einer dhnlichen Lage. Der ontischen
Nihe weithin beraubt, wichst er entweder in die ontologische Nihe tiefer
hinein oder er zerbricht. Vom extremen Fall des geisteskranken Menschen
sei nur das eine angemerkt, dal das Ausschalten des personalen Zentrums oft
erschiitternde Vereinsamung mit sich bringt.

Gefabren des technischen Zeitalters

Figen wir eine Andeutung zum technischen Zeitalter bei. Niemand wird vor
seinen groBartigen Errungenschaften die Augen schlieBen. Doch birgt dieses
Zeitalter die Gefahr in sich, daB es das Ding vor den Menschen stellt und das
Ding den Menschen verdeckt, besonders den Menschen als Person. Manchmal
macht sich eine Verdinglichung des Menschen breit, die ihm fast den Roboter
vorzieht. Der dauernde Umgang mit dem Seienden erstickt die Stimme des
Seins; der ontische Umgang liBt die ontologische Begegnung verkiimmern.
So haben wir heute ein Maximum ontischer Bewiltigung der Welt erreicht,
aber mit der Bedrohung einer onto-logischen Verkiimmerung des Menschen.
Mit dem Schwinden des Seins zieht die Ferne Gottes, das Zeitalter des
Atheismus herauf. Der Mensch steigt nicht mehr in die Tiefe des Seins hinab,
in der allein ihn der Anruf Gottes trifft, und so bildet er sich ein, Gott sei tot.

Dieses Zeitalter gibt zwar nicht Anlal zur Verzweiflung, stellt aber eine
ungeheure Belastungsprobe dar, in der sich der Mensch zu bewihren hat.
Gegen die Vereinsamung, die kraft der eben aufgezeigten Struktur naheliegt,
gilt es, den Weg nach innen zu gehen und die Einsamkeit zu gewinnen.
Diese ist das entscheidende Heilmittel gegen den Sog des technischen Zeit-
alters.

Ausblick auf die theologische Anthropologie

Zunichst ein Wort zu der Frage, ob Gott einsam ist; aus meiner Sicht muf3
ich das verneinen. Sicher ist Gott von sich aus, also ohne die Schopfung,
allein; doch ist er nicht einsam, weil er als das subsistierende Sein die absolute
Fiille ist und deshalb keines Partners bedarf. Weil er das Sein selbst ist, besagt
dieses fiir ihn in keiner Weise Abwesenheit oder Einsamkeit; vielmehr lebt
er die vollkommene Gegenwart oder ontologische Nihe nicht nur des Seins,
sondern auch aller Geschopfe, soweit sie am Sein teilnehmen oder ins Dasein
gerufen sind. AuBerdem ist Gott, auf seine innere Tiefe geschaut, auch nicht
allein, weil der eine Gott immer und notwendig in der Dreisamkeit der
gottlichen Personen sich selbst begegnet. Im Menschen erschafft sich Gott

1096



zwar einen Partner, aber nicht deshalb, weil er ohne diesen einsam wire,
sondern weil er sich in Liebe mitteilen will. Auch die Ferne des Menschen
von Gott und seine Abwendung von ihm vermag Gott nicht einsam zu
machen, weil darin fiir ihn kein Mangel liegt. Nach allem ist Einsamkeit zwar
eine positive, aber eine wesentlich endliche Befindlichkeit, die deshalb Gott
nicht zukommen kann.

Die Spannung Stinde-Erl6sung spielt fiir das Problem der Einsamkeit eine
fundamentale Rolle. Doch wiirde ich von meiner Terminologie her formu-
lieren: Vereinsamung ist Siinde, nicht aber Einsamkeit. Einsamkeit ist nicht
Stinde, weil sie zum Wesen des Menschen gehort oder die Abwesenheit von
Gott seinen Pilgerstand ausmacht. Doch Vereinsamung ist Siinde; denn sie
ist ein Versagen des Menschen an seiner Aufgabe. Umgekehrt bringt Siinde
immer Vereinsamung mit sich. Als Absonderung von Gott und als Abson-
derung des Menschen von seinem eigenen Wesen enthilt Siinde wesentlich
Vereinsamung. Sie greift nach der ontischen Nihe eines Seienden und verliert
dadurch die ontologische Nihe, nicht nur des Dinges und des Mitmenschen,
sondern vor allem Gottes. Alles wird fremd und fern, zum quilenden Ritsel,
zur Sinnlosigkeit. Besonders die Ferne Gottes wird von der Stunde bewirkt,
Gottes Verdunkelung bis zum Tode Gottes, bis zum Atheismus und der
«Theologie ohne Gott» oder «nach dem Tode Gottes». So besteht die Kor-
relation: Vereinsamung ist Siinde, ist nur schuldhaft méglich; und Sinde
schlieBt immer Vereinsamung ein.

Wie Vereinsamung stets Siinde ist, bleibt noch genauer zu kliren. Sicher
ist Vereinsamung nicht immer und nicht allein die Schuld des Vereinsamten
selbst. AuBere Vereinsamung oder Alleinsein bricht hiufig iiber jemand ohne
eigenes Versagen herein; sobald daraus aber die innere Vereinsamung hervor-
wuchert, wird immer in diesem oder jenem MaBe die eigene Schuld des
Vereinsamten beteiligt sein. Zusammen mit dieser ist aber stets die vielleicht
ebenso grofBle und sogar groBere Schuld der Mitmenschen des Vereinsamten
zu beachten. SchlieBlich hat alle Vereinsamung ihre Wurzel in der Ur- und
Erbsiinde; denn bevor diese geschah, gab es zwar Einsamkeit (wegen des
Pilgerstandes), nicht aber Vereinsamung. Das alles gilt es im Auge zu behal-
ten, wenn man sagt: Vereinsamung ist Siinde.

Auf die Siinde antwortet Gott mit der Erlosung. Sie bringt die Wieder-
herstellung der wahren Einsamkeit. Der Logos nimlich, jener Logos, der im
eminentesten Sinne Logos oder letzter Grund von allem ist, die zweite Person
der Gottheit, kommt in unsere Menschenwelt. So vereinigt sich der Logos,
der das Sein selbst ist, mit dem On oder dem Seienden, das der Mensch ist,
zu dem einen Gottmenschen. In Christus ist die Menschwerdung verwirk-
licht, die das onto-logische Geheimnis in einem unbegreiflich groBartigen
Sinne genannt werden kann. Christus nimmt also an unserer aus der Siinde
stammenden Vereinsamung teil, um sie in seine Einsamkeit hinein zu iiber-

1097



winden, die am tiefsten ausprigt, was wahre Finsamkeit ist. Fir uns liegt die
Heilung unserer Vereinsamung letztlich in Christi erlésender Gnade, durch
die wir mit seiner Einsamkeit einswerden.

Christus ist der groBe Einsame ohnegleichen, keineswegs aber ein Verein-
samter. Er ist der groBe Einsame, weil er ganz allein ist, weil kein anderer
ihm gleich ist oder ihn ganz versteht, weil er alles und alle unendlich {iberragt.
Zugleich steht er im innersten Innen von allem, weshalb die ihm eigene
ontische Ferne von der innigsten ontologischen Nihe durchstrahlt wird, die
es iiberhaupt geben kann. Er ist der tiefste Einheitsgrund der Welt, der alles
an sich zieht. Von Vereinsamung darf man bei Christus nur insofern sprechen,
als er unsere Vereinsamung als das Lamm Gottes auf sich nimmt und in sich
ausleidet. Davon zeugt der qualvolle Ruf am Kreuz: « Mein Gott, mein Gott,
warum hast Du mich verlassen? »

Mit Christus ist der Christ der wesentlich Einsame, aber zugleich der
Nichtvereinsamte. Er ist der Einsame, weil ihn Christus durch alles Vorder-
griindige zum innersten Grund hinfihrt. Gerade so aber ist er der innerlich
Nichtvereinsamte, weil er von jenem Grund her die ontologische Nihe zu
allem gewinnt. Doch teilt der Christ mit Christus die duBlere Vereinsamung,
weil er oft allein gelassen und nicht verstanden wird. Die innere Verein-
samung trifft ihn lediglich wie Christus als Mit-ausleiden der Verlassenheit,
die aus der Siinde wuchert, besonders als Mit-tragen der Vereinsamung
unserer Zeit. Stiirzt aber ein Christ in eigene innere Vereinsamung, dann
steht dahinter Schuld, vor allem Versagen des Mitwirkens mit Christi Gnade.

Dasselbe gilt im letzten umfassenden Sinn von Christi Kirche. Sie schreitet
durch die Jahrhunderte als die groBe Einsame und darum zugleich Nicht-
vereinsamte ; denn in ihr lebt das onto-logische Mysterium des Gottmenschen,
kraft dessen der Mensch immer mehr in seinen Grund einkehrt und als homo
viator, als Mensch auf dem Wege, nach Hause kommt. Einsamkeit ist die
groBBe Gnade, die mit der Liebe zusammenfillt; Vereinsamung hingegen ist
die schlimme Gefihrdung, die aus dem Mangel an Liebe stammt. Beide
umspannt die Kirche als das Mysterium der Rickfihrung der Vereinsamung
in die Einsamkeit.

1098



	Von der Einsamkeit des Menschen

