
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 12

Artikel: Apotheose des "Einfältigen Alten Mannes" in China

Autor: Kroef, Justs M. van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Apotheose des «Einfältigen Alten Mannes» in China

JUSTUS M. VAN DER KROEF

« Waffen sind im Krieg ein wichtiger, aber nicht der entscheidende

Faktor; es sind Menschen, nicht Dinge, die zählen. Das Ringen

um die Macht ist nicht allein ein Kampf mit militärischen und

wirtschaftlichen Mitteln, sondern vielmehr auch ein Kampf der

menschlichen und moralischen Kräfte. »

Mao Tse-tung, «Über den Verzögerungskrieg» (1938).

Mit der Beschleunigung der Kulturrevolution Chinas kommen ihre gnosti-
schen Grundzüge immer mehr zum Ausdruck. Die Lehre Mao Tse-tungs, in
einem hübschen rot eingebundenen Büchlein in Taschenformat auf wenige
prägnante Sätze zusammengefaßt, kann von seinen Anhängern gleich einem
Amulett bei jeder Gelegenheit vorgezeigt werden und gilt als Allheilmittel nicht
nur gegen sämtliche Übel der Nation, sondern der ganzen Welt. Von Nicaragua
bis zur Mongolischen Volksrepublik, von Kuba bis nach Vietnam verkündet
Peking, Mao Tse-tungs Lehre «leite den Vormarsch des revolutionären
Volkes »1. Die heilbringende Substanz des Maoismus wird in immer kleinerer
und gedrängterer Form — gleich einer Kapsel oder Pille — angeboten. Heute
zum Bestseller geworden und von der Pekinger Presse «der Schlüssel zu
Maos Denken» und «Erziehung zu einem guten Kommunisten» genannt,
ist eine kurze, tausend Worte umfassende Ansprache, die ursprünglich von
Mao im Juni 1954, am siebenten nationalen Kongreß der Chinesischen
Kommunistischen Partei, gehalten wurde und jetzt den Titel trägt «Der einfältige
alte Mann, der Berge versetzen konnte». Der Leitgedanke der Rede ist die
menschliche Ausdauer, die anhand einer uralten chinesischen Fabel von einem
alten Bauern geschildert wird, der in der Nähe von zwei hohen Bergen lebte,
die ihm im Wege standen. Der alte Mann rief seine Söhne herbei und begann
«mit großer Entschlossenheit» die beiden Berge abzutragen. Den Nachbarn,
die ihn wegen seines Versuches, das Unmögliche möglich zu machen,
verlachten, entgegnete er:

«Wenn ich sterbe, werden meine Söhne weiterarbeiten; wenn sie gestorben sind, dann
werden es meine Enkel tun, und nach ihnen werden ihre Söhne und ihre Enkel mit dem
Werk fortfahren bis in alle Ewigkeit. So hoch sie auch sein mögen, können die Berge doch
nicht mehr höher werden, und mit jedem bißchen, das wir abtragen, werden sie um
ebensoviel niedriger Weshalb sollte es uns nicht gelingen, sie ganz zu beseitigen2?»

1061



«Es sind allein die Menschen, die zählen.» Dies ist die Quintessenz der
Maoistischen Strategie in den Guerillakriegen von Vietnam und Thailand bis
nach Angola und dem nordöstlichen Brasilien. Sie ist auch das Grundprinzip
der randalierenden Roten Garden in China selbst. Doch sind die hier erwähnten

Menschen von besonderer Art. Welcher gesellschaftlichen Schicht sie

auch entstammen mögen, ist die Haupttriebfeder ihres Handelns im Idealbild
des charakterfesten, unkomplizierten Bauern zu suchen, der noch nicht von
städtischem Rationalismus und Skeptizismus angesteckt und verdorben ist.
Es ist der Lebensstil und die Weltanschauung der bäuerlichen Bevölkerung,
die in der Mystik Mao Tse-tungs von jeher verherrlicht werden und von
seinem mutmaßlichen Erben Lin Piao in seiner berühmten Gedächtnisansprache

zum zwanzigsten Jahrestag der Niederlage Japans im September
1965 zum universalen Leitbild erhoben wurden3:

«Es muß betont werden, daß Genosse Mao Tse-tungs Theorie von der Errichtung
revolutionärer Basen in ländlichen Gebieten und der Einkreisung der Städte von der Landschaft

her für die heutigen revolutionären Volkserhebungen der unterdrückten Nationen
in Asien, Afrika und Lateinamerika gegen den Imperialismus und seine Lakaien von eminent
wichtiger praktischer Bedeutung ist Betrachtet man den Globus als Ganzes, so kann
man Nordamerika und Westeuropa als <die Städte der Welt> bezeichnen, während Asien,
Afrika und Lateinamerika die (bäuerlichen Gebiete der Erde> bilden.»

Kürzliche Reformen im Schulwesen legen vermehrtes Gewicht auf den
erzieherischen Wert der Landarbeit. Im vergangenen Herbst veröffentlichte
die Zeitung «Renmin Ribao» in Peking eine Serie von — vermutlich offiziell
veranlaßten — Briefen, in denen Universitätsstudenten sich darüber beklagten,

daß das gegenwärtige Bildungssystem «der Lehre Mao Tse-tungs
widerspreche». Neben andern Reformen verlangten sie, daß alle Studenten
verpflichtet werden sollten, als Teil ihrer Ausbildung eine bestimmte Zeitlang
auf dem Lande zu arbeiten. Der erzieherische Wert der Landarbeit ist in
Maos — in mancher Hinsicht an Rousseau gemahnende — Philosophie seit

langem schon betont worden. Ebenso ist auch die edle Größe des einfachen

Bauern, dessen Dasein nun von der puritanischen Begeisterung für die
kommunistische Ideologie geprägt und getragen wird, ein Glaubensartikel im
heutigen chinesischen Denken.

Immerhin ist auch die Macht der Masse von wesentlicher Bedeutung. Es

geht ja nicht bloß um den «einfältigen alten Mann», sondern auch um seine

Söhne, Enkel und die zahllose Nachkommenschaft, die der Revolution den

notwendigen Schwung geben. Es ist bezeichnend, daß schon mit der ersten
Salve des im Jahre i960 gegen die Sowjets gerichteten Sperrfeuers — das

wohl mit Recht als offizieller Beginn des Konfliktes zwischen Moskau und
Peking bezeichnet werden kann —¦ die Organe der Kommunistischen Partei
Chinas mit Nachdruck darauf hinwiesen, daß das Heil nur von den Massen
kommen könne :

1062



«In der Weltgeschichte ist es nicht die Technik, sondern der Mensch, die Masse des

Volkes, die das Schicksal der Menschheit bestimmt Genosse Mao Tse-tung hat darauf
hingewiesen, daß in der Masse des Volkes die reichste Kraftquelle liege und eine Volksarmee

zielbewußter und geeinigter Massen in der ganzen Welt zwangsläufig unbesiegbar
sei4.»

Das Schlagwort von der Macht der Volksmassen findet seither immer
wieder Verwendung. «Vertraut der Masse des Volkes, baut auf den gesunden
Instinkt der Massen » — so ungefähr war der Grundton der Leitartikel in der

Zeitung «Hongqi» (Rote Fahne), als Mitte 1966 die Kulturrevolution an

Schwungkraft gewann. Anfang Dezember 1966 befahl die Militärzeitung
«Jiefangjun Bao» (Zeitung der Befreiungsarmee) den hohen Offizieren, ihre
Zugehörigkeit zur Masse des Volkes zu beweisen, indem sie mit den Truppen
politische Probleme diskutierten. Selbstlosigkeit und Bescheidenheit ist
allerdings schon lange als Maoistisches Universalmittel gegen das wachsende

gesellschaftliche Standesbewußtsein der intellektuellen, politischen und
militärischen Führer im neuen China propagiert worden. Doch die Intensivierung
der Propaganda im gegenwärtigen Zeitpunkt steht im Einklang mit der
verstärkten Betonung der entscheidenden Rolle, die das Volk in der Geschichte

spielt, sowie der internationalen Bedeutung des «Yenan Syndroms», das heißt
der revolutionären Erhebung der bäuerlichen Bevölkerung gegen «die Städte
der Welt».

Doch während früher der Maoismus und der traditionelle chinesische
Chauvinismus noch eng miteinander verflochten waren, während die
Chinesische Volksrepublik früher enorme Summen für die Restaurierung von
Kunstwerken ausgab, die an die große kulturelle Vergangenheit Chinas

erinnerten, und alte Klassiker und historische Meisterwerke nicht nur im
eigenen Lande, sondern auch in den politisch unbeständigen, aber
kulturbewußten Gemeinschaften der 15 Millionen Auslandchinesen vertrieb, werden
in der jetzigen Phase der revolutionären Entwicklung radikale Jugendliche
bäuerlicher Herkunft mobilisiert, die, mit ein paar einfachen Formeln der
Lehre Mao Tse-tungs ausgerüstet, gegen die ganze glorreiche kulturelle
Vergangenheit des chinesischen Reiches zu Felde ziehen.

Schon 1964 warnten die kommunistischen Jugendführer in China davor,
« daß der Klassenfeind in seinem Bemühen, die Jugend für sich zu gewinnen,
oft einen Durchbruch auf kultureller Ebene zu erzielen versuche», und die
Gefahr bestehe, «daß die bürgerliche Ideologie den Sieg davon trage, falls
es der proletarischen Ideologie nicht gelinge, sich auch kulturell
durchzusetzen»5. Die logische Folge dieser Theorie war die Schaffung der Roten
Garden und die «Kulturrevolution» von 1966, die noch mitten im Gange ist.
Die Berichte über die Zerstörungswut der Roten Garden sind zweifellos
übertrieben. Doch steht fest, daß Rotgardisten das Museum des Zentralen
Kunstinstituts in Peking verwüstet haben, und zwar mit der Absicht, wie einer

1063



ihrer Anführer erklärte, «die Bildwerke Buddhas, die Buddha-Schreine, die
Bildwerke von Kaisern, Königen, Höflingen, militärischen Führern, Mandarinen,

von schönen Frauen und häßlichen Dämonen griechischer und römischer

Herkunft und aus der Zeit des alten feudalistischen chinesischen Reiches

zu vernichten ». Wie lokale chinesische Radiosender berichten, haben anderswo

empörte, von Rotgardisten angeführte Studenten Bildwerke der Göttin der

Barmherzigkeit, Kwan Yin, sowie antike Statuen wie «steinerne Pferde und
Tiger, die aus kaiserlichen Gräbern stammten, aus ihren Hörsälen, Arbeitsräumen

und sogar aus den Magazinen hinausgeworfen». Abgüsse der Venus

von Milo und des Apolls von Belvedere erlitten das gleiche Schicksal. «Alles
wurde bei hellichtem Tag in Stücke geschlagen und verbrannt. » In Kanton
führten Rotgardisten sogar eine «öffentliche Gerichtsverhandlung» durch,
in der eine Statue der «Göttin der Freiheit» die Rolle der Angeklagten spielte.
Diese Statue hatte über einem Denkmal der sogenannten «zweiundsiebzig
Märtyrer» gestanden, die wegen ihres Versuches, die Mandschu-Dynastie zu
stürzen, hingerichtet worden waren. Die Statue kam vor den Richter, weil
sie eine Kopie der berühmten Freiheitsstatue an der Einfahrt zum New-Yorker
Hafen war. Die Rotgardisten verurteilten die Statue am Schluß des Prozesses
als ein «Produkt der vergiftenden kapitalistischen Denkart» und schlugen
sie mit Hämmern in kleine Stücke, begleitet vom Gesang «Lang lebe die

große proletarische Kulturrevolution»! Banden bäuerlicher Jugend, angeführt

von revolutionären Lehrern und Rotgardisten und bewaffnet mit Äxten,
Spitzhacken und Heugabeln, zerstörten Tempel und Bildnisse von Buddha
auf ihren Streifzügen, begleitet vom «munteren Takt der Gongs und
Trommeln». Am 23. August 1966 berichtete «Renmin Ribao», daß «Zehntausende

von Rotgardisten den eisernen Besen zur Hand genommen und innerhalb
weniger Tage mit vielen Namen, Bräuchen und Gewohnheiten aufgeräumt
hätten, welche die Ideologie der ausbeutenden Klassen repräsentierten. Dies
ist ein revolutionärer Akt der Zerstörung des Überlieferten und des Aufbaus
des Neuen». Wie unbehaglich es manchem chinesischen Führer bei diesem
Gebrauch des «Eisernen Besens» zu Mute sein mag, kommt in offiziellen
Verlautbarungen nirgends zum Ausdruck, ganz im Gegenteil. «Wir üben
Kritik an der alten Welt», schrieb «Renmin Ribao» am 8. Juni 1966 in einem
Leitartikel:

«Wir kritisieren die bürgerliche Auffassung der Geschichte, die bürgerlichen
wissenschaftlichen Theorien, die Pädagogik, den Journalismus und die Theorien über Kunst und
Literatur sowie alle schlechten Theaterstücke, Filme und Werke der Literatur und Kunst.
Kurz, wir üben Kritik an der alten Welt, an der alten Ideologie und Kultur, an den alten
Bräuchen und Gewohnheiten, die der Imperialismus und alle ausbeutenden Klassen dazu
benutzen, das Denken des arbeitenden Volkes zu vergiften. Wir kritisieren jede
nichtproletarische Ideologie, jede reaktionäre Ideologie, die dem Marxismus-Leninismus und der
Lehre Mao Tse-tungs widerspricht...

1064



Ministerpräsident Mao hat oft betont, daß es (keinen Aufbau ohne Zerstörung, kein
Fließen ohne Eindämmung und kein Vorwärtsschreiten ohne Hindernisse gibt). Zerstörung
heißt hier Kritik und Revolution, Zerstörung ruft notwendigerweise der Vernunft, und
Vernunft ist Aufbau; Zerstörung kommt zuerst, und aus ihr ergibt sich der Aufbau.»

Im gleichen Leitartikel wird auf den «scharfen und lange dauernden»

Kulturkampf hingewiesen, der seit der «Befreiung Chinas» zwischen den

«bürgerlichen Elementen, welche die alte Ordnung wiederherzustellen
versuchen », und den Kräften, die sich einer Restauration widersetzen, im Gange
ist — ein Kampf, der sich «in letzter Zeit verschärft hat». Mit andern Worten,
die heutige Kulturrevolution ist ein antibourgeoiser Klassenkampf, und Ende
1966 wurde die Theorie der inneren Klassenkämpfe, die seit den frühen
fünfziger Jahren relativ wenig in Erscheinung trat und im chinesischen Denken

nur noch eine unbedeutende Rolle spielte, tatsächlich auch wieder stärker
betont. Manche Kenner des Maoismus sind der berechtigten Auffassung, daß

weniger die Klassenzugehörigkeit als die ideologische Verpflichtung auf die
reine Lehre Maos den «guten Kommunisten» ausmacht. Gewiß können
Menschen «falscher» Herkunft nicht ohne weiteres verwandelt werden, und
«Widersprüche» zwischen den Klassen ergeben sich in milder Form sogar in
der Ära der Volksdemokratie. Doch können nach maoistischer Überzeugung
«alle auf den rechten Weg geführt werden»; zum Beispiel war es schon lange
bevor die Kommunisten auf dem Festland ihre Machtstellung errungen
hatten ein Grundsatz der Lehre Maos, daß die Großgrundbesitzer sich geistig
wandeln und als «aufgeklärte Großbauern» das Agrarprogramm der
kommunistischen Partei unterstützen könnten6. Heute allerdings hat die
Kulturrevolution, die mit ihrer an Rousseau gemahnenden Überschwenglichkeit
den einfachen, edlen Bauern verherrlicht, den Glaubenssatz, daß «jedermann
gerettet werden könne », sehr in Frage gestellt. Pamphlete, die kürzlich von
Rotgardisten in Umlauf gesetzt wurden, enthalten Äußerungen, nach denen
die gesellschaftliche Herkunft und der politische Hintergrund der Eltern und

sogar der Großeltern den Kindern zum Nachteil gereichen können: «Wie
kann jemand, der dem Abschaum entstammt, es hindern, daß er beschmutzt
wird?» Dies steht in einem Flugblatt, das fortfährt mit der Behauptung: «Die
Kinder der alten Revolutionäre und die mißratenen Bälge der alten
Reaktionäre sind genau wie ihre Väter. » Ein anderes Pamphlet stellt die Forderung
auf, die Jugendlichen mit «nichtrevolutionärem gesellschaftlichem Hintergrund

» müßten zuerst ihre Eingeweide aushöhlen und ihr Gebein auswechseln,
bevor sie als Mitglieder des Proletariates zugelassen werden können; denn
«für uns bedeutet Einheit, daß die Angehörigen der Linken diejenigen der
Rechten radikal vernichten. Eine andere Einheit gibt es nicht»! Grundsätzlich
wird als Mitglied der Roten Garde nur akzeptiert, wer einer der sogenannten
«fünf roten» Gruppen von Familien entstammt (das sind Arbeiter, Bauern,
Soldaten, der revolutionäre Kader und die revolutionären Märtyrer), während

1065



alle andern zuerst ihre eigenen Familien denunzieren müssen, bevor ihre
Aufnahme in die Garde überhaupt in Erwägung gezogen wird.

Bezeichnenderweise war es Lin Piaos schon erwähnte Armeezeitung
«Jiefangjun Bao», die bereits im April 1966 den neuen Ton unerbittlichen
Klassenkampfes anschlug, indem sie ihre Leser daran erinnerte, daß «Präsident
Mao Tse-tung uns gelehrt hat, daß Klassen und Klassenkampf in einer
sozialistischen Gesellschaft immer noch existieren» und weiterhin die «im Gang
befindliche große Polemik an der kulturellen Front» kategorisch als «einen

außergewöhnlich heftigen Klassenkampf» charakterisierte. Von diesem

Gesichtspunkt aus ist der Klassenkampf unvermeidlich, ja, er ist sogar «vom
menschlichen Willen unabhängig». Überdies ist er kein plötzliches Ereignis,
sondern das Gegenteil. Die Parteigruppe Maos und Lin Piaos ist bestrebt,
die gegenwärtige Kulturrevolution und den neu erwachten Klassenkampf
als natürlichen Höhepunkt früherer Bemühungen darzustellen, die bourgeoisen
und konterrevolutionären Irrtümer in der Literatur, in den Künsten und in
der Filmindustrie zu korrigieren, die bis in die frühen fünfziger Jahre
zurückreichen7. Der Kampf wird auch als niemals endend geschildert: «Haben wir
einmal diese schlechten Einflüsse beseitigt, können in Zukunft wieder neue
auftauchen, die wiederum besiegt werden müssen. » In den letzten drei Jahren
hat es aber in diesem Kultur- und Klassenkampf auch «ermutigende» Zeichen
des Fortschritts gegeben, so zum Beispiel das Auftauchen neuer Themata
an der Pekinger Oper («dem konservativsten Bollwerk sowohl hinsichtlich
des ideologischen Inhalts als auch der künstlerischen Form») und die immer
umfangreichere Mitbeteiligung der Arbeiter, Bauern und Soldaten «an den

ideologischen, literarischen und künstlerischen Fronten». Arbeiter, Bauern
und Soldaten, so wird behauptet, «schreiben zahlreiche philosophische
Artikel, in denen Mao Tse-tungs Lehre auf einfache aber geschickte Art zum
Ausdruck kommt». Der Zweck der erneuten kulturellen Anstrengung wird
am besten charakterisiert durch das sie typischerweise über alle Maßen
idealisierende «heroische Bild» von Bauern, Arbeitern und Soldaten, das in Maos
Lehre immer wieder neue Nahrung findet.

Die ideologischen Auseinandersetzungen und der Klassenkampf, die gegenwärtig

im Gange sind, werden unweigerlich zur Folge haben, daß manche
einst zur obersten Führerschaft gehörende Männer auf der Strecke bleiben,
weil sie mit dem Vorwärtsstreben der Revolution nicht Schritt zu halten

vermögen. Bereits im Jahre 1964 warnte das führende Blatt der Kommunistischen

Partei Chinas, die «Rote Fahne», davor, daß gewisse Kader, die in
der Zeit der demokratischen Revolution als «gute Kader» galten und eine
aktive Rolle spielten, «geistig nicht auf die neue Phase der sozialistischen
Revolution vorbereitet » seien und daher nicht vermöchten, « sich auf neue
Ziele einzustellen», weshalb sie nachhinken würden8. Mit der Verantwortung
der Führerschaft könnten solche Leute nicht länger betraut werden. Heute

1066



weiß man, daß die Angriffe einigen der äußerst zuverlässigen früheren
Offiziere Maos galten, Gegnern der Faktion Maos und Lin Piaos, vom
Staatsoberhaupt Liu Shao-tschi und dem ehemaligen Oberbefehlshaber der Armee
Lo Jui-tsching bis zum Bürgermeister von Peking Peng Tschen und dem
Generalsekretär der Partei Teng Hsiao-ping.

Aber es ist vielleicht weniger die Gruppe um Liu Shao-tschi an der Spitze
der politischen Hierarchie, sondern eher die Beamtenschaft in mittleren und
unteren Stellungen, die in diesem Machtkampf die große Rolle spielt. In den
letzten Monaten sind zum Beispiel etwa zwanzig Direktoren und Vizedirektoren

verschiedener Propagandastellen der Partei im ganzen Lande ihrer
Funktionen enthoben worden. Die Erklärungen, die in der chinesischen

Provinzpresse und über das Radio für diese Entlassungen gegeben wurden,
waren aufschlußreich für den Gesamtcharakter der Kulturrevolution. So

wurde etwa, im Zusammenhang mit der Entlassung Wang Kuangs von
seinem Posten als Propagandachef des Zentralbüros der Kommunistischen
Partei für die südlichen Provinzen, im September 1966 erklärt, er habe sich
erstens der — wie er es nannte — «ungerechtfertigten» Verherrlichung von
Mao Tse-tung als «Vorbild für die ganze Welt» widersetzt. Zweitens habe er
behauptet, Mao Tse-tungs Lehre sei nichts anderes als eine «chinesische Form
des Marxismus-Leninismus» und könne nicht für sich beanspruchen, eine

neue und endgültige Höhe in der allgemeinen Entwicklung des marxistischen
Denkens erreicht zu haben. Drittens habe er die in fast jeder Ausgabe der
offiziellen Zeitungen erscheinenden Berichte und Bilder von und über Mao
Tse-tung als langweilig bezeichnet und Führern der Partei gegenüber sogar
geäußert, er bringe es nicht über sich, die Propaganda für Mao zu lesen, die
in seinem eigenen Bureau produziert werde. Viertens habe er Kritik an gewissen

Theorien in Maos Lehre geübt, so zum Beispiel am Grundsatz, daß nur
der unablässige Klassenkampf zum Glück führe, und dabei gesagt: «Seid
nicht so extrem in eurem Denken. Ihr könnt nicht behaupten, daß Einigkeit
und ein friedliches Leben nicht Glückseligkeit bedeuten. »

In ähnlicher Weise wurde im Falle der kürzlichen Entlassung von Tscheng
Tun als Propagandachef der Partei für die Provinz Hopeh beanstandet, daß

er sich dem Lehrplan, der eine vermehrte politische Unterweisung in den
Schulen vorsah, widersetzt habe, und zwar mit der Begründung, China brauche
Schulen, «die für ihren hervorragenden Unterricht in Mathematik,
Sprachwissenschaften und andern Fächern bekannt» seien, und die Lehrer sollten
grundsätzlich nach ihren «praktischen» Fähigkeiten gewählt werden. Es
wurde ihm auch vorgeworfen, er habe darauf gedrängt, daß Theatertruppen
in der Provinz die Erlaubnis erhielten, Stücke verschiedenster Herkunft
aufzuführen, und er habe die Ansicht vertreten, es bestehe «etwas Gemeinsames
zwischen den bourgeoisen Auffassungen von Humanismus und Pazifismus
und unsern eigenen Ansichten über diese Dinge». In einem Fall soll Tscheng

1067



auch ungünstige Vergleiche zwischen der heutigen chinesischen Wirtschaftslage

und derjenigen der Sowjetunion und des Westens gezogen haben, indem
er sagte, daß « die Imperialisten und die Revisionisten genug zu essen hätten,
den Marxisten-Leninisten aber — womit die Chinesen gemeint waren — die

Nahrung fehle, ihren Hunger zu stillen».
Falls diese Anschuldigungen richtig sind, dann wird auf Grund der

Entlassungen deutlich, wovor die Führer Mao Tse-tung und Lin Piao sich fürchten,

nämlich vor einer weniger doktrinären, pragmatischeren und flexibleren
Politik hinsichtlich der wirtschaftlichen Entwicklung des Landes, vor einer
Politik, in der ideologische Grundsätze wie etwa das fanatische Prinzip des

« Mach-mit-oder-stirb » sukzessive gemildert und schließlich ausgemerzt werden.

Was sie fürchten, ist eine Unterhöhlung des Willens und der unbeirrbaren
Entschlossenheit, die Erschlaffung eben jener Eigenschaften, die den
«Einfältigen alten Mann» befähigten, «Berge zu versetzen». Um dieser Erosion
Einhalt zu gebieten, scheint der Parteiführung eine totale Ideologisierung
des Volkes und ein einheitliches politisches Denken notwendig. Doch
angesichts der zunehmenden Urbanisierung des chinesischen Lebens, die einen
immer größeren Unterschied zwischen der städtischen und der bäuerlichen
Bevölkerung zur Folge hat — angesichts aber auch der nicht zu unterschätzenden

Zahl von Leuten, die in der Armee und in staatseigenen Unternehmen
hohe Stellen bekleiden und die Überzeugung vertreten, Chinas Zukunft hänge
von einer systematischen, umsichtig geplanten und raschen technologischen
Entwicklung unter der Leitung kompetenter Fachleute ab, stößt der neue
Versuch einer Ideologisierung verständlicherweise nicht auf eitel Begeisterung.
Trotzdem hält die Clique Maos und Lin Piaos an der Überzeugung fest, daß

der Versuch gewagt werden müsse. Am 14. April 1966 äußerte «Renmin
Ribao» in einem Leitartikel die Warnung, die Revolution und der Aufbau
des Landes würden ernstlich verzögert und gefährdet, «falls die Politik nicht
den ersten Platz einnehme und sie nicht als wichtiger betrachtet werde als

die tägliche Arbeit ». In den folgenden Monaten wurde diese Warnung
systematisch wiederholt, insbesondere in der Armeezeitung «Jiefangjun Bao».
Sie erreichte ihren Höhepunkt in einer wahren Flut von Geschichten über
Wassermelonenverkäufer, Pingpongspieler, Kindergärtnerinnen und andere
Leute aus dem Volk, die dank der Lehre Maos zu neuer Lebensweisheit
gelangt seien. Es gebe kein Gebiet menschlicher Bemühungen, das gegenwärtig

nicht von Maos Lehre profitieren könne. So wurden zum Beispiel in
einem neuen Spital in Peking bei Patienten, deren Körper Verbrennungserscheinungen

über 20% aufwiesen, «dank der Anwendung von Mao Tse-

tungs Lehre in der Medizin» höhere Heilerfolge erzielt9.
Das Selbstvertrauen, das dank dem absoluten Glauben an Maos Ideologie

erworben wird, kommt zum Ausdruck in der Haltung der chinesischen
Kommunisten gegenüber dem Krieg und ganz besonders gegenüber dem Atom-

1068



krieg. Hier gilt wiederum «persönlicher Mut» als Paßwort. Die chinesischen
Führer haben eine ganz andere Auffassung über die Gefahren eines möglichen
Nuklearkrieges und die Notwendigkeit, die nuklearen Waffen unter Kontrolle
zu halten, als die westlichen Länder und wahrscheinlich selbst die Sowjetunion.
Zum Beispiel haben sich Washington und Moskau gleicherweise bemüht, die
Zahl der Mächte, die über Atomwaffen verfügen, zu beschränken, mit der

Begründung, die Proliferation erhöhe die Wahrscheinlichkeit der Verwendung
der Nuklearwaffen. Peking dagegen bezeugt keinerlei Angst vor einer
Proliferation, sondern begrüßt sogar eine solche. Peking betrachtet die
amerikanische und sowjetische Besorgnis über die Proliferation und die Opposition
der Großmächte gegen eine Verbreitung von Atomwaffen als taktisches

Erpressungsmanöver, wodurch die übrige Welt ihrem Willen gefügig gemacht
werden soll. Peking argumentiert, die Proliferation werde das nukleare

Monopol einiger weniger brechen und die Imperialisten (die Vereinigten
Staaten) und die Revisionisten (die Sowjetunion) zwingen, in ihrer Politik
mehr Zurückhaltung zu üben. In der Tat wird die Proliferation sie
veranlassen, vorsichtiger zu sein, als es jede internationale Abmachung über Atomwaffen

vermöchte. Nach chinesischer Auffassung wird überdies ein Atomkrieg

sehr wahrscheinlich nicht aus einem lokalen «Buschbrand» nach dem
Muster eines nationalen Befreiungskrieges entstehen, sondern viel eher wegen
eines gezielten atomaren Angriffs der Amerikaner gegen das chinesische oder

gegen ein anderes asiatisches oder afrikanisches Volk10. Doch ist es bezeichnend

für die gegenwärtige Phase des Maoismus, daß das Nuklearproblem in
einem allfälligen Krieg gegenüber der wahren Stärke des chinesischen Volkes
als vollkommen irrelevant hingestellt wird:

«Wenn auch der Besitz nuklearer Waffen die Möglichkeiten der Landesverteidigung
erhöht, so ist unser Bedürfnis nach Sicherheit doch keineswegs von Nuklearwaffen abhängig.

China besitzt etwas viel Größeres als die Atombombe, nämlich die in alle Zukunft
siegreiche Lehre Mao Tse-tungs und das Vorbild der glorreichen, großen und fehlerfreien
kommunistischen Partei sowie ein Volk von 650 Millionen Menschen, eng vereint und
erfüllt vom politischen Selbstbewußtsein, das beste sozialistische System zu besitzen. Indem
wir uns auf diese Kräfte stützen, können wir jeden Feind, wie furchterregend auch immer
er sei, mit Sicherheit besiegen11.»

Es sind wiederum Menschen, nicht Waffen, die den Ausgang eines Krieges
bestimmen. Aber wenn die chinesischen Kommunisten die Schrecken eines

Atomkrieges auch ohne weiteres zugeben, ist doch ihre Besorgnis über dessen

möglichen Auswirkungen absichtlich gemäßigt. Sie verkünden, der unbesiegbare

menschliche Lebenswille sei selbst einer atomaren Katastrophe gewachsen.

«Das siegreiche Volk würde sich auf den Trümmern des Imperialismus
bald eine Zivilisation aufbauen, die tausendmal besser wäre als das
kapitalistische System und ihnen eine herrliche Zukunft eröffnen», schrieb die

Zeitung Hongqi schon im April i960 in einem Leitartikel und schlug damit

1069



eine Saite an, die Mao selbst bereits anläßlich der Moskauer Konferenz der
kommunistischen Parteien im Jahre 1957 anklingen ließ, indem er erklärte:

«Sollte die Hälfte der Menschheit vernichtet werden, so würde immerhin die andere
Hälfte überleben. Dafür würde der Imperialismus vollkommen ausgelöscht, und es würde
auf der Welt nur noch den Sozialismus geben. In einem halben oder einem vollen Jahrhundert
würde die Bevölkerung wieder um die Hälfte zunehmen — vielleicht sogar um mehr als

die Hälfte12.»

Die Möglichkeit eines nuklearen Weltbrandes hat für die Chinesen, wie
man sieht, nicht notwendigerweise eine abschreckende Wirkung. Darum sind

«Volkskriege» oder «Nationale Befreiungskriege», wo immer auf der Welt
sie ausgelöst werden, in den Augen Pekings stets einer Unterstützung wert.
Dies ist auch der Grund, weshalb Peking die Gefahr, daß diese Kriege sich
in globale Katastrophen ausweiten könnten, sehr gering veranschlagt. « Zeigt
den Mut, eine Revolution auszulösen, und organisiert sie gut», empfahl das

Zentralkomitee der Kommunistischen Partei Chinas an seiner kürzlichen
Plenarsitzung und bemerkte dazu, «die revolutionäre Bewegung der Völker
aller Länder, ganz besonders aber in Asien, Afrika und Lateinamerika, stoße

kraftvoll voran»13. Weder die nuklearen «Erpressungsmanöver» der
Großmächte, noch zeitweilige politische Rückschläge im
asiatisch-afrikanischlateinamerikanischen Raum werden den Vormarsch der Revolution aufhalten.
Das einzige Hindernis, das sich dem Fortschritt der Revolution entgegenstellt,
liegt in der menschlichen Natur, im Mangel an Vertrauen, daß man «Berge
versetzen » kann, um wieder mit dem Gleichnis des «Einfältigen alten Mannes »

zu sprechen.
In diesem Zusammenhang sind kommunistische Theoretiker Chinas,

welche die Linie Maos und Lin Piaos vertreten, geneigt, zwischen der
revolutionären Bewegung in China und in andern Ländern gemeinsame Züge zu
erkennen. An der bereits erwähnten Plenarsitzung des Zentralkomitees der
Kommunistischen Partei Chinas wurde eine genaue Unterscheidung gemacht
zwischen zwei Führertypen im Lande: jene Männer, welche «die Kühnheit
über alles andere setzen und gute Schüler von Präsident Mao sind», und jene
andern Männer, «die vor allem die Furcht kennen und von der neuen
Ordnung der Dinge überrumpelt worden sind»14. Die letzteren müssen von der
Führerschaft ausgeschlossen werden, weil das Land sich nur noch auf die
«revolutionäre Linke» stützen kann. Inzwischen hat außerhalb von China
das «heimtückische Übel» des Revisionismus ebenfalls eine Lähmung in der

Führung gewisser revolutionärer Bewegungen verursacht, besonders dort,
wo es den Imperialisten gelungen ist, vorübergehende Erfolge gegen den
Vormarsch des Volkes zu erzielen. Obwohl man natürlich solche

Verzögerungen und Rückschläge unerfreulich findet, sind sie nicht immer ein
Nachteil. Denn nach Ansicht Pekings stärken sie den Willen und die Ent-

1070



schlossenheit des Volkes und der Partei, die Revolution zu einem siegreichen
Ende zu führen. Sie riskieren nichts dabei, denn «die Tendenz der
gegenwärtigen internationalen Situation ist so, daß der Ostwind stärker weht als

der Westwind und Ebbe und Flut in der internationalen Politik die wachsende

Schwungkraft der revolutionären Bewegung der Völker der Erde nicht
aufzuhalten vermögen »15.

« Zeit und Wetter sind imstande, die Fundamente des stärksten Hauses zu
untergraben», sagt ein bäuerliches chinesisches Sprichwort. Die maoistische
Taktik der allmählichen Untergrabung der imperialistischen Festungen des

Feindes in der ganzen Welt kann und muß überall zur Anwendung gelangen,
indem die Gegner einer um den andern angegriffen und «Mundvoll um Mundvoll»

verschlungen werden16. Die Apotheose des Prinzips des «Einfältigen
alten Mannes» und seiner Früchte im heutigen kommunistischen Denken
Chinas stellt den menschlichen Willen — gestützt auf ein unbedingtes Vertrauen
in die Richtigkeit der eigenen Ideologie und unbeschwert von intellektuellem
Skeptizismus — in das Zentrum jeglichen Handelns. Diese seltsame Mischung
von Voluntarismus und Romantik mit den alten Traditionen der kultureUen
Größe Chinas in der Vergangenheit, wie sie im «Mittleren Königreich»
(Tschung kuo) idealisiert wird, bildet heute die hauptsächlichste politische
Doktrin der größten Nation der Welt mit der ältesten ununterbrochenen
Zivilisation. Wie lange sie diese Rolle beibehalten wird, hängt wiederum von
Faktoren des menschlichen Willens und Glaubens ab, die im Mittelpunkt
dieser Lehre stehen. Es läßt sich unmöglich voraussagen, ob die Gruppe Maos
und Lin Piaos ihre Gegner entscheidend wird schlagen können. Am 12.

Dezember 1966 gab die Zeitung Hongqi zu, daß «bewaffnete Kämpfe»
zwischen rivalisierenden Gruppen der Roten Garde stattgefunden hätten, und
schon früher war über Zusammenstöße zwischen Arbeitern und randalierenden

Rotgardisten berichtet worden. Welche dramatische Änderungen in
Pekings Führerschaft auch eintreten mögen, wird wohl das « Yenan-Syndrom »

vermutlich in China und in der ganzen Welt noch geraume Zeit seinen Einfluß

geltend machen.

xVgl. z.B. «Peking Review», 2. Dez. 1966, p. 25—27, und 9. Dez. 1966, p. 19—21.
"«Selected Writings of Mao Tse-tung» (Foreign Languages Press, Peking, 1965), Bd. 3,

p. 322. 3Lin Piao, «Long Live the Victory of People's War!» (Foreign Languages Press,
Peking, 1965), p. 47—48. 4«Long Live Leninism!» (Foreign Languages Press, Peking,
1950), p. 20. 6Hu Yao-pang, «Revolutionize Our Youth! » Report on the Work of the Chinese

Communist Youth League delivered at its Ninth Congress, June II, 1964 (Foreign
Languages Press, Peking, 1964), p. 25. 6Vgl. Benjamin Schwartz, «Modernization and the
Maoist Vision», «The China Quarterly», Januar-März 1965, p. 12, und «On the Question
of the National Bourgeoisie and the Enlightened Gentry», «Selected Works of Mao Tse-

tung», Bd. IV, p. 207—210. '«Jefangjun Bao», 4. Mai 1966. 8«Hongqi 1964, Nr. 17—18;
abgedruckt in «Training Successors for the Revolution is the Party's Strategic Task»
(Foreign Languages Press, Peking, 1965), p. 13—14. '«Peking Review», 4. Febr. 1966,

1071



p. 25. 10Vgl. Morton H. Halperin, «China and the Bomb» (New York, Praeger Verlag,
1965). "«Renmin Ribao», 22. Okt. 1964. 12«Long Live Leninism», op. cit., p. 22, und
«Soviet Documents», 20. Apr. 1964, p. 19 (Rede von M. A. Suslow vor dem Zentralkomitee
der Kommunistischen Partei der UdSSR, 14. Febr. 1964). "«Communiqué of the Eleventh
Plenary Session of the Eight Central Committee of the Communist Party of China » (Foreign
Languages Press, Peking, 1966), p. 4—5. "«Decision of the Central Committee of the
Chinese Communist Party Concerning the Great Proletarian Cultural Revolution» (Foreign
Languages Press, Peking, 1966), p. 3. "Siehe z. B. «Renmin Ribao», 7. März 1966. "Vgl.
die definitive Darstellung der maoistischen Guerillataktik in Li Tscho-peng, «Strategy: One
Against Ten. Tactics: Ten Against One» (Foreign Languages Press, Peking, 1966).

Antikommunismus genügt nicht

FRIEDRICH SALZMANN

In der Beurteilung internationaler Entwicklungen darf es keine Diffamierung
geben, wenn der Beurteiler seine Meinung ändert. Denn zuviel ist in Bewegung

geraten, als daß heute immer richtig sein könnte, was gestern gesagt
wurde. Zudem verstärken sich in Ost und West jene Kräfte und Tendenzen,
die außerhalb der gewollten Systeme und geglaubten Ideologien wirksam
sind. So kann es etwa vorkommen, daß ein Oststaat sich heftig gegen den
Vorwurf verteidigt, die von ihm neuerdings gewährte Unternehmerfreiheit
sei unvereinbar mit dem Kommunismus, während ein Weststaat aus dem
Munde des verantwortlichen Ministers verkünden läßt, die derzeitige
Konjunkturpolitik habe mit «Dirigismus» nichts zu tun. Im einen Fall machte
der Ruf nach Freiheit Konzessionen unvermeidbar, im andern Fall war der
Ruf nach Planung unüberhörbar, im Gebiet der Geld- und Kreditpolitik
beispielsweise. Das Auffallende daran ist, daß im Osten anscheinend die Freiheit,

im Westen anscheinend die Planung vermißt wurde.
Die Beurteilung der Situation wird also nicht einfacher. Jedenfalls muß

die Frage nach dem «Ausgleich der Systeme» in immer kürzeren Abständen
beantwortet werden. Nähern wir uns dem Kommunismus? Nähert sich der
Kommunismus uns? Haben wir am Ende in der internationalen Politik schon
das Stadium erreicht, wo sich der Verdacht erhärtet, der ganze antikommunistische

Lärm hier und der antikapitalistische Lärm dort seien Scheingefechte
fürs spätere Protokoll, um zunächst einmal die Rüstungskredite durchzubringen

und sodann im Falle einer Panne — eines Krieges — das glaub-

1072


	Apotheose des "Einfältigen Alten Mannes" in China

