Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 11

Artikel: Problemkreise der Hofmannsthal-Forschung
Autor: Exner, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Problemkreise der Hofmannsthal-Forschung

RICHARD EXNER

« Wer aber war er, und wer war er nicht? »

Am 11. September 1911 schrieb Hugo von Hofmannsthal an Arthur Schnitz-
ler, das Schaffen von dichterischen Gebilden miisse uns fiir die Qual mancher
Tage entschidigen. «DaBl man auf diese Weise, ebenso wie in den Kindern,
irgend etwas von sich weitergibt, gleichsam ans Unendliche weitergibt, ist
fiir mich eine von den Compensationen. Es gibt noch geheimnisvollere, wenn
man in das Mysterium des Lebens eindringt, wie es manchmal gestattet, aber
nicht mitteilbar ist. In den Tiefen der Arbeit liegen sie und auch in den Tiefen
des aufnehmenden Lebens, und sind Thnen bekannt wie mirl.» In einer ver-
wandten, ganz eigentiimlichen Weise muf3 der Kritiker und Forscher in seinen
Gegenstand eintreten, abwechselnd mit ihm eins werden und sich wieder,
auf daB er ihn kritisch erkenne, von ihm trennen. Im Sinne dieses schopferisch-
kritischen Atem-Prozesses mochte das Folgende aufgenommen werden.

Das Thema ist so gewihlt, daB seine Problematik von mehreren Seiten
beleuchtet und dadurch im Detail sowohl wie in ihrem ganzen Umfang ver-
deutlicht werden kann. Nach einer ganz kurzen Skizzierung der Untersuchung
sollen mehrere groBere Themen, zu welchen sich die Hofmannsthal-Forschung
auch weiterhin wird duBern missen, zur Sprache kommen. Den Schluf} bilden
Uberlegungen, die zum alleinigen Thema des Aufsatzes hitten erhoben wer-
den diirfen, weil sie, das Ganze zusammenfassend, iiberschrieben werden
kénnten: Gedanken tber die Schwierigkeiten beim Schreiben eines sum-
marischen Buches iiber Hugo von Hofmannsthal.

*

Wer die recht umfangreiche Hofmannsthal-Literatur der letzten Jahre
aufmerksam liest, kann sich dem Eindruck nicht entziehen, dal} wir uns
langsam einem Gesamtbild der Gestalt und des Werkes von Hugo von Hof-
mannsthal zu nihern scheinen und daB sicher sehr bald der Versuch gemacht
werden wird, dieses Gesamtbild in Form eines lingeren Werkes tiber den
Dichter vorzulegen. An klugen und interessanten Einzelurteilen und treffen-
den Charakterisierungen einzelner Werke ist kein Mangel. Das wesentliche
Paradox fiir die Forschung aber liegt darin, dal dieses Gesamtbild in eben
dem MaBe, in dem es auf uns zuzukommen scheint, sich uns auch wieder

1023



entzieht und es nicht wirklich verwunderlich ist, warum ein so ausgezeich-
neter Kenner Hofmannsthals wie Richard Alewyn das Hofmannsthal-Buch
bis jetzt nicht geschrieben hat. Je allgemeiner man das Thema faBlt, desto
leichter wird es sich zur allgemeinen Aussage eignen. Ich denke an die ver-
dienstvolle und von Verehrung getragene kleine Gesamt-Darstellung Otto
Heuscheles; an die als Ganzes nicht gegliickte, Einzelnes aber deutlich heraus-
stellende von Willy Haas — es ist also immer wieder versucht worden, zu
sagen, wer er war und wer er nicht war, und stindig bemiiht sich die For-
schung, dem Werke und der Person Hofmannsthals das Geheimnis abzulau-
schen oder zu entreilen, wie es ihr im geistigen Sinn zu leben méglich gewe-
sen ist.

Dabei sollte es doch vielleicht kaum Schwierigkeiten bereiten, diesen
«writer of the daylight wotld» (wie ihn Stephen Spender einmal nannte) um
sein Lebensgeheimnis zu befragen. Es liegt doch alles offen im Werke, und
selbst der NachlaB3 wird wesentliche Akzentverschiecbungen kaum bringen,
abgerechnet die, welche bereits bestehen und es zulassen, von einer Unstim-
migkeit der Hofmannsthal-Forschung zu sprechen. Denkt man an die poetische
Produktion des spiten Rilke, so fillt doch sogleich auf, wie viel esoterischer,
wie viel privater, wie viel mehr mit sich beschiftigt das Werk Rilkes ist.
Innerhalb der Duineser Elegien und der Sonette an Orphens und der zeitlich und
thematisch um sie gelagerten Gedichte ist das Gewebe mitunter unentwirrbar
dicht und kaum aufzultsen. Die Methode des hermeneutischen Zirkels, so
fruchtbar sie sich bei der Interpretation der Duineser Elegien erweist, stoBt
auf formidable technische Probleme; sie miiite nimlich die Interpretation in
Form einer Symphonie-Partitur prisentieren, um a//e inneren Linien des
Werkes aufzuzeigen. Im Vergleich damit scheinen wir es mit Hofmannsthal
doch einfach zu haben. Das Werk scheint iibersehbar, und was noch an Brief-
wechseln dem Druck zu tbergeben sein wird (besonders jene mit Leopold
Andrian, Edgar Karg von Bebenburg und vornehmlich Rudolf Alexander
Schroder), wird es weiter erhellen, ohne zu einer wesentlichen Umdeutung
Anlal3 zu geben2 Hofmannsthal hat die Interpretation seines Werkes eigent-
lich eher abgelehnt, hat sich auch, anliBlich der Agyptischen Helena, als Inter-
pret disqualifiziert; er konnte zwar, wenn Strauss nicht zu verstehen schien,
in einem Brief die Deutung eines Werkes (.Ariadne) treffend und biindig
formulieren. Letztlich war er aber doch dem literarischen Treiben um sein
Werk eher abgeneigt.

DalB} nun um diesen Dichter, der den stummen Kiinsten, dem Mimus und
dem Tanz stets den Vorzug gegeben hat und der iiberzeugt war, wenn man
den Mund auftue, gerate man in MiBverstindnisse, daBl nun gerade um ihn
so viel Schreiberei entstanden ist, mufl verwundern und berithrt uns manch-
mal als Ironie. Freilich, diese Ironie ist doppelter Art: sie schligt auf den
Kritiker zuriick — und ist damit e/#z groBes Problem der Hofmannsthal-

1024



Forschung: Wenn immer der Kritiker meint, er habe nun eine Formel gefun-
den, die auf Hofmannsthal passen miisse, er habe einen Begriff entdeckt, dem
sich das Werk ausnahmslos unterordnen lasse, ist er sehr bald getduscht. Ich
kenne kein Werk und keine Gestalt in der modernen Dichtung, die sich so
dem definierenden Zugriff und der endgiiltigen Formulierung entzichen. Je
mehr man um ihn weil und von ihm liest, desto unmoglicher erscheint es
einem, je ein SchluBwort sprechen zu kénnen. Und das kann nicht nur daran
liegen, daB der Dichter schon in seinem funften Jahrzehnt sterben mublte. Es
liegt letzten Endes an der Uberzeugung Hofmannsthals, die Schaffenskraft
des Dichters und die Gebilde, die er dieser Schaffenskraft verdankt, wiichsen
aus mehreren Quellen und seien nicht rein darzustellen. Wer sihe das nicht
ein, spiirte aber nicht zugleich auch die «formidable Einheit» des Werkes?
Eins scheint das andere auszuschlieBen.

Zur Biographie

«Sein Wesen war atemlos und gedimpft
gugleich, freundlich und voller Begebren,
hoffnungsios (so ésterreichisch ) und voll
Ebhrgeiz, liebend, betastend, fiiblerisch,
wissend und in Angst ... »

Es entspricht Hofmannsthals ausgesprochener Ablehnung eines jeglichen
Biographismus, daf dem Leser aufler der knappen und gut komponierten
Lebens- und Werkszusammenfassung Helmut Fiechtners heute nur eine
« Hofmannsthal-Chronik » zur Verfiigung steht. In ihrem Vorwort fithrt diese
Chronik tiberzeugende Griinde an, warum wir hoffen sollten, es bleibe fiir
Hofmannsthals Leben und Werk bei einer solchen, freilich immer weiter zu
vervollstindigenden Chronik. Vielleicht weicht die Forschung bewulit vor
dem Problem einer Biographie aus. Das «furchtbar Biographische» des
Werkes verlangt nicht nach der Biographie mit ihrem unvermeidlichen
«lippischen Biographismus». Es verlangt nach der ihrem Gegenstand vollig
gewachsenen Studie, die so geschrieben ist, daB der Leser spiirt: dieser Autor
weil} alles Biographische, das zu wissen ist, sagt aber nicht alles. Details sind
oft nur peinlich und verginglich. Selbst die eingangs zu diesem Abschnitt
zitierte Stelle aus einem Brief Karl Wolfskehls an Albert Verwey, wenige
Tage nach Hofmannsthals Tod in Achtung und Liebe geschrieben, zeigt
Vorziige und Grenzen aller personlichen Erinnerung, ohne die eine Bio-
graphie undenkbar ist.

Hier wird nicht wissenschaftlicher Ungenauigkeit das Wort geredet. Was
letztlich zihlt, ist der Gesamteindruck, den ein Buch wie das von Helmut
Fiechtner herausgegebene vermittelt. Dieser Gesamteindruck wird unsere

1025



Einstellung zu Hofmannsthal dndern oder erstmalig bestimmen kénnen. Das
gleiche gilt fiir die Briefwechsel, die, wie Richard Alewyn das vor Jahren
erkannte, immer wieder als Ganzes verstanden sein wollen. Die Mannig-
faltigkeit der Korrespondenz ist ihr ordnendes Prinzip. Es wire eine Studie
fillig, welche die iiber ein Dutzend Korrespondenzen verschiedenen Umfangs
zusammenfaB3t, von Alewyns Aufsatz ausgehend. Dadurch erhielten wir einen
wichtigen Schliissel zur ErschlieBung des Werkes, und zwar besonders des-
halb, weil Hofmannsthal an die aus menschlichen Beziehungen geborene
geistige Kombinatorik glaubte: « Jede wirkliche Beziehung hat diese Kraft,
gewisse Gruppen von Gedanken des Anderen so zu regieren — oder vielleicht
existieren diese Gedanken nur durch diese Beziehung, jedenfalls ruft sie sie
hervor, sie schafft das geistige Klima, in dem sie existieren kénnen. So besitzt
der Eine in dem Anderen Lindereien, Landschaften, Girten, Abhinge, deren
Leben nur die Strahlen dieses einzigen Sternes speisen und trinken, wie auch
nur sie dieses Leben erweckt haben?. »

Dieser Gedanke ist besonders wichtig fir die briefliche Beziehung zwi-
schen Hofmannsthal und Stefan George. Auch hier besteht mehr Anteilnahme
und geistige Verbindung als gemeinhin angenommen wird. Besonders gut
driickt sich in diesem Briefwechsel nicht nur die Angst vor der Herrschsiichtig-
keit aus und, viel wichtiger, vor dem stark maskulinen personlichen Willen
Stefan Georges, sondern eine Angst vor dem eigenen Zustand der Priexistenz.
Hierzu wird einiges im Zusammenhang mit der Prosa «Gerechtigkeit» zu
sagen sein. Die Verbindung ist, wie oft bei Hofmannsthal, zugleich subtil
und offenbar.

Ein besonderes biographisches und zugleich geistiges Problem fiir Hof-
mannsthal kann man mit einem Wort umschreiben: Salzburg. Damit rithrt
man an den sich in beinahe jedes Werk Hofmannsthals veristelnden Fragen-
komplex voa Biihne, Theater, Adaptionen, sogar Kulturpolitik. Hierzu ist
viel geschrieben worden und immer weiter wird an diesen Themen herum-
geritselt werden. Ein Teil von Hofmannsthals essayistischem Werk, das
bekenntnishafteren Charakter hat als man gemeinhin annimmt, befalBit sich
damit. Da sind zunidchst die kulturellen und konventionellen Gegebenheiten,
Theaterbesuche, Schauspieler-Gedichte. Dann taucht die Frage der Biihne
und des Theaters auf, an der jede vereinfachende Schilderung scheitert. Es
war eine Existenzfrage fiir Hofmannsthal. Er selbst scheint nicht immer
gleichbleibend zu deuten. Ein paar Wochen vor seinem Tode schreibt er an
Karl Wolfskehl, sein personliches Verhiltnis zu Stefan George habe seine
Unvollziehbarkeit vor allem dadurch erfahren, «daB3 er [George] eine Insti-
tution so hart negierte, die mir so viel zu bedeuten nie aufgehort hat4». Der
Briefwechsel mit George beweist hingegen, daB sich George nicht gegen die
Biithne und das Theater als Institution wandte, sondern gegen das damals
dort Geleistete. «Das groBe Biithnenwerk ist noch nicht getan. Von einem

1026



anderen als von Thnen wiilten wir es nicht zu erwarten®. » Hier stehen sich
nicht Wahrheit und Unwahrheit gegeniiber, sondern bei Hofmannsthal eine
duBlerst komplizierte Reaktion, die beweist, wie wenig er zeit seines Lebens
mit George in sich Frieden schlieBen konnte. So wurde ihm zum «von der
Wurzel her Unvollziehbaren», was als Hindernis zwischen beiden Dichtern
leicht hitte fallen kénnen.

Die Bithne also als Kompromill nach der Chandos-Etfahrung, wohl aber
zurlickreichend in die fritheste Dichtung; die Bithne als Symbol des Geschei-
tertseins und des spiteren Scheiterns (7w#rm), also die Bihne als Nessushemd
(Kurt Singer)® oder aber die Bithne als Erfilllung und Erl6ésung, als Medium,
wo sich Sprechen und Nicht-Sprechen die Waage halten, schlieBlich als Weg
zur stummen Kunst des Tanzes und der durch kein Sprechen mehr unter-
brochenen Gebirde, das Theater also als Existenz, als Form, Spiel und Spie-
gelung im Geistigen, der Schauspieler als Existenzmoglichkeit, als Lebens-
form fir einen Menschen, der aus dem Zustand der Priexistenz, die ihn nicht
mehr trug, heraus muBlte, aber sich auch nicht mehr nach ihm sehnen durfte,
weil ihm die damit verbundene psychische Gefahr vertraut war. Man denke
an die Stelle iiber die Verwandlung, die Burckhardt erzihlt: «Als ich ein
Kind war, schien es mir leicht, in das Innere eines Ahornstammes odet in
einen Schilfhalm zu steigen, heute weil ich, welch eherne Schranke uns
von der Natur trennt?. »

Salzburg schien also fiir ihn die mit einem Opfer verbundene Losung zu
sein, welche ihm zugleich auch das Publikum zufiihren wiirde. Das Opfer
(so sagen besonders die von George kommenden Interpreten) war, dafl er
sich vor finanzkriftigen Menschen verbeugen muflte. Vom Geistigen her
gesehen war vielleicht die Allianz mit Reinhardt ein Kompromil. Das Pro-
blem «Salzburg» hingt auch mit Hofmannsthals eigener Verwandlungsfihig-
keit zusammen, die oft mehr Fluch als Segen war. Alle diese Probleme, ihre
Flucht vor ihnen und damit zugleich ihre Umkehrungen in Gestaltetes liegen
im Werk offen zutage.

Es wiirde die eminente Bedeutung des Theaters fiir Hofmannsthal nicht
entwerten, wenn man feststellt, daB das Theater neben anderem awch eine
Form der Flucht war. Vielleicht sagte man aber anstatt Flucht besser: ein
Sich-Einrichten mit den erkannten, eigenen Schwierigkeiten und Unzuling-
lichkeiten. Und zwar war es eine Flucht vor den Zustinden der Priexistenz,
vor denen der ins Leben getretene Mann sich fiirchtete. Wo der Jiingling in
seiner Allseligkeit als Verschwender, Erbe, Tinzer, als gleichsam Wahnsinni-
ger, ohne abzustiirzen auf den Graten dieses Gefiithles wandern konnte, mufite
es den Mann schaudern. Fir Hofmannsthal mufB die psychische Fihigkeit, in
einen Baum eintreten zu konnen, nach der priexistenten Periode eine reine
Quelle der Angst gewesen sein. Ein hochst groBartiges Phidnomen: das
asthetisch Schone und Erfiihlte kénnte also plotzlich wahr werden und der

1027



Mensch wiirde als Ich zerflieBen. Dies ist der Zwischengustand, von dem der
Dichter so oft spricht, und der wahrscheinlich auch fiir seine auBBerordentliche
Nervositit (Empfindsamkeit, Empfindlichkeit, Wetterfiihligkeit, Hypochon-
drie) verantwortlich ist. Dies war es auch, was C. ]J. Burckhardt beeindruckte
und beingstigte: «Er stand mitten in einem gewaltigen Schicksalsvorgang,
in dessen Brennpunkt gewissermaflen, und etwas Fahles, ja Unheimliches
konnte ihn in Augenblicken umlagern, weil er vielleicht einer der wenigen
Menschen war, die innerhalb der Generation mit dem Wesentlichsten, das
damals zu versinken begann, eins waren, und weil er das Herankommen neuer,
zerstorender Wellen bestindig spiirte, als rollten sie seinen eigenen Weiten
und seinen eigenen Abgriinden zu. Er war Einer und Viele zugleich; in
Momenten konnte sich sein Gesicht mit dem schonen sinnenden Blick plotz-
lich wandeln, ein anderes werden, als gehe etwas durch ihn hindurch, nehme
Besitz von ihm?8. »

Zur Ethik im [ugendwerk

Wenn ein Werk von der Komplexitit des Hofmannsthalschen, das zumal
noch immer nicht in seiner Ginze vorliegt, literarhistorisch vermessen werden
soll, so miissen uns Begriffe zur Hand gehen, mit Hilfe derer wir auch das
noch zu Veroffentlichende und ein Gutteil der Sekundirliteratur ordnend
aufnehmen kénnen. Eine gewisse Begriffssystematik, die sich besonders an
Ad me ipsum orientiert, weist aber zugleich alle Mingel auf, die solchen kiinst-
lichen Kategorien anhaftet. Hofmannsthal selbst gebraucht gewisse Begriffe
dieser Art (Priexistenz, das Allomatische, das Sociale), gebraucht sie oft und
nicht immer auf dieselbe Weise. Das hat nun wieder manche Kritiker veran-
laB3t, ganz und gar auf Hofmannsthals Vokabular zu verzichten und eine
eigene, komplizierte, in ihrer dichtungsfernen Art ungemifie Terminologie
zu verwenden. Man wird, befirchte ich, behutsam mit Hofmannsthals eigenen
Begriffen operieren mussen, was zu wertvollen Resultaten fithren kann. Man
wird sich fernerhin damit abfinden miissen, dal es die auf eine Zeile redu-
zierbare unverinderliche Formulierung nicht gibt, welche uns vermitteln
konnte, was Hofmannsthal etwa mit «Priexistenz» oder dem «Socialen»
meint. Auch hier scheint mir das Prinzip des hermeneutischen Zirkels noch
das fruchtbarste, auf die Gefahr hin, daB manches in der Schwebe bleiben
mulf3.

So lieBe sich besonders das Problem der Ethik in den frithen Werken eben
durch das Befragen und Abhorchen dieser Werke deutlicher darstellen als
durch ein systematisches Applizieren des Begriffes. Zwei Wege vor allem
wiren einzuschlagen, um zunichst die Intensitit des Themas fiir Hofmanns-
thal zu erkennen. Vorbeugend sei gesagt, dall hier nicht der groBe Wert

1028



bereits vorliegender Studien (R. Borchardt, R. Alewyn, W. Rey) verkannt
wird. Selbst schwer zu Bekehrende miiiten heute davon iiberzeugt sein, was
fir ein beinahe rigoroser Ethiker dieser so viel «Schones» schaffende
Dichter war.

Der cine Weg fihrt tiber die Aussagen Hofmannsthals zum Thema «Oscar
Wilde ». Es umschliet Hofmannsthals Beschiftigung mit den Priraphaeliten,
denen er im Formalen auBerordentlich viel verdankt. Der EinfluB dieser
Denk- und Kunstrichtung auf die deutsche Literatur ist bis jetzt noch nicht
vollig anerkannt worden. In Wilde spitzt sich fiir Hofmannsthal das Problem
zu, denn es handelt sich bei der Behandlung dieses Themas zugleich um eigene,
ihn selbst bedringende Dinge. Man mufB sich nun einmal kiinstlich von den
vielen anderen AuBerungen zum Thema «Ethik» in Hofmannsthals Werk
abschirmen, um die Geschlossenheit der einen Aussage annihernd zu erken-
nen. Der Asthetizismus Wildes wird nicht stellvertreterisch gegeilelt, sondern
in seiner Verfihrungskunst dargestellt und von Hofmannsthal in seiner
Anwendung auf den Menschen Wilde untersucht. Das Problem der Verwand-
lung, des Zwischenzustandes spielt mit hinein. Unschwer liBt sich anhand
des bedeutenden Essays Sebastian Melmoth aus dem Jahre 1907 die Parallele
ziehen: Oscar Wilde als Asthet, als Vertreter einer gewissermaflen systemati-
sierten, kategorisierten Priexistenz, C 3 3 (Wildes Kenn-Nummer im Zucht-
haus zu Reading) als Mensch des «Zwischenzustandes» und Sebastian Mel-
moth als Mensch der Existenz. So bestechend das ist und so wahr es in einer
Weise auch ist, so wenig trifft es das Eigentliche dieses Essays. Vielmehr ist
auch hier das Ungenaue das Eigentliche.

Die Priexistenz bei Hofmannsthal ist nimlich nicht das, dem man frénen
kann, wie Wilde dem Asthetizismus fronte, und die Existenz ist nicht die
Lebensform eines vollig gebrochenen Menschen. Auch hier spielt das Ver-
hiltnis zu Stefan George mit hinein. Noch die Absage, noch das trauervolle
Abschiednehmen von dem Sprachrausch und vor allem dem Erkenntnis-
rausch der jungen Jahre, nimlich den Chandos-Brief, nannte George «ein
Gedenken, das mich erhebt»?! Das Problem Wilde ist itberhaupt als solches
nicht zu lésen, denn die Existenz ist fiir Hofmannsthal ohne die Priexistenz
und den beide gefihrdenden Zwischenzustand gar nicht denkbar. Die Ent-
wiirfe und Konzepte zu Sebastian Melmoth deuten an, wie sehr ihm an diesem
Thema gelegen war. Erst in der zusammenfassenden Metapher vom Reigen
erledigt sich ihm das Problem. Es erledigt sich und wichst doch sofort wieder
nach, denn auch das ist Hofmannsthal eigen, daB3 der erfahrene Erkenntnis-
rausch, die Erkenntnis (das Wieder-Erkennen) niemals anhielt, sondern neu
erworben und unter wechselnden biographischen Umstinden neu vollzogen
werden mufte.

Sieht man im Sebastian Melmoth — und ich habe nur das Notigste andeuten
kénnen — eine scheinbar endgiiltige Losung, so eroffnet ein Prosastiick aus

1029



dem Jahre 1893 den Blick auf umliegende Werke und variiert ein Thema, das
man gerade in jenen frithen Jahren kaum oder wenigstens nicht in solcher
Intensitit erwartet. Es handelt sich um das kurze Prosastiick Gerechtigkeit.
Die treffendste kurze Charakterisierung dieses kleinen Werkes verdanken wir
Marie Herzfeld. Ihre kurze Umschreibung ist meisterlich. Fiir sie ist es ein
Prosagedicht, «das wie eine gro3e Glocke an das eingeschlummerte Gewissen
eines gedankenlos gliicklichen Menschen schligt — dieses herrliche Stiick
mit dem Engel, der aussieht wie aus einem Bild des Quattrocento heraus-
gestiegen und der, nach Wiener Art, mit dem Wiener Girtnerskind in wie-
nerischen Wendungen spricht: ein echt Hofmannsthalscher Zug®». Auch
hier kann ich nur andeutend verfahren. Gegen Ende des Chandos-Briefes
heiBt es, die eigene Sprache versage, eine kiinftige sei ihm aber noch nicht
gegeben, eine Sprache, «von deren Worten mir auch nicht eines bekannt
ist ... in welcher die stummen Dinge zu mir sprechen, und in welcher ich
vielleicht einst im Grabe vor einem unbekannten Richter mich verantworten
werde» (P II, 20). Dieses Sich-verantworten-Miissen ist ein Thema fir den
jungen Hofmannsthal, sobald er uberhaupt zur Feder greift; desgleichen das
In-einer-Sprache-Sprechen, die man nicht kennt. Dies alles erhilt seine eigene
biographische Bedeutung fiir Hofmannsthal dadurch, daB der Abgrund zwi-
schen Erschautem, Erkanntem und dem Erlebten, Zu-Verantwortenden in den
Momenten des priexistenten Zustandes so ungeheuerlich ist.

Auch die Szenerie der kleinen Prosa Gerechtigkeit ist jene der Priexistenz:
ein Garten, den Bienen durchsummen (man denke an das Lebens/ied und an
Das kleine Welttheater). Ein junger Mensch ist da, der viel geschaut und erfah-
ren zu haben meint. Der Engel tritt auf, bewaffnet, ein Gerechter, das Sittliche
in die Schonheitsseligkeit fordernd hineintragend. Wihrend der Jiingling
noch bei dem Gefiihl ist, er konne manchmal a//es begreifen, sendet ihm der
Engel einen verichtlichen Blick. Der Blick sagt: Was fiir ein hohler Schwitzer!
Der Engel aber sagt das gar nicht. Der Jingling, vor Scham errétend, emp-
findet es nur. Der Zustand der Priexistenz, den der Jingling zu beschreiben
nach Worten sucht, ist dem Engel eigen und daher unaussprechlich. Solchen
Anspriichen, die iber diesen Zustand hinausgehen, ist der junge Mensch
nicht gewachsen. Denn nun geht es ja um mehr als Schauen und Erkennen,
jetzt geht es um Gerechtigkeit, eine der Asthetik scheinbar so ferne Tugend,
eine dem «Leben» scheinbar ferne Tugend und doch die ihm eigentiimlichste.
In der zauberhaften Gartenatmosphire darf hochstens ein Kind naiv mit dem
Engel sprechen. Aber vor dem Jiingling, man darf wohl sagen: dem Dichter,
ist der Engel streng. Er sagt vor allem, man diirfe nicht so tun, als habe man
gelebt, nur weil einem das Dasein als ein einziger Rausch vorgekommen sei.
Im Weiffen Ficher sagt die GroBmutter: « Du hast sehr wenig erlebt, Fortunio»
(GLD, 229). Man denke hierbei ruhig an Lord Chandos. Dem «ich» wird es
hier ebenso dngstlich und unzulinglich zumute, wie Philip Chandos vor Bacon.

1030



Auch er ist ja nicht mehr fihig, «den lebendigen Sinn des Wortes zu erfassen »,
vor seinem Auge steht eine leere Wand — alles Chandos-Formulierungen.
Unter dem verichtlichen Blick des Engels stocks der Jungling. Wir erinnern
uns, daBl das Stockende fiir Hofmannsthal besonders im Begleitschreiben zum
Chandos-Brief an George das absolute Gegenteil des FlieBenden, fiir ihn
Leben-Gebenden war. Er sagt dem Engel, es gebe so viele hiitbsche Dinge.
Wir wissen es: er hat sie ja selbst geschaffen und Loris schreibt so viel von
hiibschen Dingen. Alles das geniigt nicht. Der Engel handelt plétzlich wie
Psyche aus dem gleichnamigen Gedicht der gleichen Monate: «Da sah mich
Psyche, meine Seele, an /| Mit bésem Blick und hartem Mund und sprach: /
«Dann muB ich sterben, wenn du so nichts weilit [ Von allen Dingen, die das
Leben will>» (GLD, 71).

Weitere Parallelen zum Tor und Tod (aus dem gleichen Jahr) sind zu auf-
fillig, um ibersehen werden zu kénnen. Dem Tod versichert der junge Tor:
«Ich werde Menschen auf dem Wege finden, [ Nicht linger stumm im Nehmen
und im Geben, | Gebunden werden — ja! und kriftig binden.» Bis hierhin
wird diese Stelle oft zitiert; es folgt aber eine in unserem Zusammenhang
hochst wichtige Bithnenanweisung: «Da er die ungerithrte Miene des Todes
wahrnimmt», fihrt er «mit steigender Angst» fort. Auf diese Reden sagt der
Tod nur: «Du Tor, du schlimmer Tor ...» (GLD, 211/212) und fiithrt ihm
dann die Gestalten seines verfehlten Lebens herauf. In dem Prosafragment
Der Goldene Apfel (1897) heillt es von der Mutter des Kindes: «Ihre ganze
innere Welt war ihr verstort; sie konnte nicht fassen, worauf sich das Wort
Gerechtigkeit bezog » (E, 43). Auch kritisch bedient sich Hofmannsthal dieser
Anschauungen, die ihm gleichsam aus dem Munde und dem Blick des Engels
gekommen waren. Das deutlichste Beispiel ist die Kritik iber den Newuen
Roman von &’ Annunzio (1896), wo er den Zustand im Garten noch einmal in
die Worte summiert: «es kann einer hier sein und doch nicht im Leben sein:
vollig ein Mysterium ist es, was ihn auf einmal umwirft und zu einem solchen
macht, der nun erst schuldig und unschuldig werden kann ...» (P 1, 273).

Was also dem jungen Mystiker in dem Engel des Prosastiickes Gerechtigkeit
ein fiir allemal und aus sich selbst begegnet, ist die Wahrheit und das Gericht,
vor dem die Allseligkeit des Jiinglings hinfillig wird, wenn sie nichts ist als
lyrische Magie. In dieser Skizze zerbricht ein sehr junger Prospero seinen
Zauberstab.

Verlassen wir auf nur einen Augenblick das Jugendwerk. Der Leser wird
sich sicher der eigentiimlichen, kafkahaft anmutenden Traum-Szene im Andreas
entsinnen, wo der junge Herr von Ferschengelder sich im Hause seiner Eltern
durch die abgetragenen Kleider im Schrank winden muB. Es ist auch hier
die Angst vor der Stimme, die Gerechtigkeit heischend nach ihm ruft: «Ihm
war, als habe er etwas Schweres begangen und nun komme alles ans Licht»
(E, 141). Kurz davor stehen nimlich die Sitze: «Beim Nachtmahl war’s

1031



Andreas wie nie im Leben, alles wie zerstiickt: das Dunkel, und das Licht,
die Gesichter und die Hinde. Der Bauer griff gegen ihn nach dem Most-
kriigel, Andreas erschrak ins Innerste, als suche eine richtende Hand die Ader
seines Hergens» (m. H. E, 141). Hier ist doch neben anderen modernen BewuBt-
seinskrisen hauptsichlich von der esbischen die Rede. Die Sprache, auf die
Andreas hort und in der er sein Gericht erwartet, ist die gleiche, die Sigismund
im Twurm I (1925) mit seinem Vater, dem Konig Basilius, spricht. Dieser 16t
sich versichern, der eingekerkerte Jiingling bediene sich der «ehrerbietigsten »
Sprache. Wie wenig sie aber hofisch und gewohnt ist, betont Julian, wenn
er sagt: « Wie vielleicht die Engel sprechen. Seine Sprache ist Zutagetreten
des inwirts Quellenden — wie beim angehauenen Baum, der durch eben
seine Wunde einen balsamischen Saft entliit» (D IV, 105).

Hier wollen wir vorerst den Kreis sich schlieBen lassen. Es ist dies nur e
Beispiel von der «formidablen Einheit» des Werkes, die nicht weniger
formidabel wird, wenn wir lernen, zwischen den einzelnen Kristallisations-
formen der Hauptgedanken genau zu unterscheiden.

Zur Komposition

Man wird wohl nie ganz auf die Diskussion tber die «Originalitit» Hof-
mannsthals verzichten wollen, obwohl sie nahezu vollig unfruchtbar ist. In
seiner Fortfiihrung der Tradition der deutschen Klassik und in seinem Glau-
ben an die Unzerstorbarkeit ihrer Gewinne, wovon besonders das Buch der
Freunde und dhnliche tagebuchartige Aufzeichnungen zeugen, war Hofmanns-
thal zu einem gewissen Grade selbst ein Mensch des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts. Es kam ihm darauf an, den Gehalt der Klassik in seinen Worten,
in seiner Zeit, erneut auszusagen und ihn somit den Menschen seiner Zeit
schmackhaft und im geistigen Sinne zutriglich zu machen. SchlieBlich dienten
ihm auch die Umwege durch Raum und Zeit, in immer anderer Gestalt zu
sich selbst zu kommen. So eriibrigt sich eigentlich die Frage, welche spezi-
fische Idee nun die seine ist und welche er lediglich iibernommen hat. Das
Suchen nach Einflu und Beeinflussung, das Aufspiiren von verarbeiteten
Lesefriichten ist bei Hofmannsthal im Sinne des Angedeuteten zwar nicht
uninteressant, aber anachronistisch und recht eigentlich taktlos, da es die
Grundlage seiner geistigen Existenz und der ihr moglichen Wirkung ignotiert.
Ein Dichter, dem es darauf ankam, auch das Entlegenste im Sinne der Konti-
nuitit und héheren geistigen Ordnung zu verknsipfen, wird im inneren Bereich
seines Schaffens gekrinkt, wenn man seine vollendeten Werke auf ihre Bestand-
teile zu reduzieren versucht. Den «Dichter» wird man Hofmannsthal nicht
abstreiten konnen, ebensowenig wie man bestreiten kann, er habe so gut wie
nichts absolut Neues als Thema erfunden. Sich dabei aufzuhalten, ist jedoch
falsche Wissenschaftlichkeit.

1032



Hofmannsthal hatte ungewohnliche Freude am «Combinieren». Schon als
Siebzehnjihriger schreibt er an Schnitzler, es freue ihn, wie schon sich seine
eigenen Gedanken in der «hellen Luft der Cordilleren» seiner Nietzsche-
Lektiire kristallisierten: «Ich genieBle in zahllosen Plinen das beste von kiinf-
tigen Arbeiten: das Grauen vor der tragischen Situation und die Freude am
Combinieren!!. » Fiir Hofmannsthal muf3te das Kombinieren der entscheidende
Moment des kiinstlerischen Schaffens werden, genau so wie die Kombination
menschlicher Identititen, also ihre «Konfiguration», der entscheidende
Moment der dramatischen Konzeption — und im Biographischen das Ent-
scheidende menschlichen Zusammenlebens. Das Kombinieren war fiir ihn
auch ein Festlegen, ein Vermessen, ein Verankern, wie kurz dieser Zustand
auch gewesen sein mag. Wenige Tage nach der obigen AuBerung an Schnitz-
ler heilit es bereits: «um mich und in mir waren neue Dinge, Gleiten, Plit-
schern, Rieseln, Auflosung, vages Verschwimmen. Ich kann nicht arbeiten?2. »

Ein Blick auf eine Konzeptseite zu einem der spiteren Essays (etwa Das
Schrifttum als geistiger Raum der Nation) zeigt, wie vieles zu gleicher Zeit in
Hofmannsthals geistiges Blickfeld gelangte: Es wurde meistens nebeneinander
notiert, die Rdnder wurden mit zusitzlichen Bemerkungen angefillt, und es
ist in keiner Weise aus diesen Notizen ersichtlich, wie Hofmannsthal von
diesem Stadium der Konzeption tiber das Kombinieren, das plétzliche Zusam-
menschliefen und Kristallisieren des Materials, zu einer kopierbaren Version,
einer Erstfassung also, gelangen konnte. Das optische Bild einer solchen
Notizseite bietet zwar keine Hilfe, wenn die Urfassung rekonstruiert werden
soll, es ist aber der deutlichste Beweis fir die eigentiimliche Konzeptionsart
Hofmannsthals.

Dies mag auBerordentlich theoretisch klingen. Bedenkt man aber, welche
besondere kompositorische Problematik sich angesichts der Prosaschriften
Hofmannsthals eroffnet, so wird man auch auf das Theoretischste nicht ver-
zichten wollen. Es handelt sich darum, dal3, neben der Novelle, der Erzihlung,
dem Mirchen und dem Roman, Hofmannsthal eine grofle Reihe von Werken
verfaBt hat, die der Herausgeber der Gesamtausgabe in vier Prosabinden
sammelte. Darunter befinden sich nun alle méglichen Spielarten des Essays.
Unter den neueren Dissertationen iiber Hofmannsthal ist es besonders die
von Arno Scholl, die sich mit den formalen Aspekten der Frage beschiftigt!3.
Hofmannsthal nannte diese Stiicke Feuilleton, kleine Prosa, erdachtes Ge-
sprich, etc., nur nicht «Essay». In seinen Notizen zur Begriindung einer
Monatsschrift, der Newen Deutschen Beitrige, heiBlt es: «Das zu Gebende alles
in den Formen: Drama, Gedicht, Novelle, Brief, Lebensdarstellung, Rede,
Aphorisma. Die alles verschlingende Unform: das Essay — bleibt ausge-
schlossen» (A, 368). Hier muB es der Forscher besser wissen als der Dichter,
der seinerseits ja die ihm unsympathische Essayistik des Jungen Deutschland,
besonders Borne und Heine und ihre modernen Nachahmer im Sinn hat. Es

1033



wire reine Torheit, in einer Geschichte des deutschen Essays Hofmannsthal
nicht eine hervorragende Stellung zugestehen zu wollen, schon deshalb, weil
auch Hofmannsthals engste Freunde sich nicht scheuten, von Essays zu
sprechen, wenn sie seine Schriften meinten. Ungefihr drei Jahre nach der
obigen Bemerkung zu den «Beitrigen» schrieb Schnitzler an Hofmannsthal,
der Schiller-Aufsatz sei ganz «auBlerordentlich». «Ich glaube nicht, daBl es
heute in Deutschland neben Thnen einen Schriftsteller gibt, der im «Essayisti-
schen> (im hochsten Sinn) an dieses Niveau heranreicht4. »

Trotz allem ist die Frage zu losen, ob Hofmannsthal wirklich essayistisch
schreibt. Seine Abneigung gegen das Wort «Essay» mag nicht nur literar-
historisch erklirbar sein. Es konnte sich um eine tiefergehende konstitutionelle
und sich daher im Stilistischen zeigende Antipathie handeln. Es fillt auf, da}
nach 1907 keine Erdachten Gespriche mehr geschrieben werden, was sowohl
bedeutet, daB dramatisch vollwertige Personen (wie etwa im Schwierigen) im
Leben, in der Existenz stehen — nach dem Opfer, der Ehe, dem Kind. Daher
gilt spiter bei Hofmannsthal nur noch das eigentliche Drama, das er als
Ausdruck dieses Lebens sah. Fehlt es vielleicht deshalb in den mittleren und
spiteren Jahren an der Lyrik, weil ihm die Lyrik als Ausdruck der Priexistenz
erschienen war? SchlieBflich stehen die Figuren in den lyrischen Dramen
trotz deren untergriindiger, ethischer Thematik noch im Bereich der Pri-
existenz, also vor dem eigentlichen Leben, vor der Existenz.

Es ist also bei den Essays Hofmannsthals der Kontur zunichst lyrisch und
dann dramatisch. Aber hat man hier wirklich die Berechtigung, von Essays
zu sprechen? Im Tasso-Gesprich ist der Anspruch der Existenz gegen das
«Leben» (Priexistenz) schon deutlich spiirbar. Eine Prosa wie Sommerreise
kann man vielleicht nur dann essayistisch nennen, wenn man den Terminus
tber Gebiihr zu dehnen gewillt ist. Und die Prosa Sebastian Melmoth? Hier
handelt es sich um eine Prosa, die schliisselhaft viele Ziige des Werkes zu
deuten vermag. Oscar Wilde wird zunichst »or der Existenz gesehen; erst
als C 3 3 steht er wirklich in der Existenz, dann aber als Opsimathes. Zudem
ist diese Prosa vollig lyrisch und keine Auseinandersetzung mit Wilde. —
Diese wenigen Sitze sollen auch hier die Mannigfaltigkeit des Werkes und
dank ihrer schwebenden Deutungen die anscheinend unlosbare Problematik
andeuten.

Tragische Deutung
Der Ausgang des Turm II (1927) hat mehrere Interpreten veranlaBt, den Tod
Sigismunds und seine erschiitternden Worte: «Gebet Zeugnis, ich war da,

wenngleich mich niemand gekannt hat» als Hofmannsthals dichterisches
Testament anzusprechen und auszulegen. Es ist dann ein kleiner Schritt,

1034



auch noch die Prosa der spiten Jahre, vor allem die Miinchner Rede mit
einzubeziehen und zu sagen, der Dichter habe den tragischen Konflikt, der
aus dem Zusammenbruch der Donaumonarchie begann und ganz Europa
befiel, stark empfunden und sei durch ihn schopferisch zu seinen spiten
Werken angeregt worden. Ich glaube, diese Ansicht ist unhaltbar.

Uberall im Werk finden sich Beweise, dal Hofmannsthal den Zustand der
Priexistenz niemals als einen gegebenen, dauernden, meBbaren empfand. Im
Mdirchen der 672. Nacht und in der Reitergeschichte skizziert er aufs deutlichste
das Gegenteil dieses Zustandes. Er sah die Priexistenz vielmehr als ein zeit-
lich nicht bestimmbares Geschenk, das ihm auch #ach der Jugend auszusagen
vetliechen war. Man braucht nur an gewisse Augenblicke in den spiteren Wet-
ken zu denken: Der « Umschlag» des Bettlers im Groffen Welttheater («. .. es
ist des Geistes Antwort an die im <Praktischen> ohnmichtig gewordene
Welt»), die Uberreichung der Rose im zweiten Akt des Rosenkavaliers, also
an mystische Momente, die letzten Endes nicht zu «erkliren» sind und in denen
jedwede Tragik aufgehoben ist und die ohnehin nicht aus der Tragik ent-
sprungen waren, weil fiir Hofmannsthal, der einmal aussprach, man diirfe
sich nicht zum Komplizen der dunklen Dinge machen, die Tragik eher etwas
Lihmendes hatte.

Schon im frithen Werk ist des ofteren die Rede vom Mut und von der
Freudigkeit, mit Hilfe deren man das Leben bewiltigt. Ich denke hier beson-
ders an Stellen im Briefwechsel mit Richard Strauss. Einmal verwirft er einen
Plan zugunsten eines anderen, der «umso viel heller und freudiger ist». Als
Librettist lege et es «iiber den Kontrasten auf die Harmonie des Ganzen an%».
Vittoria hatte einst im Abenteurer ausgesprochen:

Allein, muff nicht in dieser dunklen Welt
sogar das Licht gewappnet gehen? Nun:
wir wollen einen Flarnisch von Musik
anlegen und dann mutig alles tun,

was uns gerecht und schin erscheint. Die Macht
ist bei den Froblichen (D 1, 217).

Dieser Mut kehrt triumphierend wieder in jenem fiinffachen, jubelnden
«Jedoch» des Komponisten in der Ariadne.

Man kénnte trotzdem sagen, dies seien Verse und Reden fiktiver Gestalten,
die erfunden wurden, nicht nur Leser und Hérer, sondern sogar ihren Autor
zu iberzeugen. Vielleicht wire auch das mehrmals vorkommende Doppel-
gingertum so zu verstehen, etwa im Andreas und in der Reitergeschichte: eine
Person ist tragisch und die andere nicht. SchlieBlich ist die positive, untra-
gische Aussage gegen Ende des Werkes nur noch in der Gestik und in dem
Mimus véllig rein erhalten, was beweisen konnte, Hofmannsthal habe die
untragische, auf das Einssein deutende Botschaft nicht mehr sagen kdnnen.

103}



Diese Uberlegungen wiren vor allem dann entscheidend, wenn der Dichter
als Person wesentlich anders gesprochen hitte als seine Gestalten. Aber dies
ist nicht so. An Rudolf Borchardts zweite Frau schrieb er einmal: «... was
sollen wir klagen uber Epochen, Epochen waren immer fiirchterlich, wir
aber sind da, um das Unsere zu tun, und um es mit Entziicken zu tun?!. »
Die Tragik macht Hofmannsthal verstummen. Wihrend der Arbeit am Twurm,
dem Stiick, das die Forschung als Kronzeugnis einer tragischen Auffassung
angefithrt hat, also wihrend er im «Dunkeln» schafft, schreibt er einmal
einen wunderschonen Satz an Alma Mahler-Werfel (wahrscheinlich Juli/
August 1923 vom Ramsauer Hof: «hier oder nirgends schreibe ich den fiinf-
ten Act vom Turm»): «Es ist das Freudige, das immer mein eigentliches
Lebenselement ist bis hinein in ein Trauerspiel, denn ein Trauerspiel ist wie
ein groBles Bild, die Composition davon ist freilich ernst — aber sind Farben
nicht aus Glanz und Freude zusammengesetzt, ob nun eine Kreuzigung
gemalt ist oder eine Danaé mit dem Goldregen'??» Es wire wohl richtig zu
sagen, daB} die tragischen Konflikte der Zeit, an denen Hofmannsthal in
auBlergewohnlichem MaBe litt, zusammen mit jenen der eigenen Existenz, die
wiederum nur in jenen mystischen Momenten beigelegt schienen, in den
letzten Jahren die Erlangung der mystischen Momente und des damit ver-
bundenen prinzipiellen Erkennens seltener gemacht hatten. (Hier denke man
an den von Hofmannsthal als leitmotivisch empfundenen, sein .Ad me ipsum
einleitenden Spruch des Gregor von Nyssa und damit an den durchgehenden
platonischen Zug seines Werkes.) Das bedeutet aber nicht, dal Hofmannsthal
sich von den tragischen Konflikten schopferisch anregen lief3.

Und darauf kommt es an. Von Jahr zu Jahr wurden die produktiven
Zeiten abhingiger von duBleren und inneren Gegebenheiten, vom Wetter,
von Ort und Stunde, von einem Zusammentreten ginstiger Umstiande. C. J.
Burckhardt bestitigt dies mehrfach in seinen fiir die Erforschung von Hof-
mannsthals spiten Jahren wunschitzbaren Erinnerungen. Hofmannsthals
Produktivitit habe zweifellos in den mysteriosen Zeiten des «Einsseins» in
einer wunderbar begliickenden Weise eingesetzt. Bei ihm sei das Erleben der
«Storung» durch das Herandringen des dufleren Lebens immer qualvoll
gewesen, das Abgelenkt- und Aufgeschreckt-Werden. Der Seelenstoff war
ungeschitzt bei ihm, Wahrnehmung des chaotisch herandringenden Alltig-
lichen versetzte ihn in qualvolle und lihmende Verwirrung: « Helfen Sie mir,
lieber Herr Burckhardt ... ich bin stark und schwach, zih und sprode
zugleich, ein Sonnenstrahl kann einen andern Menschen aus mir machen,
ein Strohhalm mich an der Oberfliche halten18. »

Am Egmont hatte er die Uberwindung des Tragischen betont und gesagt:
«... findet es im Menschlichen keine Lésung mehr, so liegt das Erlésende
jenseits des Menschenlebens, immer im Bereich der die Welt siber dem Abgrund
des Nichts haltenden lebendigen Krifte» (m. H.)'. Und so war ihm auch der

1036



Schlu3 des tberarbeiteten 7wrm (1927) nur eine vorliufige Losung, welche
die tragische Deutung nicht unbedingt notwendig macht. Burckhardt sagt
hierzu: «Es war fiir seine Natur schwer, das Licht der Hoffnung, das alles
Tragische adelt, zu 16schen und bei einem vollig diisteren Abschlul3 stehen-
zubleiben. Die tiefste Tragik war in ihm selbst immer nur die letzte Stufe vor
dem Heraustreten in die Freiheit, ins Licht.» Diese Formulierung deutet,
vielleicht unbewuf}t, auf den Schluf3 des Egmont.

So darf man wohl summieren, nicht ohne zu betonen, Hofmannsthals
«Modernitit» und die Verbindlichkeit seines Werkes und seiner Person
erfahre hierdurch keinerlei Schmilerung: Der Dichter scheiterte an der
Losung des Twurms, weil er das Harmonische und Helle hier nicht leisten
konnte. Sigismunds letzte Worte sind Worte eines Verzweifelnden. Dies
zugeben ist etwas ganz anderes als festzustellen, er habe aus tragischen Kon-
flikten Anregung und Inspiration gezogen. Der Konflikt und die Tragik
machten Hofmannsthal nicht schopferisch und beredt, sie lieBen ihn ver-
stummen.

Problematik der Summierung

So sehr Hugo von Hofmannsthals Gestalt die Summierung leicht zu machen, ja
zu fordern scheint, so sehr scheint sie sie zu verbieten. Denn besonders fur Hof-
mannsthal hat Rudolf Borchardt recht, daf3 nach getaner Arbeit die Probleme,
welche die Analyse beseitigt zu haben glaubte, schattenhaft nachgewachsen wie-
der auferstehen. Dies scheint beinahe ein Motto fiir alle Beschiftigung mit Hof-
mannsthal zu sein, denn bis jetzt haben Forscher und Leser die Wahl zwischen
einer Summierung, die beim besten Willen nicht den ganzen Hofmannsthal
einbegreift, und Versuchen, im einzelnen Werk das Ganze zu sehen und in
dem Ganzen wiederum das Finzelne, dem hermeneutischen Zirkel also, der
trotz einer reichen Ernte bei Hofmannsthal ebenfalls seine Grenzen hat. Ver-
gleichsweise konnte man sagen: Hat man einmal den geistigen Kontur des
Thomas Mannschen, des Rilkeschen und Georgeschen, ja selbst des Kafka-
schen Werkes erkannt, entfillt er uns kaum wieder. Kaum ein Dichter aber
schwindet so unter dem Zugriff wie Hofmannsthal und tritt dann plétzlich,
wenn man ihn verloren zu haben glaubt, in seiner Ginze und Pracht wieder
hervor. Die umrissenen Problemkreise, denen sich die Forschung gegeniiber
sieht, wollten auch auf das Proteus-Delphinhafte dieses Werkes und seines
Autors hinweisen.

Es ist sehr gut moglich, da Hofmannsthal seinen Roman Andreas oder die
Vereinigten niemals zu Ende geschrieben hitte, und zwar nicht nur, weil ihm
Arbeit und Meditation am 7ur»z den geistigen Ausblick getriibt und ver-
diistert hitten, sondern weil er im Andreas gewissen Problemen ins sprachliche

1037



Leben hitte verhelfen miissen, vor denen er vielleicht selbst zu sehr auf der
Flucht war?!, Auf den Chandos-Brief fillt sogar von dem mehr als zehn
Jahre spiter begonnenen Andreas noch deutendes Licht. Das Zusammen-
Sehen war wirklich nur in der Priexistenz ein dauernder Zustand. Im Andreas
wird das unvergeBliche Bild vom Adler gebraucht, der aus héchster Hohe
alles Getrennte vereinigt sieht. So sehr lag Hofmannsthal an dieser Vereinigung,
daf3 sie sogar im Titel des Romans angedeutet wird. Das Phinomen der Ich-
Spaltung (Andreas/Sacramozo; Mariquita/Maria), das fiir die Konzeption
des Romanes wichtig ist, war zu iiberwinden. Aber ist dies letzten Endes nicht
eine Vision? Ist ein Ende im Roman méglich, wenn alles Getrennte nur in
der Vision vereinigt ist? Bei dem ersten Besuch auf dem Finazzerhof ist
Andreas noch begleitet von seinem Gehilfen, also vom Bosen, und das Bose
trennt.

Hier Gbrigens wire zu erwihnen, dal die Schwierigkeiten, die sich Hof-
mannsthal bei der Abfassung des .4ndreas entgegenstellten, und die sich bei
seiner Vollendung noch vermehrt hitten, bis zu einem gewissen Grade auch
die Schwierigkeiten sind, mit denen der Forscher zu rechnen hat. Man kann
sie unter zwei Gesichtspunkten zusammenfassen. Zunichst sind Widerspriiche
und Paradoxe zu erkliren, ohne sie dadurch aus der Welt zu schaffen, sie sind
scheinbar aufzuheben, aber doch nur versuchsweise und miissen gewisser-
mafen als fester Schwebezustand wihrend ihres Aufgehobenseins in unserer
Erkenntnis weiterbestehen. Ein Beispiel: in Der Abenteurer und die Séingerin
ist die Gestalt des Abenteurers, des Barons Weidenstamm, eine Kristalli-
sationsform des Verschwenders. Die ihn im Werk umgebenden Gestalten:
der «Erbe» des Lebensliedes, der « Wahnsinnige» des Kleinen Welttheaters und
Mandryka aus der Arabella verleihen ihm geistigen und sprachlichen Kontur.
Aber er ist nicht beim Worte zu nehmen. Das Sprechen Weidenstamms und
das Schweigen eines Kari Biihl fuBBen auf derselben mystischen Erkenntnis,
also auf der Ebene der Priexistenz. Im Sinne des Ethisch-Sozialen aber miiite
es doch gerade umgekehrt sein. Im Bereiche der Existenz, im Reiche des
Allomatischen, miilte Weidenstamm schweigen und Kari Bahl sprechen,
letzterer trotz seines Wissens um die Konfusion, die sich mit jedem gespro-
chenen Wort nur vergroBert.

Eine zweite Schwierigkeit mag das Wort «Verknipfung» andeuten. Der
Aussagen zu diesem Thema scheint im Werk und in den Briefwechseln kein
Ende zu sein. Der Zwanzigjihrige und der Vierzigjihrige sprechen hieriiber
stets das gleiche aus. Ist es verwunderlich, wenn auch der Forscher der Ver-
suchung nicht widerstehen kann, alles mit allem bei Hofmannsthal in Ver-
bindung zu bringen, zumal ihm die Texte dabei zur Hand gehen? Hierin
liegen aber nicht nur die Tucken, welche allem reduzierenden Denken eignen,
sondern speziell die Gefahr, dal bei solcher Behandlung Details und mit
groBer Sorgfalt geschaffene Abstufungen und Nuancen der Sprache ver-

1038



schwimmen und somit unbeachtet und unausgewertet bleiben. Qualifiziert
und nuanciert der Kritiker aber zu seht, so wird sich seine Arbeit gerade des
gliicklichsten aller Ziige des Hofmannsthalschen Oesvre begeben miissen,
nimlich des Zuges einer schwebenden Harmonie.

Losbar scheint alles dies nur im Gedicht des Dichters selbst. Im Juli 1912
schrieb Hofmannsthal an Helene von Nostitz aus Bad Aussee: «... — ich
lieb diese Landschaft so sehr, je ilter ich werde, desto reicher wird sie mir,
bin ich einmal ganz alt, so steigen mir wohl aus den Bichen, den Seen und den
Wildern die Kinderjahre wieder hervor — so schlieBt sich dann der Kreis.
In diesem Sommer ist mir, als wiirde ich wieder Gedichte machen: in den
letzten fiinfzehn Jahren sind nur wenige entstanden?®.» Wir wissen, daf3 er
damals Gedichte im strengen Sinne nicht mehr schrieb. Zwei Jahre zuvor
aber hatte er zum Gedichtnis des Schauspielers Josef Kainz ein miBig langes
Gedicht geschrieben, das ihn selbst aufs gliicklichste zusammenfal3t. Dieses
Gedicht ist auch im Formalen und in der im Worte spiirbaren Vergeistigung
des Stofflichen vollkommen und gegen sein Ende hin das, was Hofmannsthal

an Rilkes Sonmetten an Orphens rithmte, nimlich Weisheit und rhythmisches
Ornament in einem:

Ich klage nicht um dich. Ich weiff jer3t, wer du warst,
Schanspieler obne Maske du, 1 ergeistiger,

Du bist empor, und wo mein Auge dich

Nicht sieht, dort kreisest du, dem Sperber gleich,
Dem Unzerstirbaren, und hiltst in Féngen

Den Spiegel, der ein weiffes Licht herabwirft,
Weiffer als Licht der Sterne: dieses Lichtes

Bote und Tréger bist du immerdar,

Und als des Schwebend-Unzerstirbaren
Gedenken wir des Geistes, der du bist.

O Stimme! Seele! aufgeflogene! (GLD, 53)

Hofmannsthal gab sein Bestes in der Lyrik und in der Prosa. Die sprach-
liche und kompositorische Hohe, auf der sich ein Werk wie Der Schwierige
bewegt, soll hier nicht angezweifelt oder gar verringert werden. Ist es aber
nicht merkwiirdig, daB die mystischen Momente allein in der Lyrik und der
Prosa ausgesprochen sind? Wo wir sie in den Dramen und Opern finden, spricht
nicht die dramatische Person, sondern statt ihrer die Geste, die Gebirde, die
Musik. In sie fliichtet sich das in der Lyrik und Prosa noch Sagbare®. So wire
es fir Hofmannsthal eine tragische Flucht gewesen? Die George-Schiiler
sprechen gerne von einem Versagen. Mir scheint hier die Gefahr einer groben
Versimpelung und Verfilschung zu bestehen. Wenn es eine Apostasie war,
so hat Hofmannsthal furchtbar darunter gelitten. Denn die Verstummung,
von der seine spiten Werke angehaucht sind, hatte auch ihn beriihrt, und seine

1039



immer mehr hervortretende Liebe zu den schweigenden Kiinsten hat vielleicht
fiir dieses um sich greifende Verstummen aufkommen miissen. Man darf an
diese Fragen nur rithren, ohne sie feste Form gewinnen zu lassen, denn auch
hier, wie @berhaupt bei Hofmannsthal, ist die kategorische Aussage immer
im Unrecht.

Wer eine Biographie schreibt, sagt Hofmannsthal in den _Aufzezchnungen,
erhebt sich auf das Niveau seines Gegenstandes (A, 198). Versteht man dies
im weiteren, alle prisumptive Arroganz ausschaltenden Sinne, gilt es nimlich
auch fiir den Forscher. Er darf sich von der Allseligkeit des jungen Dichters
nicht tduschen lassen, mul} sie aber zu spiiren sich bereitmachen und hat
dann auf die Gefahr hin, seine Lieblingsthesen angezweifelt zu sehen, weiter-
zugehen bis hart an die Verstummung und mitten in die Tragik des Schei-
terns am Stoff. Er hat die Vergeblichkeit, die Hofmannsthal oft empfunden
haben muB, auszukosten. In der Frau obne Schatten gibt es zwei Sitze, die
leitmotivisch sind fur Hofmannsthal. So problematisch und letztlich furcht-
erregend dem reifen Manne der schwebend unzerstorbare Zustand der Pri-
existenz vorgekommen sein muf}, so wenig wird er die Sehnsucht nach der
ihm eigentiimlichen seelischen Dehnung und Intensitit jemals ganz verloren
haben. «Daf} ich noch einmal eine Otter wire und ein gihflieBendes Berg-
wasser quer durchstriche» sagt die Kaiserin. « Ungewiesen seinen Weg finden
wie die Schlange an der Erde und wie der Weih in der Luft ist Seligkeit, aber
Liebe ist mehr» (E, 260). Dies ist die Antwort auf ihre Sehnsucht.

*

Ich halte es nicht fir ausgeschlossen, daf3 sich das geistige Klima unserer und
der kommenden Jahre immer weniger als Grund und Folie fiir eine Gesamt-
sicht gerade dieses Dichters eignen wird. Wir besitzen aber schon vorziigliche
Ansitze zu ihr. Ich bin nicht einmal sicher, ob man fiir Hofmannsthal eine
«Biographie», also etwas, das sehr viel detaillierter und intimer und zugleich
«sachlicher» ist als die verschiedenen vorzuglichen Aufsitze Carl Jakob
Burckhardts oder die in aller Vielfalt Gemeinsames aussprechende Sammlung
Helmut Fiechtners, iiberhaupt wiinschen soll.

Wiinschen aber muf3 man nicht nur der Forschung, sondern allen Lesern
Hofmannsthals, dal3 sie sich die Fihigkeit bewahren, in seinen Schriften das
seinen Werken eigene geistige Licht wahrzunehmen. Dieses Licht, dessen
Bote und Triger der Schauspieler Josef Kainz war, ist von dieser Welt, aber
nicht nur von ihr. Der Dichter hat es in Griechenland an sich erfahren und
genau beschrieben: «Dieses Licht ist unsiglich scharf und unsiglich mild
zugleich. Es bringt die feinste Einzelheit mit ... Deutlichkeit heran ... und
es umgibt das Nichste — ich kann es nur paradox sagen — mit einer ver-
klirenden Verschleierung. ... Dieses Licht ist die unaufhoérliche Hochzeit
des Geistes mit der Welt» (P IV, 153).

1040



1Hugo von Hofmannsthal | Arthur Schnitzler: Briefwechsel, Frankfurt 1964, S. 263.
2Nach Abschlul des Manuskriptes etschien Hugo von Hofmannsthal | Edgar Karg von
Bebenburg: Briefwechsel, Frankfurt 1966. * Hugo von Hofmannsthal /| Helene von Nostitz:
Briefwechsel, Frankfurt 1965, S. 33. *Karl Wolfskehl: Briefe und Aufsitze, Hamburg 19606,
S. 21; das Motto zu diesem Abschnitt ist dem gleichen Buch entnommen, S. 25. °Brief-
wechsel zwischen George und Hofmannsthal, Miinchen /Diisseldotf %1953, S. 224. ®Der
Streit der Dichtet — Gedanken zum Briefwechsel zwischen Geotge und Hofmannsthal,
Castrum Peregrini LX (1963), S. sff. 7Catl J. Burckhardt: Erinnerungen an Hofmannsthal,
Minchen 1964, S. 91. ®Ebenda, S. 10f. ? Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal,
a.a. O., S. 175. 1 Helmut A. Fiechtner: Hugo von Hofmannsthal — Der Dichter im Spiegel
der Freunde, Bern/Miinchen 21963, S. 58. 1! Hofmannsthal [ Schnitzlet: a. a. O., S. 7. 2 Eben-
da, S. 10. ¥Hofmannsthals essayistische Prosa — Studien zur Entwicklung ihrer Form,
Dissertation, Mainz 1958. *Hofmannsthal | Schnitzler: a. a. O., S. 304. **Hugo von Hof-
mannsthal | Richard Strauss: Briefwechsel, Ziitich. ®1964, S. 113 und 130. Das im vorhet-
gehenden Absatz zitierte Wort iiber den Bettler stammt ebenfalls aus diesem Briefwechsel,
S. 482. 1 Hugo von Hofmannsthal | Rudolf Borchardt: Briefwechsel, Frankfurt 1954, S. 174.
"Die Mitteilung dieser Briefstelle verdanke ich Herrn Dr. Rudolf Hirsch. 8Siehe hierzu
C. J. Burckhardt: a. a. O., bes. S. 34ff. AuBerdem stiitzen sich meine Formulierungen auf
einen Brief Prof. Burckhardts an den Verf. (11. VI 1965). Das Zitat steht in Hugo von
Hofmannsthal | Carl J. Burckhardt: Briefwechsel, Frankfurt 1956, S. 21. **C. J. Burckhardt:
a.a. 0., S. 42. ®Ebenda, S. 37f. ®Hier verweise ich auf die seit Alewyns Aufsatz iber
«Andreas und die ¢<wunderbare Freundin)» (1955) beste Studie zum Thema. Karl Gautschi:
Hugo von Hofmannsthals Romanfragment « Andteas », Ziitich 1965. 22 Hofmannsthal | von
Nostitz: a. a. O., S. 114. 2 Uber die Lustspiele wire gesondert zu sprechen. In ihnen schafft
sich Hofmannsthal eine neue Form, in der jene mystischen Momente — im Gegensatz etwa
zum «Salzburger grofien Welttheater» — iiber das ganze Spiel ausgedehnt scheinen (in der
«Cristina», im «Schwierigen», auch in der «Ariadne» und, wenngleich beschrinkter, im
«Rosenkavalier») und die Atmosphitre, in der die Personen sptechen und schweigen,
bestimmen.

1041



	Problemkreise der Hofmannsthal-Forschung

