
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 11

Artikel: Problemkreise der Hofmannsthal-Forschung

Autor: Exner, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Problemkreise der Hofmannsthal-Forschung

RICHARD EXNER

« Wer aber war er, und wer war er nicht?»

Am ii. September 1911 schrieb Hugo von Hofmannsthal an Arthur Schnitzler,

das Schaffen von dichterischen Gebilden müsse uns für die Qual mancher

Tage entschädigen. «Daß man auf diese Weise, ebenso wie in den Kindern,
irgend etwas von sich weitergibt, gleichsam ans Unendhche weitergibt, ist
für mich eine von den Compensationen. Es gibt noch geheimnisvollere, wenn
man in das Mysterium des Lebens eindringt, wie es manchmal gestattet, aber
nicht mitteilbar ist. In den Tiefen der A rbeit hegen sie und auch in den Tiefen
des aufnehmenden Lebens, und sind Ihnen bekannt wie mir1. » In einer
verwandten, ganz eigentümlichen Weise muß der Kritiker und Forscher in seinen

Gegenstand eintreten, abwechselnd mit ihm eins werden und sich wieder,
auf daß er ihn kritisch erkenne, von ihm trennen. Im Sinne dieses schöpferischkritischen

Atem-Prozesses möchte das Folgende aufgenommen werden.
Das Thema ist so gewählt, daß seine Problematik von mehreren Seiten

beleuchtet und dadurch im Detail sowohl wie in ihrem ganzen Umfang
verdeutlicht werden kann. Nach einer ganz kurzen Skizzierung der Untersuchung
sollen mehrere größere Themen, zu welchen sich die Hofmannsthal-Forschung
auch weiterhin wird äußern müssen, zur Sprache kommen. Den Schluß bilden
Überlegungen, die zum alleinigen Thema des Aufsatzes hätten erhoben werden

dürfen, weil sie, das Ganze zusammenfassend, überschrieben werden
könnten: Gedanken über die Schwierigkeiten beim Schreiben eines
summarischen Buches über Hugo von Hofmannsthal.

Wer die recht umfangreiche Hofmannsthal-Literatur der letzten Jahre
aufmerksam liest, kann sich dem Eindruck nicht entziehen, daß wir uns

langsam einem Gesamtbild der Gestalt und des Werkes von Hugo von
Hofmannsthal zu nähern scheinen und daß sicher sehr bald der Versuch gemacht
werden wird, dieses Gesamtbild in Form eines längeren Werkes über den

Dichter vorzulegen. An klugen und interessanten Einzelurteilen und treffenden

Charakterisierungen einzelner Werke ist kein Mangel. Das wesenthche
Paradox für die Forschung aber hegt darin, daß dieses Gesamtbild in eben

dem Maße, in dem es auf uns zuzukommen scheint, sich uns auch wieder

1023



entzieht und es nicht wirkhch verwunderlich ist, warum ein so ausgezeichneter

Kenner Hofmannsthals wie Richard Alewyn das Hofmannsthal-Buch
bis jetzt nicht geschrieben hat. Je allgemeiner man das Thema faßt, desto
leichter wird es sich zur allgemeinen Aussage eignen. Ich denke an die
verdienstvolle und von Verehrung getragene kleine Gesamt-Darstellung Otto
Heuscheles ; an die als Ganzes nicht geglückte, Einzelnes aber deuthch
herausstellende von Willy Haas — es ist also immer wieder versucht worden, zu

sagen, wer er war und wer er nicht war, und ständig bemüht sich die
Forschung, dem Werke und der Person Hofmannsthals das Geheimnis abzulauschen

oder zu entreißen, wie es ihr im geistigen Sinn zu leben möglich gewesen

ist.
Dabei sollte es doch vielleicht kaum Schwierigkeiten bereiten, diesen

«writer of the daylight world» (wie ihn Stephen Spender einmal nannte) um
sein Lebensgeheimnis zu befragen. Es liegt doch alles offen im Werke, und
selbst der Nachlaß wird wesenthche Akzentverschiebungen kaum bringen,
abgerechnet die, welche bereits bestehen und es zulassen, von einer Unstimmigkeit

der Hofmannsthal-Forschung zu sprechen. Denkt man an die poetische
Produktion des späten Rilke, so fällt doch sogleich auf, wie viel esoterischer,
wie viel privater, wie viel mehr mit sich beschäftigt das Werk Rilkes ist.
Innerhalb der Duineser Elegien und der Sonette an Orpheus und der zeitlich und
thematisch um sie gelagerten Gedichte ist das Gewebe mitunter unentwirrbar
dicht und kaum aufzulösen. Die Methode des hermeneutischen Zirkels, so
fruchtbar sie sich bei der Interpretation der Duineser Elegien erweist, stößt
auf formidable technische Probleme ; sie müßte nämhch die Interpretation in
Form einer Symphonie-Partitur präsentieren, um alle inneren Linien des

Werkes aufzuzeigen. Im Vergleich damit scheinen wir es mit Hofmannsthal
doch einfach zu haben. Das Werk scheint übersehbar, und was noch an
Briefwechseln dem Druck zu übergeben sein wird (besonders jene mit Leopold
Andrian, Edgar Karg von Bebenburg und vornehmhch Rudolf Alexander
Schröder), wird es weiter erhellen, ohne zu einer wesenthchen Umdeutung
Anlaß zu geben2. Hofmannsthal hat die Interpretation seines Werkes eigentheh

eher abgelehnt, hat sich auch, anläßhch der Ägyptischen Helena, als Interpret

disqualifiziert; er konnte zwar, wenn Strauss nicht zu verstehen schien,
in einem Brief die Deutung eines Werkes (Ariadne) treffend und bündig
formuheren. Letzthch war er aber doch dem literarischen Treiben um sein
Werk eher abgeneigt.

Daß nun um diesen Dichter, der den stummen Künsten, dem Mimus und
dem Tanz stets den Vorzug gegeben hat und der überzeugt war, wenn man
den Mund auftue, gerate man in Mißverständnisse, daß nun gerade um ihn
so viel Schreiberei entstanden ist, muß verwundern und berührt uns manchmal

als Ironie. Freihch, diese Ironie ist doppelter Art: sie schlägt auf den

Kritiker zurück — und ist damit ein großes Problem der Hofmannsthal-

1024



Forschung : Wenn immer der Kritiker meint, er habe nun eine Formel gefunden,

die auf Hofmannsthal passen müsse, er habe einen Begriff entdeckt, dem
sich das Werk ausnahmslos unterordnen lasse, ist er sehr bald getäuscht. Ich
kenne kein Werk und keine Gestalt in der modernen Dichtung, die sich so
dem definierenden Zugriff und der endgültigen Formuherung entziehen. Je
mehr man um ihn weiß und von ihm liest, desto unmöghcher erscheint es

einem, je ein Schlußwort sprechen zu können. Und das kann nicht nur daran

liegen, daß cer Dichter schon in seinem fünften Jahrzehnt sterben mußte. Es

hegt letzten Endes an der Überzeugung Hofmannsthals, die Schaffenskraft
des Dichters und die Gebilde, die er dieser Schaffenskraft verdankt, wüchsen

aus mehreren Quellen und seien nicht rein darzustellen. Wer sähe das nicht
ein, spürte aber nicht zugleich auch die «formidable Einheit» des Werkes?

Eins scheint das andere auszuschheßen.

Zur Biographie

((Sein Wesen war atemlos und gedämpft

Zugleich, freundlich und voller Begehren,

hoffnungslos (so österreichisch und voll

Ehrgeiz, Hebend, betastend, fühlerisch,
wissend und in Angst ...»

Es entspricht Hofmannsthals ausgesprochener Ablehnung eines jeglichen
Biographismus, daß dem Leser außer der knappen und gut komponierten
Lebens- und Werkszusammenfassung Helmut Fiechtners heute nur eine

«Hofmannsthal-Chronik» zur Verfügung steht. In ihrem Vorwort führt diese

Chronik überzeugende Gründe an, warum wir hoffen sollten, es bleibe für
Hofmannsthals Leben und Werk bei einer solchen, freilich immer weiter zu

vervollständigenden Chronik. Vielleicht weicht die Forschung bewußt vor
dem Problem einer Biographie aus. Das «furchtbar Biographische» des

Werkes verlangt nicht nach der Biographie mit ihrem unvermeidlichen
«läppischen Biographismus». Es verlangt nach der ihrem Gegenstand völlig
gewachsenen Studie, die so geschrieben ist, daß der Leser spürt : dieser Autor
weiß alles Biographische, das zu wissen ist, sagt aber nicht alles. Details sind

oft nur peinlich und vergänglich. Selbst die eingangs zu diesem Abschnitt
zitierte Stelle aus einem Brief Karl Wolfskehls an Albert Verwey, wenige
Tage nach Hofmannsthals Tod in Achtung und Liebe geschrieben, zeigt
Vorzüge und Grenzen aller persönlichen Erinnerung, ohne die eine

Biographie undenkbar ist.
Hier wird nicht wissenschaftlicher Ungenauigkeit das Wort geredet. Was

letzthch zählt, ist der Gesamteindruck, den ein Buch wie das von Helmut
Fiechtner herausgegebene vermittelt. Dieser Gesamteindruck wird unsere

1025



Einstehung zu Hofmannsthal ändern oder erstmalig bestimmen können. Das
gleiche gilt für die Briefwechsel, die, wie Richard Alewyn das vor Jahren
erkannte, immer wieder als Ganzes verstanden sein wollen. Die
Mannigfaltigkeit der Korrespondenz ist ihr ordnendes Prinzip. Es wäre eine Studie
fähig, welche die über ein Dutzend Korrespondenzen verschiedenen Umfangs
zusammenfaßt, von Alewyns Aufsatz ausgehend. Dadurch erhielten wir einen

wichtigen Schlüssel zur Erschheßung des Werkes, und zwar besonders
deshalb, weil Hofmannsthal an die aus menschhchen Beziehungen geborene
geistige Kombinatorik glaubte: «Jede wirkliche Beziehung hat diese Kraft,
gewisse Gruppen von Gedanken des Anderen so zu regieren — oder vielleicht
existieren diese Gedanken nur durch diese Beziehung, jedenfalls ruft sie sie

hervor, sie schafft das geistige Klima, in dem sie existieren können. So besitzt
der Eine in dem Anderen Ländereien, Landschaften, Gärten, Abhänge, deren
Leben nur die Strahlen dieses einzigen Sternes speisen und tränken, wie auch

nur sie dieses Leben erweckt haben3. »

Dieser Gedanke ist besonders wichtig für die briefliche Beziehung
zwischen Hofmannsthal und Stefan George. Auch hier besteht mehr Anteilnahme
und geistige Verbindung als gemeinhin angenommen wird. Besonders gut
drückt sich in diesem Briefwechsel nicht nur die Angst vor der Herrschsüchtigkeit

aus und, viel wichtiger, vor dem stark maskuhnen persönhchen Willen
Stefan Georges, sondern eine Angst vor dem eigenen Zustand der Präexistenz.
Hierzu wird einiges im Zusammenhang mit der Prosa «Gerechtigkeit» zu
sagen sein. Die Verbindung ist, wie oft bei Hofmannsthal, zugleich subtil
und offenbar.

Ein besonderes biographisches und zugleich geistiges Problem für
Hofmannsthal kann man mit einem Wort umschreiben: Salzburg. Damit rührt
man an den sich in beinahe jedes Werk Hofmannsthals verästelnden
Fragenkomplex von Bühne, Theater, Adaptionen, sogar Kulturpolitik. Hierzu ist
viel geschrieben worden und immer weiter wird an diesen Themen
herumgerätselt werden. Ein Teil von Hofmannsthals essayistischem Werk, das

bekenntnishafteren Charakter hat als man gemeinhin annimmt, befaßt sich
damit. Da sind zunächst die kulturehen und konventionellen Gegebenheiten,
Theaterbesuche, Schauspieler-Gedichte. Dann taucht die Frage der Bühne
und des Theaters auf, an der jede vereinfachende Schilderung scheitert. Es
war eine Existenzfrage für Hofmannsthal. Er selbst scheint nicht immer
gleichbleibend zu deuten. Ein paar Wochen vor seinem Tode schreibt er an
Karl Wolfskehl, sein persönliches Verhältnis zu Stefan George habe seine

Unvollziehbarkeit vor allem dadurch erfahren, «daß er [George] eine
Institution so hart negierte, die mir so viel zu bedeuten nie aufgehört hat4». Der
Briefwechsel mit George beweist hingegen, daß sich George nicht gegen die
Bühne und das Theater als Institution wandte, sondern gegen das damals
dort Geleistete. «Das große Bühnenwerk ist noch nicht getan. Von einem

1026



anderen als von Ihnen wüßten wir es nicht zu erwarten5.» Hier stehen sich
nicht Wahrheit und Unwahrheit gegenüber, sondern bei Hofmannsthal eine
äußerst komphzierte Reaktion, die beweist, wie wenig er zeit seines Lebens
mit George in sich Frieden schließen konnte. So wurde ihm zum «von der
Wurzel her Unvollziehbaren», was als Hindernis zwischen beiden Dichtern
leicht hätte fallen können.

Die Bühne also als Kompromiß nach der Chandos-Erfahrung, wohl aber
zurückreichend in die früheste Dichtung; die Bühne als Symbol des Gescheitertseins

und des späteren Scheiterns (Turm), also die Bühne als Nessushemd

(Kurt Singer)6 oder aber die Bühne als Erfüllung und Erlösung, als Medium,
wo sich Sprechen und Nicht-Sprechen die Waage halten, schheßlich als Weg
zur stummen Kunst des Tanzes und der durch kein Sprechen mehr
unterbrochenen Gebärde, das Theater also als Existenz, als Form, Spiel und
Spiegelung im Geistigen, der Schauspieler als Existenzmöghchkeit, als Lebensform

für einen Menschen, der aus dem Zustand der Präexistenz, die ihn nicht
mehr trug, heraus mußte, aber sich auch nicht mehr nach ihm sehnen durfte,
weil ihm die damit verbundene psychische Gefahr vertraut war. Man denke
an die Stelle über die Verwandlung, die Burckhardt erzählt: «Als ich ein
Kind war, schien es mir leicht, in das Innere eines Ahornstammes oder in
einen Schilfhalm zu steigen, heute weiß ich, welch eherne Schranke uns

von der Natur trennt7.»
Salzburg schien also für ihn die mit einem Opfer verbundene Lösung zu

sein, welche ihm zugleich auch das Pubhkum zuführen würde. Das Opfer
(so sagen besonders die von George kommenden Interpreten) war, daß er
sich vor finanzkräftigen Menschen verbeugen mußte. Vom Geistigen her

gesehen war vieheicht die Alhanz mit Reinhardt ein Kompromiß. Das
Problem « Salzburg » hängt auch mit Hofmannsthals eigener Verwandlungsfähig-
keit zusammen, die oft mehr Fluch als Segen war. Alle diese Probleme, ihre
Flucht vor ihnen und damit zugleich ihre Umkehrungen in Gestaltetes hegen
im Werk offen zutage.

Es würde die eminente Bedeutung des Theaters für Hofmannsthal nicht
entwerten, wenn man feststellt, daß das Theater neben anderem auch eine
Form der Flucht war. Vieheicht sagte man aber anstatt Flucht besser: ein
Sich-Einrichten mit den erkannten, eigenen Schwierigkeiten und Unzulänglichkeiten.

Und zwar war es eine Flucht vor den Zuständen der Präexistenz,
vor denen der ins Leben getretene Mann sich fürchtete. Wo der Jünghng in
seiner Allseligkeit als Verschwender, Erbe, Tänzer, als gleichsam Wahnsinniger,

ohne abzustürzen auf den Graten dieses Gefühles wandern konnte, mußte
es den Mann schaudern. Für Hofmannsthal muß die psychische Fähigkeit, in
einen Baum eintreten zu können, nach der präexistenten Periode eine reine
Quelle der Angst gewesen sein. Ein höchst großartiges Phänomen: das

ästhetisch Schöne und Erfühlte könnte also plötzhch wahr werden und der

1027



Mensch würde als Ich zerfließen. Dies ist der Zwischenzustand, von dem der
Dichter so oft spricht, und der wahrscheinhch auch für seine außerordentliche
Nervosität (Empfindsamkeit, Empfindlichkeit, Wetterfühhgkeit, Hypochondrie)

verantwortlich ist. Dies war es auch, was C. J. Burckhardt beeindruckte
und beängstigte: «Er stand mitten in einem gewaltigen Schicksalsvorgang,
in dessen Brennpunkt gewissermaßen, und etwas Fahles, ja Unheimliches
konnte ihn in Augenblicken umlagern, weil er vielleicht einer der wenigen
Menschen war, die innerhalb der Generation mit dem Wesentlichsten, das

damals zu versinken begann, eins waren, und weil er das Herankommen neuer,
zerstörender Wellen beständig spürte, als rollten sie seinen eigenen Weiten
und seinen eigenen Abgründen zu. Er war Einer und Viele zugleich; in
Momenten konnte sich sein Gesicht mit dem schönen sinnenden Blick plötzlich

wandeln, ein anderes werden, als gehe etwas durch ihn hindurch, nehme
Besitz von ihm8. »

Zur Ethik im Jugendwerk

Wenn ein Werk von der Komplexität des Hofmannsthalschen, das zumal
noch immer nicht in seiner Gänze vorliegt, literarhistorisch vermessen werden
soll, so müssen uns Begriffe zur Hand gehen, mit Hilfe derer wir auch das

noch zu Veröffentlichende und ein Gutteil der Sekundärhteratur ordnend
aufnehmen können. Eine gewisse Begriffssystematik, die sich besonders an

Ad me ipsum orientiert, weist aber zugleich alle Mängel auf, die solchen künstlichen

Kategorien anhaftet. Hofmannsthal selbst gebraucht gewisse Begriffe
dieser Art (Präexistenz, das Allomatische, das Sociale), gebraucht sie oft und
nicht immer auf dieselbe Weise. Das hat nun wieder manche Kritiker veranlaßt,

ganz und gar auf Hofmannsthals Vokabular zu verzichten und eine

eigene, komplizierte, in ihrer dichtungsfernen Art ungemäße Terminologie
zu verwenden. Man wird, befürchte ich, behutsam mit Hofmannsthals eigenen
Begriffen operieren müssen, was zu wertvollen Resultaten führen kann. Man
wird sich fernerhin damit abfinden müssen, daß es die auf eine Zeile
reduzierbare unveränderliche Formulierung nicht gibt, welche uns vermitteln
könnte, was Hofmannsthal etwa mit «Präexistenz» oder dem «Socialen»
meint. Auch hier scheint mir das Prinzip des hermeneutischen Zirkels noch
das fruchtbarste, auf die Gefahr hin, daß manches in der Schwebe bleiben
muß.

So ließe sich besonders das Problem der Ethik in den frühen Werken eben

durch das Befragen und Abhorchen dieser Werke deutlicher darstellen als

durch ein systematisches Applizieren des Begriffes. Zwei Wege vor allem
wären einzuschlagen, um zunächst die Intensität des Themas für Hofmannsthal

zu erkennen. Vorbeugend sei gesagt, daß hier nicht der große Wert

1028



bereits vorliegender Studien (R. Borchardt, R. Alewyn, W. Rey) verkannt
wird. Selbst schwer zu Bekehrende müßten heute davon überzeugt sein, was
für ein beinahe rigoroser Ethiker dieser so viel «Schönes» schaffende
Dichter war.

Der eine Weg führt über die Aussagen Hofmannsthals zum Thema « Oscar
Wilde ». Es umschließt Hofmannsthals Beschäftigung mit den Präraphaehten,
denen er im Formalen außerordenthch viel verdankt. Der Einfluß dieser
Denk- und Kunstrichtung auf die deutsche Literatur ist bis jetzt noch nicht
völlig anerkannt worden. In Wilde spitzt sich für Hofmannsthal das Problem
zu, denn es handelt sich bei der Behandlung dieses Themas zugleich um eigene,
ihn selbst bedrängende Dinge. Man muß sich nun einmal künstlich von den
vielen anderen Äußerungen zum Thema «Ethik» in Hofmannsthals Werk
abschirmen, um die Geschlossenheit der einen Aussage annähernd zu erkennen.

Der Ästhetizismus Wildes wird nicht stellvertreterisch gegeißelt, sondern
in seiner Verführungskunst dargesteht und von Hofmannsthal in seiner

Anwendung auf den Menschen Wilde untersucht. Das Problem der Verwandlung,

des Zwischenzustandes spielt mit hinein. Unschwer läßt sich anhand
des bedeutenden Essays Sebastian Melmoth aus dem Jahre 1907 die Parallele
ziehen: Oscar Wilde als Ästhet, als Vertreter einer gewissermaßen systematisierten,

kategorisierten Präexistenz, C 3 3 (Wildes Kenn-Nummer im Zuchthaus

zu Reading) als Mensch des «Zwischenzustandes» und Sebastian
Melmoth als Mensch der Existenz. So bestechend das ist und so wahr es in einer
Weise auch ist, so wenig trifft es das Eigenthche dieses Essays. Vielmehr ist
auch hier das Ungenaue das Eigentliche.

Die Präexistenz bei Hofmannsthal ist nämlich nicht das, dem man frönen
kann, wie Wilde dem Ästhetizismus frönte, und die Existenz ist nicht die
Lebensform eines völhg gebrochenen Menschen. Auch hier spielt das
Verhältnis zu Stefan George mit hinein. Noch die Absage, noch das trauervolle
Abschiednehmen von dem Sprachrausch und vor allem dem Erkenntnisrausch

der jungen Jahre, nämhch den Chandos-Brief, nannte George «ein
Gedenken, das mich erhebt»9! Das Problem Wilde ist überhaupt als solches
nicht zu lösen, denn die Existenz ist für Hofmannsthal ohne die Präexistenz
und den beide gefährdenden Zwischenzustand gar nicht denkbar. Die
Entwürfe und Konzepte zu Sebastian Melmoth deuten an, wie sehr ihm an diesem
Thema gelegen war. Erst in der zusammenfassenden Metapher vom Reigen
erledigt sich ihm das Problem. Es erledigt sich und wächst doch sofort wieder
nach, denn auch das ist Hofmannsthal eigen, daß der erfahrene Erkenntnisrausch,

die Erkenntnis (das Wieder-Erkennen) niemals anhielt, sondern neu
erworben und unter wechselnden biographischen Umständen neu vollzogen
werden mußte.

Sieht man im Sebastian Melmoth — und ich habe nur das Nötigste andeuten
können — eine scheinbar endgültige Lösung, so eröffnet ein Prosastück aus

1029



dem Jahre 1893 den Bhck auf umhegende Werke und variiert ein Thema, das

man gerade in jenen frühen Jahren kaum oder wenigstens nicht in solcher
Intensität erwartet. Es handelt sich um das kurze Prosastück Gerechtigkeit.
Die treffendste kurze Charakterisierung dieses kleinen Werkes verdanken wir
Marie Herzfeld. Ihre kurze Umschreibung ist meisterhch. Für sie ist es ein

Prosagedicht, « das wie eine große Glocke an das eingeschlummerte Gewissen
eines gedankenlos glückhchen Menschen schlägt — dieses herrliche Stück
mit dem Engel, der aussieht wie aus einem Bild des Quattrocento
herausgestiegen und der, nach Wiener Art, mit dem Wiener Gärtnerskind in
wienerischen Wendungen spricht: ein echt Hofmannsthalscher Zug10». Auch
hier kann ich nur andeutend verfahren. Gegen Ende des Chandos-Briefes
heißt es, die eigene Sprache versage, eine künftige sei ihm aber noch nicht
gegeben, eine Sprache, «von deren Worten mir auch nicht eines bekannt
ist in welcher die stummen Dinge zu mir sprechen, und in welcher ich
vielleicht einst im Grabe vor einem unbekannten Richter mich verantworten
werde» (P II, 20). Dieses Sich-verantworten-Müssen ist ein Thema für den

jungen Hofmannsthal, sobald er überhaupt zur Feder greift; desgleichen das

In-einer-Sprache-Sprechen, die man nicht kennt. Dies alles erhält seine eigene
biographische Bedeutung für Hofmannsthal dadurch, daß der Abgrund
zwischen Erschautem, Erkanntem und dem Erlebten, Zu-Verantwortenden in den

Momenten des präexistenten Zustandes so ungeheuerlich ist.
Auch die Szenerie der kleinen Prosa Gerechtigkeit ist jene der Präexistenz:

ein Garten, den Bienen durchsummen (man denke an das Lebenslied und an
Das kleine Welttheater). Ein junger Mensch ist da, der viel geschaut und erfahren

zu haben meint. Der Engel tritt auf, bewaffnet, ein Gerechter, das Sittliche
in die Schönheitsseligkeit fordernd hineintragend. Während der Jüngling
noch bei dem Gefühl ist, er könne manchmal alles begreifen, sendet ihm der

Engel einen verächtlichen Blick. Der Blick sagt : Was für ein hohler Schwätzer!
Der Engel aber sagt das gar nicht. Der Jüngling, vor Scham errötend,
empfindet es nur. Der Zustand der Präexistenz, den der Jüngling zu beschreiben
nach Worten sucht, ist dem Engel eigen und daher unaussprechlich. Solchen

Ansprüchen, die über diesen Zustand hinausgehen, ist der junge Mensch
nicht gewachsen. Denn nun geht es ja um mehr als Schauen und Erkennen,
jetzt geht es um Gerechtigkeit, eine der Ästhetik scheinbar so ferne Tugend,
eine dem « Leben » scheinbar ferne Tugend und doch die ihm eigentümlichste.
In der zauberhaften Gartenatmosphäre darf höchstens ein Kind naiv mit dem

Engel sprechen. Aber vor dem Jüngling, man darf wohl sagen : dem Dichter,
ist der Engel streng. Er sagt vor allem, man dürfe nicht so tun, als habe man
gelebt, nur weil einem das Dasein als ein einziger Rausch vorgekommen sei.

Im Weißen Fächer sagt die Großmutter: «Du hast sehr wenig erlebt, Fortunio»
(GLD, 229). Man denke hierbei ruhig an Lord Chandos. Dem «ich» wird es

hier ebenso ängstlich und unzulänglich zumute, wie Philip Chandos vor Bacon.

1030



Auch er ist ja nicht mehr fähig, «den lebendigen Sinn des Wortes zu erfassen»,

vor seinem Auge steht eine leere Wand — alles Chandos-Formulierungen.
Unter dem verächthchen Blick des Engels stockt der Jüngling. Wir erinnern

uns, daß das Stockende für Hofmannsthal besonders im Begleitschreiben zum
Chandos-Brief an George das absolute Gegenteil des Fheßenden, für ihn
Leben-Gebenden war. Er sagt dem Engel, es gebe so viele hübsche Dinge.
Wir wissen es: er hat sie ja selbst geschaffen und Loris schreibt so viel von
hübschen Dingen. Alles das genügt nicht. Der Engel handelt plötzlich wie
Psyche aus dem gleichnamigen Gedicht der gleichen Monate: «Da sah mich
Psyche, meine Seele, an / Mit bösem Blick und hartem Mund und sprach: /
(Dann muß ich sterben, wenn du so nichts weißt / Von allen Dingen, die das

Leben wilh» (GLD, 71).
Weitere Parallelen zum Tor und Tod (aus dem gleichen Jahr) sind zu

auffällig, um übersehen werden zu können. Dem Tod versichert der junge Tor :

« Ich werde Menschen auf dem Wege finden, / Nicht länger stumm im Nehmen
und im Geben, / Gebunden werden — ja! und kräftig binden.» Bis hierhin
wird diese Stelle oft zitiert; es folgt aber eine in unserem Zusammenhang
höchst wichtige Bühnenanweisung: «Da er die ungerührte Miene des Todes

wahrnimmt», fährt er «mit steigender Angst» fort. Auf diese Reden sagt der
Tod nur: «Du Tor, du schhmmer Tor ...» (GLD, 211/212) und führt ihm
dann die Gestalten seines verfehlten Lebens herauf. In dem Prosafragment
Der Goldene Apfel (1897) heißt es von der Mutter des Kindes: «Ihre ganze
innere Welt war ihr verstört; sie konnte nicht fassen, worauf sich das Wort
Gerechtigkeit bezog» (E, 43). Auch kritisch bedient sich Hofmannsthal dieser

Anschauungen, die ihm gleichsam aus dem Munde und dem Blick des Engels
gekommen waren. Das deutlichste Beispiel ist die Kritik über den Neuen

Roman von d'Annunzio (1896), wo er den Zustand im Garten noch einmal in
die Worte summiert: «es kann einer hier sein und doch nicht im Leben sein:

völlig ein Mysterium ist es, was ihn auf einmal umwirft und zu einem solchen

macht, der nun erst schuldig und unschuldig werden kann ...»(PI, 273).
Was also dem jungen Mystiker in dem Engel des Prosastückes Gerechtigkeit

ein für allemal und aus sich selbst begegnet, ist die Wahrheit und das Gericht,
vor dem die Allseligkeit des Jünghngs hinfällig wird, wenn sie nichts ist als

lyrische Magie. In dieser Skizze zerbricht ein sehr junger Prospero seinen
Zauberstab.

Verlassen wir auf nur einen Augenbhck das Jugendwerk. Der Leser wird
sich sicher der eigentümlichen, kafkahaft anmutenden Traum-Szene im Andreas

entsinnen, wo der junge Herr von Ferschengelder sich im Hause seiner Eltern
durch die abgetragenen Kleider im Schrank winden muß. Es ist auch hier
die Angst vor der Stimme, die Gerechtigkeit heischend nach ihm ruft: «Ihm

war, als habe er etwas Schweres begangen und nun komme alles ans Licht »

(E, 141). Kurz davor stehen nämhch die Sätze: «Beim Nachtmahl war's

1031



Andreas wie nie im Leben, alles wie zerstückt: das Dunkel, und das Licht,
die Gesichter und die Hände. Der Bauer griff gegen ihn nach dem Most-
krügel, Andreas erschrak ins Innerste, als suche eine richtende Hand die Ader
seines Herzens» (m. H. E, 141). Hier ist doch neben anderen modernen
Bewußtseinskrisen hauptsächlich von der ethischen die Rede. Die Sprache, auf die
Andreas hört und in der er sein Gericht erwartet, ist die gleiche, die Sigismund
im Turm I (1925) mit seinem Vater, dem König Basilius, spricht. Dieser läßt
sich versichern, der eingekerkerte Jünghng bediene sich der «ehrerbietigsten»
Sprache. Wie wenig sie aber höfisch und gewohnt ist, betont Juhan, wenn
er sagt: «Wie vielleicht die Engel sprechen. Seine Sprache ist Zutagetreten
des inwärts Quellenden — wie beim angehauenen Baum, der durch eben
seine Wunde einen balsamischen Saft entläßt» (D IV, 105).

Hier wollen wir vorerst den Kreis sich schließen lassen. Es ist dies nur ein

Beispiel von der «formidablen Einheit» des Werkes, die nicht weniger
formidabel wird, wenn wir lernen, zwischen den einzelnen Kristallisationsformen

der Hauptgedanken genau zu unterscheiden.

Zur Komposition

Man wird wohl nie ganz auf die Diskussion über die « Originalität »

Hofmannsthals verzichten wollen, obwohl sie nahezu vöhig unfruchtbar ist. In
seiner Fortführung der Tradition der deutschen Klassik und in seinem Glauben

an die Unzerstörbarkeit ihrer Gewinne, wovon besonders das Buch der

Freunde und ähnhche tagebuchartige Aufzeichnungen zeugen, war Hofmannsthal

zu einem gewissen Grade selbst ein Mensch des ausgehenden 18.
Jahrhunderts. Es kam ihm darauf an, den Gehalt der Klassik in seinen Worten,
in seiner Zeit, erneut auszusagen und ihn somit den Menschen seiner Zeit
schmackhaft und im geistigen Sinne zuträghch zu machen. Schheßhch dienten
ihm auch die Umwege durch Raum und Zeit, in immer anderer Gestalt zu
sich selbst zu kommen. So erübrigt sich eigentlich die Frage, welche spezifische

Idee nun die seine ist und welche er lediglich übernommen hat. Das
Suchen nach Einfluß und Beeinflussung, das Aufspüren von verarbeiteten
Lesefrüchten ist bei Hofmannsthal im Sinne des Angedeuteten zwar nicht
uninteressant, aber anachronistisch und recht eigentheh taktlos, da es die
Grundlage seiner geistigen Existenz und der ihr möglichen Wirkung ignoriert.
Ein Dichter, dem es darauf ankam, auch das Entlegenste im Sinne der Kontinuität

und höheren geistigen Ordnung zu verknüpfen, wird im inneren Bereich
seines Schaffens gekränkt, wenn man seine vollendeten Werke auf ihre Bestandteile

zu reduzieren versucht. Den «Dichter» wird man Hofmannsthal nicht
abstreiten können, ebensowenig wie man bestreiten kann, er habe so gut wie
nichts absolut Neues als Thema erfunden. Sich dabei aufzuhalten, ist jedoch
falsche Wissenschaftlichkeit.

1032



Hofmannsthal hatte ungewöhnliche Freude am «Combinieren». Schon als

Siebzehnjähriger schreibt er an Schnitzler, es freue ihn, wie schön sich seine

eigenen Gedanken in der «hellen Luft der Cordilleren» seiner Nietzsche-
Lektüre kristallisierten: «Ich genieße in zahllosen Plänen das beste von künftigen

Arbeiten: das Grauen vor der tragischen Situation und die Freude am
Combinieren11. » Für Hofmannsthal mußte das Kombinieren der entscheidende
Moment des künstlerischen Schaffens werden, genau so wie die Kombination
menschlicher Identitäten, also ihre «Konfiguration», der entscheidende
Moment der dramatischen Konzeption — und im Biographischen das

Entscheidende menschhchen Zusammenlebens. Das Kombinieren war für ihn
auch ein Festlegen, ein Vermessen, ein Verankern, wie kurz dieser Zustand
auch gewesen sein mag. Wenige Tage nach der obigen Äußerung an Schnitzler

heißt es bereits: «um mich und in mir waren neue Dinge, Gleiten,
Plätschern, Rieseln, Auflösung, vages Verschwimmen. Ich kann nicht arbeiten12. »

Ein Blick auf eine Konzeptseite zu einem der späteren Essays (etwa Das
Schrifttum als geistiger Raum der Nation) zeigt, wie vieles zu gleicher Zeit in
Hofmannsthals geistiges Blickfeld gelangte : Es wurde meistens nebeneinander

notiert, die Ränder wurden mit zusätzlichen Bemerkungen angefüllt, und es

ist in keiner Weise aus diesen Notizen ersichtlich, wie Hofmannsthal von
diesem Stadium der Konzeption über das Kombinieren, das plötzliche
Zusammenschließen und Kristallisieren des Materials, zu einer kopierbaren Version,
einer Erstfassung also, gelangen konnte. Das optische Bild einer solchen
Notizseite bietet zwar keine Hilfe, wenn die Urfassung rekonstruiert werden
soll, es ist aber der deutlichste Beweis für die eigentümliche Konzeptionsart
Hofmannsthals.

Dies mag außerordentlich theoretisch klingen. Bedenkt man aber, welche
besondere kompositorische Problematik sich angesichts der Prosaschriften
Hofmannsthals eröffnet, so wird man auch auf das Theoretischste nicht
verzichten wollen. Es handelt sich darum, daß, neben der Novelle, der Erzählung,
dem Märchen und dem Roman, Hofmannsthal eine große Reihe von Werken
verfaßt hat, die der Herausgeber der Gesamtausgabe in vier Prosabänden
sammelte. Darunter befinden sich nun alle möglichen Spielarten des Essays.
Unter den neueren Dissertationen über Hofmannsthal ist es besonders die

von Arno Scholl, die sich mit den formalen Aspekten der Frage beschäftigt13.
Hofmannsthal nannte diese Stücke Feuilleton, kleine Prosa, erdachtes
Gespräch, etc., nur nicht «Essay». In seinen Notizen zur Begründung einer
Monatsschrift, der Neuen Deutschen Beiträge, heißt es: «Das zu Gebende alles

in den Formen: Drama, Gedicht, Novelle, Brief, Lebensdarstellung, Rede,

Aphorisma. Die alles verschlingende Unform: das Essay — bleibt
ausgeschlossen» (A, 368). Hier muß es der Forscher besser wissen als der Dichter,
der seinerseits ja die ihm unsympathische Essayistik des Jungen Deutschland,
besonders Börne und Heine und ihre modernen Nachahmer im Sinn hat. Es

1033



wäre reine Torheit, in einer Geschichte des deutschen Essays Hofmannsthal
nicht eine hervorragende Stellung zugestehen zu wollen, schon deshalb, weil
auch Hofmannsthals engste Freunde sich nicht scheuten, von Essays zu
sprechen, wenn sie seine Schriften meinten. Ungefähr drei Jahre nach der
obigen Bemerkung zu den «Beiträgen» schrieb Schnitzler an Hofmannsthal,
der Schiller-Aufsatz sei ganz «außerordenthch». «Ich glaube nicht, daß es

heute in Deutschland neben Ihnen einen Schriftsteller gibt, der im (Essayistischen)

(im höchsten Sinn) an dieses Niveau heranreicht14.»
Trotz allem ist die Frage zu lösen, ob Hofmannsthal wirklich essayistisch

schreibt. Seine Abneigung gegen das Wort «Essay» mag nicht nur
literarhistorisch erklärbar sein. Es könnte sich um eine tiefergehende konstitutionelle
und sich daher im Stilistischen zeigende Antipathie handeln. Es fällt auf, daß
nach 1907 keine Erdachten Gespräche mehr geschrieben werden, was sowohl
bedeutet, daß dramatisch vollwertige Personen (wie etwa im Schwierigen) im
Leben, in der Existenz stehen — nach dem Opfer, der Ehe, dem Kind. Daher
gilt später bei Hofmannsthal nur noch das eigentliche Drama, das er als

Ausdruck dieses Lebens sah. Fehlt es vieheicht deshalb in den mittleren und
späteren Jahren an der Lyrik, weil ihm die Lyrik als Ausdruck der Präexistenz
erschienen war? Schheßlich stehen die Figuren in den lyrischen Dramen
trotz deren untergründiger, ethischer Thematik noch im Bereich der
Präexistenz, also vor dem eigentlichen Leben, vor der Existenz.

Es ist also bei den Essays Hofmannsthals der Kontur zunächst lyrisch und
dann dramatisch. Aber hat man hier wirklich die Berechtigung, von Essays
zu sprechen? Im Tasso-Gespräch ist der Anspruch der Existenz gegen das

«Leben» (Präexistenz) schon deuthch spürbar. Eine Prosa wie Sommerreise

kann man vielleicht nur dann essayistisch nennen, wenn man den Terminus
über Gebühr zu dehnen gewillt ist. Und die Prosa Sebastian Melmoth? Hier
handelt es sich um eine Prosa, die schlüsselhaft viele Züge des Werkes zu
deuten vermag. Oscar Wilde wird zunächst vor der Existenz gesehen; erst
als C 3 3 steht er wirkhch in der Existenz, dann aber als Opsimathes. Zudem
ist diese Prosa völlig lyrisch und keine Auseinandersetzung mit Wilde. —
Diese wenigen Sätze sollen auch hier die Mannigfaltigkeit des Werkes und
dank ihrer schwebenden Deutungen die anscheinend unlösbare Problematik
andeuten.

Tragische Deutung

Der Ausgang des Turm II (1927) hat mehrere Interpreten veranlaßt, den Tod
Sigismunds und seine erschütternden Worte: «Gebet Zeugnis, ich war da,

wenngleich mich niemand gekannt hat» als Hofmannsthals dichterisches
Testament anzusprechen und auszulegen. Es ist dann ein kleiner Schritt,

1034



auch noch die Prosa der späten Jahre, vor allem die Münchner Rede mit
einzubeziehen und zu sagen, der Dichter habe den tragischen Konflikt, der

aus dem Zusammenbruch der Donaumonarchie begann und ganz Europa
befiel, stark empfunden und sei durch ihn schöpferisch zu seinen späten
Werken angeregt worden. Ich glaube, diese Ansicht ist unhaltbar.

Überall im Werk finden sich Beweise, daß Hofmannsthal den Zustand der

Präexistenz niemals als einen gegebenen, dauernden, meßbaren empfand. Im
Märchen der 6j2. Nacht und in der Reitergeschichte skizziert er aufs deutlichste
das Gegenteil dieses Zustandes. Er sah die Präexistenz vielmehr als ein zeitlich

nicht bestimmbares Geschenk, das ihm auch nach der Jugend auszusagen
verliehen war. Man braucht nur an gewisse Augenbhcke in den späteren Werken

zu denken: Der «Umschlag» des Bettlers im Großen Welttheater («... es

ist des Geistes Antwort an die im (Praktischen) ohnmächtig gewordene
Welt»), die Überreichung der Rose im zweiten Akt des Rosenkavaliers, also

an mystische Momente, die letzten Endes nicht zu « erklären » sind und in denen

jedwede Tragik aufgehoben ist und die ohnehin nicht aus der Tragik
entsprungen waren, weil für Hofmannsthal, der einmal aussprach, man dürfe
sich nicht zum Komplizen der dunklen Dinge machen, die Tragik eher etwas
Lähmendes hatte.

Schon im frühen Werk ist des öfteren die Rede vom Mut und von der

Freudigkeit, mit Hilfe deren man das Leben bewältigt. Ich denke hier besonders

an Stellen im Briefwechsel mit Richard Strauss. Einmal verwirft er einen
Plan zugunsten eines anderen, der «umso viel heller und freudiger ist». Als
Librettist lege er es «über den Kontrasten auf die Harmonie des Ganzen an15».

Vittoria hatte einst im Abenteurer ausgesprochen :

Allein, muß nicht in dieser dunklen Welt

sogar das Licht gewappnet gehen? Nun:
wir wollen einen Harnisch von Musik
anlegen und dann mutig alles tun,
was uns gerecht und schön erscheint. Die Macht
ist bei den Fröhlichen (D I, 217).

Dieser Mut kehrt triumphierend wieder in jenem fünffachen, jubelnden
«Jedoch» des Komponisten in der Ariadne.

Man könnte trotzdem sagen, dies seien Verse und Reden fiktiver Gestalten,
die erfunden wurden, nicht nur Leser und Hörer, sondern sogar ihren Autor
zu überzeugen. Vieheicht wäre auch das mehrmals vorkommende
Doppelgängertum so zu verstehen, etwa im Andreas und in der Reitergeschichte: eine

Person ist tragisch und die andere nicht. Schheßhch ist die positive,
untragische Aussage gegen Ende des Werkes nur noch in der Gestik und in dem

Mimus völhg rein erhalten, was beweisen könnte, Hofmannsthal habe die

untragische, auf das Einssein deutende Botschaft nicht mehr sagen können.

1035



Diese Überlegungen wären vor allem dann entscheidend, wenn der Dichter
als Person wesenthch anders gesprochen hätte als seine Gestalten. Aber dies

ist nicht so. An Rudolf Borchardts zweite Frau schrieb er einmal: «... was
sollen wir klagen über Epochen, Epochen waren immer fürchterhch, wir
aber sind da, um das Unsere zu tun, und um es mit Entzücken zu tun16. »

Die Tragik macht Hofmannsthal verstummen. Während der Arbeit am Turm,
dem Stück, das die Forschung als Kronzeugnis einer tragischen Auffassung
angeführt hat, also während er im «Dunkeln» schafft, schreibt er einmal
einen wunderschönen Satz an Alma Mahler-Werfel (wahrscheinlich Juli/
August 1923 vom Ramsauer Hof: «hier oder nirgends schreibe ich den fünften

Act vom Turm»): «Es ist das Freudige, das immer mein eigenthches
Lebenselement ist bis hinein in ein Trauerspiel, denn ein Trauerspiel ist wie
ein großes Bild, die Composition davon ist freihch ernst — aber sind Farben
nicht aus Glanz und Freude zusammengesetzt, ob nun eine Kreuzigung
gemalt ist oder eine Danaë mit dem Goldregen17?» Es wäre wohl richtig zu

sagen, daß die tragischen Konflikte der Zeit, an denen Hofmannsthal in
außergewöhnhchem Maße litt, zusammen mit jenen der eigenen Existenz, die
wiederum nur in jenen mystischen Momenten beigelegt schienen, in den
letzten Jahren die Erlangung der mystischen Momente und des damit
verbundenen prinzipiellen Erkennens seltener gemacht hatten. (Hier denke man
an den von Hofmannsthal als leitmotivisch empfundenen, sein Ad me ipsum
einleitenden Spruch des Gregor von Nyssa und damit an den durchgehenden
platonischen Zug seines Werkes.) Das bedeutet aber nicht, daß Hofmannsthal
sich von den tragischen Konflikten schöpferisch anregen ließ.

Und darauf kommt es an. Von Jahr zu Jahr wurden die produktiven
Zeiten abhängiger von äußeren und inneren Gegebenheiten, vom Wetter,
von Ort und Stunde, von einem Zusammentreten günstiger Umstände. C. J.
Burckhardt bestätigt dies mehrfach in seinen für die Erforschung von
Hofmannsthals späten Jahren unschätzbaren Erinnerungen. Hofmannsthals
Produktivität habe zweifellos in den mysteriösen Zeiten des «Einsseins» in
einer wunderbar beglückenden Weise eingesetzt. Bei ihm sei das Erleben der

«Störung» durch das Herandrängen des äußeren Lebens immer qualvoll
gewesen, das Abgelenkt- und Aufgeschreckt-Werden. Der Seelenstoff war
ungeschützt bei ihm, Wahrnehmung des chaotisch herandrängenden Alltäglichen

versetzte ihn in qualvolle und lähmende Verwirrung : « Helfen Sie mir,
lieber Herr Burckhardt ich bin stark und schwach, zäh und spröde
zugleich, ein Sonnenstrahl kann einen andern Menschen aus mir machen,
ein Strohhalm mich an der Oberfläche halten18. »

Am Egmont hatte er die Überwindung des Tragischen betont und gesagt :

«... findet es im Menschlichen keine Lösung mehr, so hegt das Erlösende
jenseits des Menschenlebens, immer im Bereich der die Welt über dem Abgrund
des Nichts haltenden lebendigen Kräfte» (m. H.)19. Und so war ihm auch der

1036



Schluß des überarbeiteten Turm (1927) nur eine vorläufige Lösung, welche
die tragische Deutung nicht unbedingt notwendig macht. Burckhardt sagt
hierzu: «Es war für seine Natur schwer, das Licht der Hoffnung, das alles

Tragische adelt, zu löschen und bei einem völlig düsteren Abschluß
stehenzubleiben. Die tiefste Tragik war in ihm selbst immer nur die letzte Stufe vor
dem Heraustreten in die Freiheit, ins Licht20.» Diese Formuberung deutet,
vieUeicht unbewußt, auf den Schluß des Egmont.

So darf man wohl summieren, nicht ohne zu betonen, Hofmannsthals
«Modernität» und die Verbindlichkeit seines Werkes und seiner Person
erfahre hierdurch keinerlei Schmälerung: Der Dichter scheiterte an der

Lösung des Turms, weil er das Harmonische und Helle hier nicht leisten
konnte. Sigismunds letzte Worte sind Worte eines Verzweifelnden. Dies
zugeben ist etwas ganz anderes als festzustellen, er habe aus tragischen
Konflikten Anregung und Inspiration gezogen. Der Konflikt und die Tragik
machten Hofmannsthal nicht schöpferisch und beredt, sie ließen ihn
verstummen.

Problematik der Summierung

So sehr Hugo von Hofmannsthals Gestalt die Summierung leicht zu machen, ja
zu fordern scheint, so sehr scheint sie sie zu verbieten. Denn besonders für
Hofmannsthal hat Rudolf Borchardt recht, daß nach getaner Arbeit die Probleme,
welche die Analyse beseitigt zu haben glaubte, schattenhaft nachgewachsen wieder

auferstehen. Dies scheint beinahe ein Motto für alle Beschäftigung mit
Hofmannsthal zu sein, denn bis jetzt haben Forscher und Leser die Wahl zwischen
einer Summierung, die beim besten Willen nicht den ganzen Hofmannsthal
einbegreift, und Versuchen, im einzelnen Werk das Ganze zu sehen und in
dem Ganzen wiederum das Einzelne, dem hermeneutischen Zirkel also, der

trotz einer reichen Ernte bei Hofmannsthal ebenfalls seine Grenzen hat.
Vergleichsweise könnte man sagen: Hat man einmal den geistigen Kontur des

Thomas Mannschen, des Rilkeschen und Georgeschen, ja selbst des Kafka-
schen Werkes erkannt, entfällt er uns kaum wieder. Kaum ein Dichter aber
schwindet so unter dem Zugriff wie Hofmannsthal und tritt dann plötzlich,
wenn man ihn verloren zu haben glaubt, in seiner Gänze und Pracht wieder
hervor. Die umrissenen Problemkreise, denen sich die Forschung gegenüber
sieht, wollten auch auf das Proteus-Delphinhafte dieses Werkes und seines

Autors hinweisen.
Es ist sehr gut möghch, daß Hofmannsthal seinen Roman Andreas oder die

Vereinigten niemals zu Ende geschrieben hätte, und zwar nicht nur, weil ihm
Arbeit und Meditation am Turm den geistigen Ausblick getrübt und
verdüstert hätten, sondern weil er im Andreas gewissen Problemen ins sprachhche

1037



Leben hätte verhelfen müssen, vor denen er vielleicht selbst zu sehr auf der
Flucht war21. Auf den Chandos-Brief fällt sogar von dem mehr als zehn

Jahre später begonnenen Andreas noch deutendes Licht. Das Zusammen-
Sehen war wirkhch nur in der Präexistenz ein dauernder Zustand. Im Andreas

wird das unvergeßliche Bild vom Adler gebraucht, der aus höchster Höhe
alles Getrennte vereinigt sieht. So sehr lag Hofmannsthal an dieser Vereinigung,
daß sie sogar im Titel des Romans angedeutet wird. Das Phänomen der Ich-
Spaltung (Andreas/Sacramozo; Mariquita/Maria), das für die Konzeption
des Romanes wichtig ist, war zu überwinden. Aber ist dies letzten Endes nicht
eine Vision? Ist ein Ende im Roman möghch, wenn alles Getrennte nur in
der Vision vereinigt ist? Bei dem ersten Besuch auf dem Finazzerhof ist
Andreas noch begleitet von seinem Gehilfen, also vom Bösen, und das Böse

trennt.
Hier übrigens wäre zu erwähnen, daß die Schwierigkeiten, die sich

Hofmannsthal bei der Abfassung des Andreas entgegenstellten, und die sich bei
seiner Vollendung noch vermehrt hätten, bis zu einem gewissen Grade auch
die Schwierigkeiten sind, mit denen der Forscher zu rechnen hat. Man kann
sie unter zwei Gesichtspunkten zusammenfassen. Zunächst sind Widersprüche
und Paradoxe zu erklären, ohne sie dadurch aus der Welt zu schaffen, sie sind
scheinbar aufzuheben, aber doch nur versuchsweise und müssen gewissermaßen

als fester Schwebezustand während ihres Aufgehobenseins in unserer
Erkenntnis weiterbestehen. Ein Beispiel: in Der Abenteurer und die Sängerin
ist die Gestalt des Abenteurers, des Barons Weidenstamm, eine Kristalh-
sationsform des Verschwenders. Die ihn im Werk umgebenden Gestalten:
der «Erbe» des Lebensliedes, der «Wahnsinnige» des Kleinen Welttheaters und
Mandryka aus der Arabella verleihen ihm geistigen und sprachbchen Kontur.
Aber er ist nicht beim Worte zu nehmen. Das Sprechen Weidenstamms und
das Schweigen eines Kari Bühl fußen auf derselben mystischen Erkenntnis,
also auf der Ebene der Präexistenz. Im Sinne des Ethisch-Sozialen aber müßte
es doch gerade umgekehrt sein. Im Bereiche der Existenz, im Reiche des

Allomatischen, müßte Weidenstamm schweigen und Kari Bühl sprechen,
letzterer trotz seines Wissens um die Konfusion, die sich mit jedem gesprochenen

Wort nur vergrößert.
Eine zweite Schwierigkeit mag das Wort «Verknüpfung» andeuten. Der

Aussagen zu diesem Thema scheint im Werk und in den Briefwechseln kein
Ende zu sein. Der Zwanzigjährige und der Vierzigjährige sprechen hierüber
stets das gleiche aus. Ist es verwunderhch, wenn auch der Forscher der
Versuchung nicht widerstehen kann, alles mit allem bei Hofmannsthal in
Verbindung zu bringen, zumal ihm die Texte dabei zur Hand gehen? Hierin
hegen aber nicht nur die Tücken, welche allem reduzierenden Denken eignen,
sondern speziell die Gefahr, daß bei solcher Behandlung Details und mit
großer Sorgfalt geschaffene Abstufungen und Nuancen der Sprache ver-

1038



schwimmen und somit unbeachtet und unausgewertet bleiben. Qualifiziert
und nuanciert der Kritiker aber zu sehr, so wird sich seine Arbeit gerade des

glücklichsten aller Züge des Hofmannsthalschen Oeuvre begeben müssen,
nämhch des Zuges einer schwebenden Harmonie.

Lösbar scheint alles dies nur im Gedicht des Dichters selbst. Im Juh 1912
schrieb Hofmannsthal an Helene von Nostitz aus Bad Aussee : «... — ich
lieb diese Landschaft so sehr, je älter ich werde, desto reicher wird sie mir,
bin ich einmal ganz alt, so steigen mir wohl aus den Bächen, den Seen und den

Wäldern die Kinderjahre wieder hervor — so schheßt sich dann der Kreis.
In diesem Sommer ist mir, als würde ich wieder Gedichte machen: in den
letzten fünfzehn Jahren sind nur wenige entstanden22.» Wir wissen, daß er
damals Gedichte im strengen Sinne nicht mehr schrieb. Zwei Jahre zuvor
aber hatte er zum Gedächtnis des Schauspielers Josef Kainz ein mäßig langes
Gedicht geschrieben, das ihn selbst aufs glücklichste zusammenfaßt. Dieses

Gedicht ist auch im Formalen und in der im Worte spürbaren Vergeistigung
des Stofflichen vohkommen und gegen sein Ende hin das, was Hofmannsthal
an Rilkes Sonetten an Orpheus rühmte, nämhch Weisheit und rhythmisches
Ornament in einem:

Ich klage nicht um dich. Ich weißjetzt, wer du warst,
Schauspieler ohne Maske du, Vergeistiger,
Du bist empor, und wo mein Auge dich

Nicht sieht, dort kreisest du, dem Sperber gleich,
Dem Unzerstörbaren, und hältst in Fängen

Den Spiegel, der ein weißes Licht herabwirft,
Weißer als Licht der Sterne: dieses Lichtes
Bote und Träger bist du immerdar,
Und als des Schwebend-Unzerstörbaren
Gedenken wir des Geistes, der du bist.

O Stimme Seele aufgeflogene (GLD, 5 3)

Hofmannsthal gab sein Bestes in der Lyrik und in der Prosa. Die sprachliche

und kompositorische Höhe, auf der sich ein Werk wie Der Schwierige

bewegt, soh hier nicht angezweifelt oder gar verringert werden. Ist es aber

nicht merkwürdig, daß die mystischen Momente allein in der Lyrik und der
Prosa ausgesprochen sind? Wo wir sie in den Dramen und Opern finden, spricht
nicht die dramatische Person, sondern statt ihrer die Geste, die Gebärde, die

Musik. In sie flüchtet sich das in der Lyrik und Prosa noch Sagbare23. So wäre
es für Hofmannsthal eine tragische Flucht gewesen? Die George-Schüler
sprechen gerne von einem Versagen. Mir scheint hier die Gefahr einer groben
Versimpelung und Verfälschung zu bestehen. Wenn es eine Apostasie war,
so hat Hofmannsthal furchtbar darunter gelitten. Denn die Verstummung,
von der seine späten Werke angehaucht sind, hatte auch ihn berührt, und seine

1039



immer mehr hervortretende Liebe zu den schweigenden Künsten hat vielleicht
für dieses um sich greifende Verstummen aufkommen müssen. Man darf an
diese Fragen nur rühren, ohne sie feste Form gewinnen zu lassen, denn auch

hier, wie überhaupt bei Hofmannsthal, ist die kategorische Aussage immer
im Unrecht.

Wer eine Biographie schreibt, sagt Hofmannsthal in den Aufzeichnungen,
erhebt sich auf das Niveau seines Gegenstandes (A, 198). Versteht man dies

im weiteren, alle präsumptive Arroganz ausschaltenden Sinne, gilt es nämlich
auch für den Forscher. Er darf sich von der Allseligkeit des jungen Dichters
nicht täuschen lassen, muß sie aber zu spüren sich bereitmachen und hat
dann auf die Gefahr hin, seine Liebhngsthesen angezweifelt zu sehen,
weiterzugehen bis hart an die Verstummung und mitten in die Tragik des Scheiterns

am Stoff. Er hat die Vergebhchkeit, die Hofmannsthal oft empfunden
haben muß, auszukosten. In der Frau ohne Schatten gibt es zwei Sätze, die

leitmotivisch sind für Hofmannsthal. So problematisch und letztlich
furchterregend dem reifen Manne der schwebend unzerstörbare Zustand der
Präexistenz vorgekommen sein muß, so wenig wird er die Sehnsucht nach der
ihm eigentümlichen seebschen Dehnung und Intensität jemals ganz verloren
haben. «Daß ich noch einmal eine Otter wäre und ein gähfließendes
Bergwasser quer durchstriche» sagt die Kaiserin. «Ungewiesen seinen Weg finden
wie die Schlange an der Erde und wie der Weih in der Luft ist Seligkeit, aber
Liebe ist mehr» (E, 260). Dies ist die Antwort auf ihre Sehnsucht.

Ich halte es nicht für ausgeschlossen, daß sich das geistige Klima unserer und
der kommenden Jahre immer weniger als Grund und Folie für eine Gesamtsicht

gerade dieses Dichters eignen wird. Wir besitzen aber schon vorzüghche
Ansätze zu ihr. Ich bin nicht einmal sicher, ob man für Hofmannsthal eine

«Biographie», also etwas, das sehr viel detaillierter und intimer und zugleich
«sachlicher» ist als die verschiedenen vorzüghehen Aufsätze Carl Jakob
Burckhardts oder die in aller Vielfalt Gemeinsames aussprechende Sammlung
Helmut Fiechtners, überhaupt wünschen soh.

Wünschen aber muß man nicht nur der Forschung, sondern allen Lesern
Hofmannsthals, daß sie sich die Fähigkeit bewahren, in seinen Schriften das

seinen Werken eigene geistige Licht wahrzunehmen. Dieses Licht, dessen

Bote und Träger der Schauspieler Josef Kainz war, ist von dieser Welt, aber
nicht nur von ihr. Der Dichter hat es in Griechenland an sich erfahren und

genau beschrieben: «Dieses Licht ist unsägheh scharf und unsägheh mild
zugleich. Es bringt die feinste Einzelheit mit Deutlichkeit heran und
es umgibt das Nächste — ich kann es nur paradox sagen — mit einer
verklärenden Verschleierung. Dieses Licht ist die unaufhörliche Hochzeit
des Geistes mit der Welt» (P IV, 153fr.).

1040



JHugo von Hofmannsthal / Arthur Schnitzler: Briefwechsel, Frankfurt 1964, S. 263.
2 Nach Abschluß des Manuskriptes erschien Hugo von Hofmannsthal / Edgar Karg von
Bebenburg: Briefwechsel, Frankfurt 1966. 3Hugo von Hofmannsthal / Helene von Nostitz:
Briefwechsel, Frankfurt 1965, S. 33. 4Karl Wolfskehl: Briefe und Aufsätze, Hamburg 1966,
S. 21; das Motto zu diesem Abschnitt ist dem gleichen Buch entnommen, S. 25.
''Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal, München/Düsseldorf "1953, S. 224. 6Der
Streit der Dichter — Gedanken zum Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal,
Castrum Peregrini LX (1963), S. 5ff. 'Carl J. Burckhardt: Erinnerungen an Hofmannsthal,
München 1964, S. 91. 'Ebenda, S. lof. 'Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal,
a. a. O., S. 175.10Helmut A. Fiechtner: Hugo von Hofmannsthal — Der Dichter im Spiegel
der Freunde, Bern/München 2i9Ó3, S. 58. uHofmannsthal / Schnitzler: a. a. O., S. 7. "Ebenda,

S. 10. 13Hofmannsthals essayistische Prosa — Studien zur Entwicklung ihrer Form,
Dissertation, Mainz 1958. 14Hofmannsthal / Schnitzler: a.a.O., S. 304. 15Hugo von
Hofmannsthal / Richard Strauss: Briefwechsel, Zürich. '1964, S. 113 und 130. Das im
vorhergehenden Absatz zitierte Wort über den Bettler stammt ebenfalls aus diesem Briefwechsel,
S. 482. leHugo von Hofmannsthal / Rudolf Borchardt: Briefwechsel, Frankfurt 1954, S. 174.
17 Die Mitteilung dieser Briefstelle verdanke ich Herrn Dr. Rudolf Hirsch. 18 Siehe hierzu
C. J. Burckhardt: a. a. O., bes. S. 34fr. Außerdem stützen sich meine Formulierungen auf
einen Brief Prof. Burckhardts an den Verf. (11. VI. 1965). Das Zitat steht in Hugo von
Hofmannsthal / Carl J. Burckhardt: Briefwechsel, Frankfurt 1956, S. 21. 19C. J. Burckhardt:
a. a. O., S. 42. 20Ebenda, S. 37L 21Hier verweise ich auf die seit Alewyns Aufsatz über
«Andreas und die (wunderbare Freundin)» (1955) beste Studie zum Thema. Karl Gautschi:
Hugo von Hofmannsthals Romanfragment «Andreas», Zürich 1965. 22Hofmannsthal / von
Nostitz: a. a. O., S. 114. 23Über die Lustspiele wäre gesondert zu sprechen. In ihnen schafft
sich Hofmannsthal eine neue Form, in der jene mystischen Momente — im Gegensatz etwa
zum «Salzburger großen Welttheater» — über das ganze Spiel ausgedehnt scheinen (in der
«Cristina», im «Schwierigen», auch in der «Ariadne» und, wenngleich beschränkter, im
« Rosenkavalier») und die Atmosphäre, in der die Personen sprechen und schweigen,
bestimmen.

1041


	Problemkreise der Hofmannsthal-Forschung

