
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

VOLKSMÄRCHEN UND VOLKSSAGE

Es ist nicht selbstverständlich, daß eine

Sammlung wissenschaftlicher Aufsätze wie
die vorliegende nach wenigen Jahren wieder
aufgelegt werden muß. Dies zeugt nicht nur
für den Rang von Max Lütbis Forschung
über Volksmärchen und Volkssage1,
sondern ebenso für sein Vermögen, einen wohl
nicht nur fachwissenschaftlichen Kreis von
Lesern ohne jedes falsche Entgegenkommen
anzusprechen und zu fesseln. Als er 1947
sein schlankes Buch über das europäische
Volksmärchen publizierte, trat er damit, auf
einen Schlag, in die vorderste Front der
internationalen Forschung zu Märchen und
Volksliteratur. Und daß dies kein Zufall
war, zeigte 1957 ein zweiter überraschender
Coup, auf einem ganz anderen Feld : Lüthis
Buch über Shakespeares Dramen wurde
sofort ein Standardwerk der Shakespeareliteratur,

wieder weit über die Fachforschung
hinaus.

Man kann die Qualität und die Wirkung
dieser Bücher leicht erkennen: sie beruhen
auf einer scheinbar einfachen Fähigkeit, die

Dinge ruhig mit unverstelltem Blick zu
betrachten, weder irgend einer Simplifika-
tion zu verfallen noch der Kurzsichtigkeit
der Detailforschung, und vor allem — was
dasselbe ist — auf dem Vermögen, das
Wesen seiner Gegenstände unprätentiös,
ebenso ungezwungen wie genau und redlich

zu umschreiben. Das Klima dieser

ungezwungenen Sachlichkeit macht die Lektüre

zum Vergnügen, man fühlt sich bei der
Sache und erhält echte Einsicht. Lüthis
Beitrag zur Märchenforschung bestand in
dem — post festum — so selbstverständlich
scheinenden Unterfangen, das Volksmärchen
als künstlerisches Ganzes, als Dichtung und
Dichtungsgattung ernst zu nehmen und es

unbefangen in seinen wesentlichen Stilzügen
zu beschreiben. Demgegenüber mußten die
bisherigen Bemühungen um eine
Wesensbestimmung des Märchens — als Erzählung
vom Wunderbaren, als Ausdruck des

Wunschdenkens, der Traumwelt, der

magisch-primitiven Schicht der Seele oder der

Menschheitsgeschichte — zwar nicht zum
vornherein als falsch erscheinen, aber doch
als einseitig, bloß dem Motivischen
zugewandt, den Umständen von Publikum und
Erzähler oder irgend einer genetischen
Herleitung. Fern von aller romantischen
Verabsolutierung des Märchens wurde es damit
doch wieder ganz schlicht als Dichtung
begriffen, im Blick auf die gesamte Literatur,
und damit versanken auch gewisse Grenzen
zwischen «Hoher» Kunst und dem, was

man gern auf Volkskunde, Soziologie oder

Psychologie abschob. Von der Volkskunde
her gesehen bedeutete Lüthis Märchenbuch
eine «literaturwissenschaftliche» Wende der

Märchenforschung, die von strenger Volkskunde

aus geradezu als «Usurpation»
verurteilt wurde, von der Literaturwissenschaft
aus war es eine neue Erschließung der
Volksliteratur, die man als gesunkenes Kulturgut
namens der poésie pure gern vernachlässigt
hatte.

Die Aufsätze dieses Bandes zeigen denn
auch zwei Hauptaspekte: es sind einerseits

Beiträge zum Problem der Gattungsstile
überhaupt, anderseits zeigen sie in
angewandter oder grundsätzlicher Form, wie
Volkskunde und Literaturwissenschaft
zusammenarbeiten können. Der Titel der

Sammlung erinnert dabei an den Einsatzpunkt

von Lüthis Arbeiten: seine Dissertation

über die Gabe in Märchen und Sage

(Bern 1943) hatte bahnbrechend versucht,
von der unterschiedlichen Verwendung
eines gemeinsamen Motivtypus aus eine

Wesensscheidung der beiden Gattungen
vorzunehmen. Diese Gedanken sind in einer
Reihe der vorliegenden Aufsätze meisterhaft

zusammengefaßt und fortgeführt. Die beiden

in manchem verwandten volkstümlichen
Erzählformen werden überaus klar und
erhellend in ihrem Unterschied deutlich: etwa
in dem Verhältnis von «Fragen, Forschen,

955



Erschauern» (Sage) zu der Antwort in der
befreienden «Schau eines im wesentlichen
heilen Ganzen » (Märchen). In der einfacheren

Form der Sage wird, unter der Erfahrung
der Zeit und der Ungewißheit des Menschenlebens,

ein Jenseitiges unheimlich oder
faszinierend erlebt. Das Märchen, an sich reicher,
liebt das lichte, scharf umrissene Bild, hat
einen figuralen Charakter, ist flächenhaft
und verfügt durch die durchgehende Isolierung

seiner Einzelelemente zugleich über
die Fähigkeit zu universaler Beziehung.

Wie alle Gattungslehre wird eine solche
Strukturbeschreibung erst sprechend und
fruchtbar in der Betrachtung der verschiedenen

Abwandlungen — je nach nationaler,
sozialer oder epochaler Akzentuierung —
oder auch im Vergleich verschiedener
Mischformen. Dies zeigen die verblüffend ergiebige
Monographie über «Rapunzel» und besonders

natürlich die beiden Aufsätze, in denen
Lüthi kühn den Bogen zwischen seinen
beiden Arbeitsbereichen schlägt: «Shakespeare

und das Märchen» und, ein
ausgeführtes Beispiel dazu, «Hamlet in der
Gascogne». Da weht, vom Höchsten zum
Niedersten und in weiten Räumen, weltliterarische

Luft, und man sieht Volksmäßiges
und Kunstdichtung, beides als lebendige
Dichtung, in Austausch und Widerspiel. Ein
Kabinettstück und ein wichtiger Beitrag zur
Germanistik ist der Aufsatz über Ringerzählungen

; er untersucht anhand eines Gedichts
aus Spees Trutznachtigall, auch quellenmäßig

entdeckerisch, die Wandlungen und
den Sinn eines reizvollen Gedicht- und
Erzähltypus der Volksliteratur wie der älteren

Hochliteratur : die sich zum Ring schließende

Kette.
Bei aller Variation aber bewährt sich

immer wieder die Idee eines typischen
Gattungsstils, der bei Lüthi nicht nur eine
Abstraktion ist (und übrigens selbst als solche

ein nützliches Maß sein könnte), vielmehr
eine reale, sich selbst gleichsam bereinigende
und wiederherstellende Struktur, die sich
bei einer konkreten Erzählung im Lauf der
Entwicklung und Variation als eine
«Zielform» herauspendeln kann. Es ist das
Problem aller Gattungstypologie, wie man vom
Typus aus dennoch zu einer geschichtlichen
Entstehung und Entfaltung kommen kann.
Ganz besonders natürlich beim Märchen.
Denn dessen Ursprünge liegen offenbar weit
zurück, man weiß nichts über sie, und in den
Händen haben wir bestenfalls Motive, die
aber — eben nach Lüthi — noch nicht an
sich eine Gattung bestimmen lassen. In
diesen Fragen der Historie oder gar
Prähistorie hält sich Lüthi zurück. Hier liegen
wohl noch besonders viele offene Fragen,
besonders wenn man mit ihm das Märchen
als eine gelöste, freie, ja innerlich späte
Form betrachtet.

Die beiden abschließenden Abhandlungen

gelten der zusammenfassenden und ins
allgemeine erweiternden Darstellung der
eigenen Position im Rahmen jenes Gegenübers

von Volkskunde, beziehungsweise
Volksliteraturkunde, und Literaturwissenschaft.

Mit reichen Belegen und schöner
Offenheit sondert und relativiert Lüthi die
verschiedenen Wissenschaften und Methoden,

die voneinander lernen können und
müssen, weil sie der Erkenntnis desselben
Menschenwesens dienen. Dem Leser bleibt
nur der Wunsch, der angekündigte zweite
Band von Aufsätzen Max Lüthis möge bald
in seinen Händen sein.

Max Wehrli

xMax Lüthi, Volksmärchen und Volkssage.

Zwei Grundformen erzählender Dichtung.

Zweite, durchgesehene Auflage.
Francke-Verlag, Bern und München 1966.

956



«SHAKESPEARES DRAMEN»

Zur Neuauflage von Max Lüthis Buch

Das Werk braucht wohl kaum mehr im
eigentlichen Sinn vorgestellt zu werden. In
den zehn Jahren, die seit seinem erstmaligen
Erscheinen verstrichen sind, ist es sowohl
bei Fachleuten wie bei Liebhabern, beim
Theater wie bei dessen Kritikern zu einem
festen Begriff geworden, und es dürften nicht
wenige sein, für die sich « der Lüthi » immer
wieder als unentbehrlich erweist. Daran
haben offensichtlich auch die diversen
Neuerscheinungen des Shakespeare-Jahres nichts
geändert; weder erweitert noch ergänzt,
liegt das Buch in neuer Auflage vor und
beweist, welchem Bedürfnis es noch immer
entspricht.

Der Erfolg wäre ohne weiteres
verständlich, wenn es sich um das handelte,
was man «Leitfaden» nennt, eine handliche
Schrift für Anfänger, die in flüssigen Kapiteln

alles vermittelt, was man so etwa wissen
muß. Aber gerade das ist Lüthis Werk nicht,
obwohl sein reicher Anhang alle Fakten und
Daten bietet, die im Zusammenhang mit
Shakespeare wichtig sind. Lüthi stellt
Ansprüche; seine Interpretationen sind nicht
einfach Wege zu jenen praktikablen
Formeln, mit denen der Dichter oft genug
verfälscht worden ist. Er hat gelegentlich sogar
Mühe, die vielen Gesichtspunkte, die sein
behutsames Vorgehen aufdeckt, in den

knappen Abschnitten unterzubringen. Auf
jeder Seite vollzieht sich die Auseinandersetzung

eines leidenschaftlich Betroffenen
mit dem Mikrokosmos dieser Dramen, wird
die Mühe eines Mannes sichtbar, der sich
Klarheit verschaffen will über seine eigene
Erfahrung mit dem Dichter und der, indem
er dies tut, an dessen Werk gültige Strukturen

aufweist. Es ist dieses sehr persönliche
Element, welches die Arbeit Lüthis im
geheimen charakterisiert. Dazu aber kommt
eine souveräne Sicherheit im wissenschaftlichen

Vorgehen, eine genau überlegte und
zielbewußt durchgehaltene Methode, ohne
die das Unternehmen notwendigerweise
scheitern müßte. Es gelingt ihm, den gewal¬

tigen Stoff in geistvoller Weise zu organisieren,

eine Topographie zu entwerfen, in
der sich jeder mühelos zurechtfindet, ob er
nun Aufschluß sucht über ein einzelnes

Werk, über eine Dramengruppe oder über
eine bestimmte Thematik.

Schritt für Schritt leuchtet Lüthi den

mächtigen Zodiakus der Tragödien, Komödien,

Historien ab. Und jedes Stück wird
interpretiert, als selbständiges Gebilde
gesehen und gedeutet. Selbst Dinge wie
«Pericles» und «Cymbeline», die allzu

häufig im Vorübergehen abgetan und als

minderwertig bezeichnet werden, finden
eine liebevolle, um Gerechtigkeit bemühte

Untersuchung. Es ist auch hier die ganz
persönliche Passioniertheit des Verfassers,
welche diese Unvoreingenommenheit möglich

macht.
Trotzdem versucht Lüthi in keiner

Weise, das Ziel im wissenschaftlichen Alleingang

zu erreichen. Er ist mit der neueren
Forschung vertraut, sie hat seinen Blick
geschärft und gelenkt; aber er hat ihr auch
seinerseits einiges voraus, indem er von
seiner Tätigkeit als Märchenforscher her
imstande ist, Zusammenhänge aufzuweisen,
die bisher kaum beachtet worden sind. Es

ist längst bekannt, in welchem Maße Shakespeare

neben den Errungenschaften des

englischen Humanismus paraliterarische
Elemente verwertet hat, wie vieles bei ihm aus
den obskuren Grundwassern naiver
Traditionen senkrecht aufsteigt in die Bereiche

einmaliger künstlerischer Gestaltung. Für
diese im Detail oft schwer erkennbaren

Beziehungen bringt Lüthi von Hause aus

ein hochentwickeltes Sensorium mit und
eine Kennerschaft, die sichere Urteile erlaubt.

Und noch etwas unterscheidet ihn in
bemerkenswerter Weise von vielen
Shakespeare-Forschern. Es ist die konsequente
Art, mit der er versucht, den Dichter in die

Physiognomie des europäischen Zeitalters
einzuordnen. So arbeitet er ausgiebig mit
dem Begriff des Barocks, der in der engli-

957



sehen Kritik kaum zur Sprache kommt,
ohne indessen Shakespeare bedingungslos
mit dieser schwer definierbaren Welt zu
identifizieren. Er hält sich auch hier an das

Einzelne, das typische Motiv, die spezifische
Spielart von Welterfahrung und menschli-
lichem Selbstverständnis.

Der « Othello »-Abschnitt diene als
Beispiel. Lüthi pflegt jedem Kapitel ein Zitat
voranzustellen, in dem ein zentraler Aspekt
des betreffenden Werks in oft verblüffend
klarer Weise zur Aussage kommt. Damit ist
der Interpretation eine Leitlinie gegeben;
am Ende wird der Leser den Sinn der
Überschrift verstehen und mit dem Stück soweit
vertraut sein, daß er, zuversichtlich und mit
soliden Begriffen ausgestattet, die Arbeit
nach Lust und Laune selber weiterführen
kann. So steht hier eingangs der Satz: «Ich
bin nicht, was ich bin. » Dann beginnt die

Erörterung, und zwar unmittelbar, beim
vielbedeutenden Detail. Lüthi spricht von
der Metapher des Meersturms, einem
Leitmotiv des Stücks, und zeigt, mit welcher
Genauigkeit die Bildwelt bei Shakespeare
stets in Beziehung gesetzt wird zu den
zentralen Figuren und Vorgängen. Er erwähnt
analoge Fälle in anderen Werken: ein
fundamentales Kunstgesetz des Dichters wird
augenscheinlich. Es folgt, als Übergang zur
Deutung des Helden, der Hinweis, daß die
Handlung nicht bloß als paradigmatische
Demonstration der Eifersucht verstanden
werden darf. Damit räumt er Vorurteile
weg, eingeschliffene Ideen, die dem Leser
und Zuschauer oft genug den Zugang zum
Wesentlichen verstellen. Eben diesem
Wesentlichen aber nähert er sich dann stufenweise,

indem er, sorgsam paraphrasierend,
den Menschen Othello nachzeichnet, den
Kindlich-Guten mit der häßlichen Außenseite,

und ihm Jago gegenüberstellt, den

Hund mit der blanken Larve. Nun ist Jago
ein Problem, so alt wie die Shakespeare-

Forschung selbst; man ist daher auf diesen
Abschnitt besonders gespannt. Lüthi weicht
der Frage nicht aus ; er macht auch klar, daß
die Gründe für Jagos Handeln nicht jene
sein können, die dieser selber, zum Teil sich

widersprechend, anführt. Aber viel weiter
kommt er nun allerdings nicht. Wenn er

Jago «die Züge des absoluten Bösewichts»
zuschreibt, dann ist das keine Lösung,
sondern, von Shakespeares Weltbild aus gesehen,
eine weitere Vertiefung des Problems; und
auch der Vergleich mit Mephisto und Alba
in «Egmont» trägt nichts zur erwünschten
Klarheit bei. Hier wäre der schlichte Hinweis

auf ein bestehendes Rätsel zweifellos
besser und für den Leser wertvoller gewesen.

Doch dieser Einwand betrifft nur einen

von den erstaunlich vielen Aspekten, die
Lüthi auf knappem Raum versammelt,
wobei er immer wieder von der Einzelheit
vorstößt zum Sinn des Ganzen und, nochmals

erweiternd, zum Gesamtwerk, um
schließlich bei Vers und Szene erneut
anzusetzen. In der Untersuchung der Tier-
Metaphern schließt er sich der neueren
Forschung an, im nachdrücklichen Betonen
literarischer Grundmotive des Barocks geht
er über diese hinaus. Was man gelegentlich
noch vermißt, ist das Erörtern der spezifisch
dichterischen Qualitäten; denn gerade in
«Othello» erreicht Shakespeares Sprache
eine unerhörte poetische Gewalt. Aber
vielleicht hat sich Lüthi hier bewußt eine Grenze

gesetzt, im Vertrauen auf den Leser, dem er
ja ohnehin keine Arbeit abnehmen will, dem

er vielmehr bloß die Richtungen weisen und
die Zugänge freilegen möchte zu Bereichen,
die sich nur allein erobern.

Peter von Matt

958



«EINE GEWISSE KOMPROMITTIERENDE SCHÖNHEIT»

Zu Witold Gombrowicz

Die Begegnung mit dem Werk des Witold
Gombrowicz gestaltet sich für den Leser,
der im Lesen seine Person einsetzt, zu einer
Bereicherung und zu einem Ärgernis
zugleich. Er wird einen temperamentvollen,
phantasiereichen und vitalen Erzähler
kennenlernen, einen Schriftsteller bester Klasse
—soweit sich das gestützt auf Übersetzungen
aus dem Polnischen ins Deutsche, die mir
allein zugänglich sind, überhaupt feststellen
läßt. Aber die Provokationen, aus denen
dieses Werk lebt, gelten keineswegs nur den
Auswüchsen und Wucherungen, sondern
der Kultur schlechthin, der Tradition und
den Formen. Der Angriff erfolgt zumeist in
einem Ton, den man nur darum nicht als

Arroganz abtun kann, weil eine starke,
leidenschaftlich beteiligte Persönlichkeit hinter
ihm steht. Der sprachliche Grobianismus ist
auch so noch kaum zu ertragen, und die
Schimpfworte, die wie blindwütige
Hammerschläge einfallen, mehrmals wiederholt
und zum Trommelfeuer gebündelt, haben
zweifellos die Funktion, den Leser in
Harnisch zu bringen. Den Kritikern und
Literaten übrigens ist der polnische Schriftsteller,

der seit 1939 in Argentinien lebt,
ganz besonders aufsäßig. Es gibt in seinem
Werk Stellen, die keinen Zweifel darüber
lassen, was er von ihnen denkt. Ihr Beruf ist
in seinen Augen eine sinnlose und anmaßende

Tätigkeit, die vorwiegend darin
besteht, Einflüsse und Verwandtschaften
zwischen originalen geistigen Erscheinungen
nachzuweisen. Sein Stolz fühlt sich verletzt,
wenn dergleichen mit ihm selbst und seinem
Werk versucht wird. Man muß ihn als ein
Phänomen ganz für sich betrachten.

Witold Gombrowicz schreibt und publiziert

nicht nur Romane, Erzählungen und
Dramen, er schreibt und publiziert auch
Tagebücher und räumt damit dem
Selbstzeugnis einen wesentlichen Platz in seinem
Werk ein. In diesen Aufzeichnungen spricht
er womöglich noch offener und unfrisierter
als in den Erzählungen. Ein Beispiel harter

Unmittelbarkeit sind seine Berliner
Notizen1 (1965), Notizen einer Reise, die ihn
von Argentinien über Paris nach Berlin
geführt hat. Was er darin über Paris schreibt,
hat Protest ausgelöst und ihm den Vorwurf
eingetragen, er kenne die Stadt gar nicht und
ergehe sich in voreiligen Verallgemeinerungen.

Das bestreitet er im Vorwort der
deutschen Ausgabe: «Mein Unwille gegen
Paris ist nicht nur die Kaprice eines
Touristen. Er entspringt aus einer wirklichen
Notwendigkeit des Geistes. » Hier also wird
in unmißverständlichem Zeremoniell dem

Gegner der Fehdehandschuh hingeworfen.
Bekämpft soll werden die Stadt Paris, alles

was sie verkörpert, was für sie typisch ist,
zum Beispiel ihre Tradition, ihr Literaturwesen,

der Stil ihrer Gesellschaft und ihr
Nimbus kultivierter Geistigkeit. Damit muß
es, nach Gombrowicz, endlich einmal ein
Ende haben.

Die Kampfhaltung, provokatorisch und
absurd, ist symptomatisch. Geht es hier
gegen den Mythos einer Stadt und gegen ihre
Hegemonie als Zentrum des literarischen
Geschmacks, so findet sich die herausfordernde

Gebärde in den Tagebüchern und
in den Erzählungen des polnischen Autors
auch in anderem Zusammenhang. In
Transatlantik2 beschreibt er die Begegnung mit
einem berühmten argentinischen Schriftsteller

anläßlich eines Empfangs. Sofort
erscheint der von seiner Umgebung verehrte
Mann als Rivale. Gombrowicz sagt von ihm,
er sei «außergewöhnlich verfeinert » gewesen
und habe sich überdies fortwährend
verfeinert, er habe an einem schmalen Flakon
gerochen, sich den Mund mit einem Zephyr-
Taschentuch gewischt und jede seiner
Äußerungen auf eine derart intelligente Weise

intelligent formuliert, «daß er bei Frauen
wie bei Männern begeistertes Schnalzen
hervorrief». Der Haß auf das Feine und Kultivierte

wird schon in diesen Einzelheiten der
Beschreibung sichtbar. Für Gombrowicz ist
das Maß voll, wenn der Geehrte nun jeden

959



Ausspruch, der in der Konversation fällt,
auf Gedanken berühmter Vorgänger zurückführt

: auf Sartorius, Mme de Lespinasse,
Cambronne. Da platzt er und muß sich Luft
machen. Es kommt zum Skandal. Im Kampf,
im Duell, im Wettstreit mit Worten ist dieser
Schriftsteller in seinem Element, ein
Haudegen der Feder, der sich geschworen hat,
das Kultivierte und Gebildete ausgerechnet
mit dieser Waffe zu bekämpfen.

Witold Gombrowicz wurde 1904 in
Maloszyce/Opatow geboren. In Warschau
und in Paris studierte er Philosophie. 1933
debütierte er mit einem Band Erzählungen,
denen 1937 eine weitere Sammlung und der
Roman Ferdydurke3 folgten, der seit i960
auch in deutscher Übersetzung vorliegt.
Sein Thema ist Kritik an der Gesellschaft,
Kritik an Mythen und Konventionen. Im
Vorwort zu « Pornografia » (deutscher Titel :

Verführung') sagt Gombrowicz über
«Ferdydurke»: «Es ist die groteske
Geschichte eines Herrn, der ein Kind wird,
weil ihn die andern als solches behandeln.
(Ferdydurke) möchte die große Unreife der
Menschheit demaskieren. Der Mensch, so
wie ihn dieses Buch beschreibt, ist ein
undurchsichtiges und neutrales Wesen, das sich
durch gewisses Betragen und Benehmen
hindurch zum Ausdruck bringen muß, und
infolgedessen wird es äußerlich — für die
andern — weit umrissener und präziser, als

es in seiner Intimität ist. Daher ein tragisches

Mißverhältnis zwischen seiner
heimlichen Unreife und der Maske, die es im
Verkehr mit andern aufsetzt. Es bleibt ihm
nichts anderes, als sich innerlich dieser
Maske anzupassen, als sei er wirklich der,
der er zu sein scheint. — Man kann also

sagen, daß der Mensch von (Ferdydurke)
durch die anderen geschaffen ist, daß die
Menschen sich untereinander schaffen,
indem sie einander Formen aufzwingen, oder
was wir (façons d'être) nennen.»

Den Hinweis auf Sartres Theorie vom
«regard d'autrui», mit der diese Lehre viel
gemeinsam hat, gibt Gombrowicz an dieser
Stelle selbst, nicht ohne peinlich genau
festzuhalten allerdings, daß sie 1937, als «Ferdydurke»

erschien, noch nicht formuliert
gewesen sei. Wir haben es hier mit einem zen¬

tralen Motiv in seinem Schaffen zu tun : Dem
Bild, das die Menschen voneinander
entwerfen, entspricht nicht die intime Wirklichkeit,

die unbestimmter, niedriger,
unabgeklärter und keineswegs so abgeschliffen
ist, wie gesellschaftliche Umgangsformen
vermuten lassen. Auch die zweite Verwandtschaft

zu einem bedeutenden Schriftsteller
unserer Zeit, die Gombrowicz nicht zum
vornherein ablehnt, wird hier sichtbar: die
Verwandtschaft zu Jean Genets Auflehnung
gegen die Gesellschaft, in der sich die
Menschen so zeigen, «wie man sie gewollt hat».
Der Mensch, wie er in «Ferdydurke»
geschildert wird, ist nicht authentisch er selbst,
sondern eine Deformation. Die Maske, die
ihm durch die andern aufgezwungen wird
(in ähnlicher Weise, wie bei Genet die
«Weißen» den «Negern» ihre Maske
aufzwingen), quält ihn und treibt ihn schließlich
dazu, sich aus Abwehr « eine Art von
UnterKultur » zum eigenen Gebrauch zu schaffen,
«eine Domäne des Plunders, der unreifen
Mythen, der uneingestandenen Leidenschaften

eine sekundäre Domäne der
Kompensation. Dort ist es, wo eine schamhafte
Poesie geboren wird, eine gewisse
kompromittierende Schönheit... ».

1937 schrieb Witold Gombrowicz das

Drama Yvonne^. Darin handelt der Prinz
wider die Konvention, indem er die häßliche
und reizlose Yvonne heiratet. Die Konvention

nämlich schreibt vor, daß liebreizende
Mädchen umworben und begehrt werden.
Der Prinz empfindet den Zwang des
allgemeinen Meinens als unerträglich. Die Braut,
die er wählt, widerspricht jedoch der
Konvention nicht nur dadurch, daß sie nicht
hübsch ist, sondern auch dadurch, daß sie

schweigt. Sie gibt den Menschen keinerlei
Hinweise dafür, wie sie sie sehen und was
für ein Bild sie sich von ihr machen könnten.
Das verwirrt die Hofgesellschaft erst recht;
Yvonne ist ein undurchsichtiges, neutrales
Wesen ohne jede Maske der Konvention.
Wenn der König dem Prinzen vorhält, es

müsse doch wenigstens der Anstand
gewahrt werden, indem die Braut ab und zu
ein Wort sage, erwidert dieser nur
sarkastisch: «Anstand!»

Darüber und über das, was der Kammer-

960



herr «die Atmosphäre des gesellschaftlichen
Zusammenlebens» nennt, macht sich
Gombrowicz lustig. Firnis, Konvention und
Maske werden abgekratzt und abgerissen.
Und darunter erscheint «eine gewisse
kompromittierende Schönheit», nämlich der
Mensch in seiner ursprünglichen Kraft,
nackt und aller Fesseln verfeinerter Kultur
ledig. Die Abneigung des Autors gegen
Paris beruht darauf, daß er in dieser Stadt
ein Gegenbild der wahren, jugendlichen und
naturhaften Schönheit sieht: «Susanna und
die Alten — voilà Paris Ich empfand (nicht
allein in dieser Stadt, nicht ich als erster)
einen tiefen Widerwillen beim Anblick
gieriger Häßlichkeit. Eine Sinnlichkeit, die sich
nicht mehr nackt auszuleben vermochte,
hatte auf Schminke, auf Korsett umgesattelt
— auf Eleganz — auf Putz, Kleidung und
Manieren — auf Konvention und Kunst —
auf Liedchen und Witz ; diese Gesellschaftlichkeit),

dank derer die allerverschieden-
sten Mängel, miteinander tanzend, einen
prachtvollen Ball hervorbrachten — dieser
(esprit), der mit Charme zu kneifen
gestattete — und diese (Fröhlichkeit), diese
fürchterliche, fleißig durch Jahrhunderte
hindurch gezüchtete, damit man trotz allem
schwelgen und genießen kann... » Kurz,
es wird deutlich, worin sich Gombrowicz
bedrängt fühlt, eingeengt in die Bilder des

Louvre zum Beispiel und in all den Urväter-
Hausrat, aus dem die kulturelle Ambiance
besteht. Er möchte das alles abräumen, um
Raum zu schaffen, jenen Raum, den
aufstrebende Jugend braucht, um sich zu
entfalten. Paris, so meint er, schätze die Jugend
gering. Er aber feiert sie, denn im jungen
Menschen lebt die Idee der Schönheit des

Menschengeschlechts.
Aus den Tagebüchern und Selbstkommentaren,

die im Rahmen des Gesamtwerks
einen bedeutenden Platz einnehmen, ergibt
sich der Aufriß einer geistigen Haltung. Wie
stellt sich, was wir hier zur Charakterisierung
des Autors gesagt haben, im Kunstwerk
dar? Ich wähle den Roman «Pornografia»,
der unter dem Titel Verführung* 1963 auch
in deutscher Sprache erschienen ist. Ein
seltsames, ein fesselndes Buch, voller Phantasie,

Verschlagenheit, abartiger Bosheit und

naiver Kraft. Die Geschichte spielt auf einem

polnischen Landsitz in der Gegend von
Sandomir nach der Besetzung des Landes
durch die Deutschen. Neben dem
Hausherrn, seiner Frau und dem Töchterchen
Henia leben auf dem Gut als Gäste der
Erzähler Witold und sein Freund Friedrich.
Weitere Gäste kommen hinzu, nämlich
Waclaw, der Bräutigam Henias, und Sie-

mian, ein verwegener Offizier der Armia
Krajowa, der Widerstandsarmee, der plötzlich

Angst bekommen hat und sich aus allem
zurückziehen möchte. Gombrowicz, der als

Erzähler Witold selbst auftritt, berichtet
über eine Serie von Bluttaten. Waclaws

Mutter, die man auf dem Nachbargute
besucht, wird erstochen. Siemian, der für die
Armia Krajowa ein Sicherheitsrisiko
darstellt, wird durch Waclaw in höherem Auftrag

ermordet, und Waclaw selbst wiederum
fällt dem Messer eines sechzehnjährigen
Burschen zum Opfer, dem Henia, die Braut,
Handlangerdienste leistet.

Wie es zu diesen Bluttaten kommt, ist der
Inhalt des Buches. Die handelnden Personen
finden sich eingeschlossen in Haus und
Park. « Das schlimmste ist, » sagt der Hausherr

Hippolyt, «daß man nirgends hinfliehen
kann.» Aber für Witold und sein alter ego,

den verschlagenen Intellektuellen Friedrich,
sind durch die Eingeschlossenheit ideale

Bedingungen für Experimente gegeben. Wir
haben es mit einer kleinen Gesellschaft zu
tun, mit einer Familie und ihren Freunden
und Bekannten. Die Erzählung hat es darauf
angelegt, den Glanz dieses gesellschaftlichen
Idylls zu zerstören und aufzudecken, was
darunter ist. Ein Netz von Beziehungen,
familiären und freundschaftlichen zunächst,
erotisch bedingten und durch das grausame
Gesetz des Krieges erzwungenen, zieht sich

um die Beteiligten zusammen. Das Werkzeug

aber in den Händen Friedrichs, das

ausführt, was das IdyU zerstört und die
« Unter-Kultur » hervortreten läßt, ist der
sechzehnjährige Jüngling Karol. Mit ihm
arrangiert Friedrich jene Szenen, dieWaclaws
Eifersucht wecken. Der hübsche, abweisende
und widerborstige Bengel eignet sich
hervorragend für Friedrichs Experimente mit
der Gesellschaft. Er steht außerhalb, er hat

961



die sieghafte, herrliche Unbekümmertheit
der Jugend. Wenn er zum erstenmal am
Sonntag nach der Messe ins Blickfeld des

Erzählers tritt, gerät Witold in heftige
Erregung. Nacken und Wange des Jungen
fesseln ihn, so daß er nicht davon loskommt :

«Ein gewöhnlicher sechzehnjähriger Nacken
mit kurzgeschorenem Haar und eine
gewöhnliche Haut (des Jungen), ein wenig
gesträubt, und (ein junger) Kopfansatz —
etwas ganz Gewöhnliches — also woher das

Zittern in mir?» Was auf dem Landsitz bei
Sandomir geschieht, ist nicht in erster Linie
eine Mordgeschichte. Es ist die Darstellung
menschlicher Beziehungen im Zeichen
triebhafter und anderer Wünsche, die unter der
Schwelle gesellschaftlicher Sitte mächtig
sind. Gombrowicz läßt das Kraftfeld spürbar
werden, das die Figuren umschließt, die
elektrische Spannung zwischen den
Eingeschlossenen, die nicht von ihren Masken,
sondern von ihren Körpern ausgeht. Wenn
Friedrich es in heimlicher Komplizenschaft
mit Witold darauf anlegt, das Paar Henia
und Karol zusammenzubringen und Waclaw
eifersüchtig zu machen, wenn er Siemians

Angst und Waclaws Eifersucht kombiniert
und mit der entschlossenen Trägheit des

Gutsbesitzers Experimente anstellt, geht es

ihm nicht um Mord, sondern um die
kompromittierende Schönheit, die der Konvention

ins Gesicht schlägt. Konvention: das
ist die stümpernde Verliebtheit des verlobten
Paares. Schönheit: das ist, wenn Henia mit
Karol «prachtvoll» und «herrlich» ist. Unter

der Oberfläche walten die unreifen
Mythen und die uneingestandenen
Leidenschaften. Mit Karols Hilfe bringt sie Friedrich

ans Licht. Die Regiekünste des

verschlagenen Gastes haben ein anderes Ziel
des Menschen im Auge als die harmlosen
Mitglieder der Gesellschaft, «ein heimlicheres

zweifellos, ein in gewisser Art
illegales: sein Bedürfnis nach Nicht-Vollendetem

nach Unvollkommenem... nach
Niederer-Sein. nach Jugend ».

Dieses Buch ist, wie das gesamte Werk des

Witold Gombrowicz, für den Leser, der

beim Lesen seine Person einsetzt, eine
Bereicherung und ein Ärgernis. Er blickt in
Albgründe der menschlichen Natur, er
erkennt in einer Art von beklommener
Bewunderung, wie verführbar wir sind und wie
sehr sich die Menschen immer wieder so

zeigen, «wie man sie gewollt hat». Phantasie
und Leidenschaft sind in diesem Werk
kombiniert mit Berechnung und raffinierter
Regie. Haben wir es mit einer Art von
Sturm und Drang des zwanzigsten
Jahrhunderts zu tun, einer Kriegserklärung an
das Alte im Namen des Originalgenies der
Jugend? Mit Parolen, denke ich, sollten wir
äußerst vorsichtig sein, nach allem, was
Parolen schon angerichtet haben. Die Welt
zu entrümpeln, ist eine Aufgabe, der sich
keine Generation ganz entziehen kann; aber
ob gerade heute noch eine gesteigerte
Notwendigkeit dazu bestehe, ist eine Frage, die
von der Literaturkritik allein nicht zu
entscheiden ist. Ich hege Zweifel. Wenn es um
den Menschen geht, nicht um seine konventionelle

Maske oder seine gesellschaftliche
Verlogenheit, werden wir zwar die Augen
nicht verschließen vor dem, was wir sind;
aber wir werden diese durch Illusionen und
Fiktionen nicht mehr verfälschte Wirklichkeit

auch nicht dem gleichsetzen, was wir
sein sollen, schon gar nicht, wenn es eine
Wirklichkeit der Unreife und des Niederer-
Seins ist.

Anton Krättli

Die in diesem Aufsatz zitierten Werke
von Witold Gombrowicz sind in folgenden
deutschen Ausgaben erschienen: 1 «Berliner
Notizen », übersetzt von Walter Tiel, Verlag
Günter Neske, Pfullingen 1965. 2«
Transatlantik », Roman, übersetzt von Walter Tiel,
Verlag Günter Neske, Pfullingen 1964.
3 « Ferdydurke », Roman, übersetzt von Walter

Tiel, Verlag Günter Neske, Pfullingen
1960. 4 «Verführung », Roman, übersetzt von
Walter Tiel, Verlag Günter Neske, Pfullingen

1963.5 «Yvonne», Drama, übersetzt von
Heinrich Kunstmann, in: «Yvonne» —-

«Die Trauung», zwei Schauspiele, in der
Reihe « doppelpunkt » des S. Fischer-Verlags,
Frankfurt am Main 1964.

962



GERHART HAUPTMANNS AUTOBIOGRAPHISCHE SCHRIFTEN

Gerhart Hauptmanns Werk ist den literarischen

Navigatoren unserer Tage kein
Leitstern. Daß sich sein Theatergenie auf den
Bühnen behauptet, hat andere Gründe,
große Rollen zum Beispiel und
bühnengerechte Situationen. Seine Dichtungen und
Romane liegen weit ab von den
Brennpunkten der Diskussion. Vielleicht, daß
diese Distanz noch vergrößert wird durch
biographische Gegebenheiten. Die
Olympierpose, in der Hauptmann der Welt
erschien, macht sein Werk dem skeptischen
Geschlecht der Nachkriegszeit nur noch
fremder. Der Mann, der einst das volle
Glück des Ruhms genoß, der zelebrierte
Repräsentant der Nation, besteht nicht gut vor
dem Tribunal einer Literatur, deren Parolen
Widerspruch und Zersetzung sind. Gerhart
Hauptmann geriet, nicht unverschuldet, in
ein schiefes Licht, und das ist es, was die
objektive Würdigung seines Gesamtwerks
heute erschwert. Die Zentenarausgabe wird
vielleicht den befreienden Anstoß zu neuer
Überprüfung geben.

Eines indessen läßt sich sagen: Der Band,
der Hauptmanns autobiographische
Bekenntnisse und Tagebücher vereinigt, ist
dazu geeignet, die Diskussion erneut
anzuregen, schon aus dem gewichtigen Grunde,
weil er neben bereits Bekanntem zwei
bedeutende Manuskripte aus dem Nachlaß ans
Licht bringt1. Zu Lebzeiten Hauptmanns
erschienen das «Buch der Leidenschaft»
(1929) und «Das Abenteuer meiner Jugend »

(1937), umfangreiche Zeugnisse der Selbstschau,

das eine die Liebes- und Ehewirren
des eben berühmt gewordenen Dramatikers
darstellend, das zweite eine Geschichte der
frühen Jahre bis zum Durchbruch des
dramatischen Erstlings. Dazu kommen jetzt
zwei im Umfang bedeutend kleinere Schriften:

«Das zweite Vierteljahrhundert», eine
Fortsetzung der Jugendgeschichte, von 1889
bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges
reichend, und «Neue Leidenschaft»,
tagebuchartige Aufzeichnungen aus den Jahren
1905 und 1906. Sie beziehen sich auf die
leidenschaftliche Liebe des Dichters zu der

jungen Schauspielerin Ida Orloff, dem Urbild
der Pippa.

Als Bereicherung und Ergänzung und
als handliche Zusammenfassung ist der
gewichtige Band mit den vier autobiographischen

Schriften zu begrüssen.
Nicht ganz glücklich scheint mir freilich

die Sammelbezeichnung «Die großen Beichten

», die dem Band als Titel voransteht. Der
Ausdruck hat etwas Gespreiztes und ist
zudem ungenau. Auf das, was hier vorliegt,
nämlich die künstlerische und romanhafte
Gestaltung persönlicher oder intimer
Erfahrungen, läßt sich der Begriff der Beichte
nicht gut anwenden. Und ob das Bekenntnis,
ob die literarische Gestaltung persönlicher
Erlebnisse als auslösendes Motiv bei der
Niederschrift der autobiographischen Schriften

stärker war, ist schwer zu entscheiden.
Ein romanhaftes Element ist sowohl im
«Buch der Leidenschaft» wie in «Neue
Leidenschaft » unverkennbar.

Dennoch ist nicht daran zu zweifeln, daß
hier Selbstzeugnisse vorliegen, die Hauptmann

dem Zeitgenossen näher bringen können.

Die scharfe Diagnose freilich, die
Erkenntnis und Deutung der Zeit, wie sie zum
Beispiel Robert Musil in seinen Tagebüchern
gibt, ist hier nicht erreicht. Die Dichte und
die Präsenz des Bewußtseins, die Kafkas
Tagebücher vor jeder unwesentlichen und
vor jeder eitlen Bemerkung bewahren, sind
hier nicht durchwegs zu finden. Dazu
kommt, daß Hauptmanns Stil nicht frei ist
von einem vagen Ungefähr. Da spricht er
etwa von der ((eigentlichen Entelechie der
Persönlichkeit», die sich fortan in literarischen

Werken ausdrücke, und will damit
offenbar sagen, daß er nach seinem großen
Erfolg mit «Vor Sonnenaufgang » zwischen
privatem und beruflichemLebenkeineGrenze
mehr kenne. «Es war eine Woge, auf der ich
schwamm», so lesen wir weiter. «Zeit und
Raum hatten sich gleichsam verdichtet, also
in eine Art Materie umgewandelt, die etwas

mit dem Feuer gemein hatte, in sich sog und
mit sich zog. » Und wenig später, mit anderen

Worten den Satz von der Entelechie

963



wieder aufnehmend: «Ich war vom 20.
Oktober 1889 an kein eigentlicher Privatmann
mehr.» Doch habe er ((mit einer Art
Verbissenheit» in sich und an sich gearbeitet.
Sind wir allzu empfindlich? Mit unseren
paar Beispielen möchten wir immerhin
belegen, warum wir meinen, der wortreiche
und ungefähre Stil drohe die Kraft der
Selbstaussage zu beeinträchtigen. Ein letztes
Beispiel: «Das allgemeine Gefäßsystem der
Geistigkeit ist ja unendlich kompliziert und
verzweigt sich in feinste, unübersehbare
Kapillaren. Trotzdem war mir der subjektive
Weg unabirrbar und fest vorgezeichnet. »

Es geht um die Selbstverwirklichung des

jungen Dichters. Seine Ich-Geschichten, ob
sie nun den umstrittenen jungen Dramatiker
in seinem Kampf mit der Öffentlichkeit oder
den Liebenden im Sturm der Leidenschaften
zeigen, versuchen Ordnung ins Chaos zu
bringen. Von besonderem Interesse, nicht
nur, weil er zum erstenmal vorliegt, ist der
Bericht über «Das zweite Vierteljahrhundert

». Er schildert die Ursache und den Verlauf

des Zerwürfnisses mit dem Bruder Carl,
und er gibt einen guten Einblick in die Lage
des jungen Autors, dessen erstes Bühnenwerk

unter heftigen Kämpfen Beachtung und
Erfolg erzwungen hat. Hauptmann notiert
die Veränderungen in seinem Leben und die
Verschiebungen in seinem Freundeskreis, die
beide durch den Ruhm bewirkt werden. Er
hält Schritt für Schritt fest, wie er in seine

Stellung als Vorkämpfer einer neuen Richtung

des Dramas hineinwächst. Was er über
Otto Brahm, den Leiter der Freien Bühne,
über den Kritiker und Schriftsteller Paul
Lindau und über die Prominenz des kulturellen

Berlin im letzten Jahrzehnt des

vergangenen Jahrhunderts sagt, ist über die
biographischen Einzelheiten hinaus auch
kulturhistorisch zu würdigen. Die vibrierende
Theaterluft der Reichshauptstadt umgibt den
Leser dieser Erinnerungen, es treten bedeutende

Träger des kulturellen Lebens
nacheinander hervor, sehr schön und sehr würdig,
in heiterer Abgeklärtheit, auch Theodor
Fontane. Hauptmann berichtet über sein
freundschaftliches Verhältnis zu ihm und
schildert ein Abendessen im gastlichen Hause
des Dichters.

Im ganzen beschreibt er seine Situation
positiv: der Vergleich mit der Lage Schillers,
dessen « Räuber » eben uraufgeführt worden
waren und der nun in engster Verbindung
mit dem Theater seine nächsten Schritte
wagen konnte, drängt sich ihm auf. Hauptmann
rechnet zu den bestimmenden Kräften dieser

günstigen Ausgangslage durchaus auch die
kritischen Anstürme, denen er sich zu stellen
hatte. Er erinnert sich des Sturms von
Publizität, der ihn umbrauste und der ihm eine
Flut von Briefen, auch anonymen, ins Haus
wehte. Den Grund seiner Widerstandskraft
und die Wurzel seiner Robustheit sieht er,
in seinem weitschweifig ungenauen Stil
argumentierend, wie folgt: «Erstens, weil ich
irgendwie des ethischen Grundwesens in mir
sicher und zum Kampfe für diesen Einsatz
entschlossen war... Und schließlich stand
ich ja nicht allein. »

Hier setzt eine skizzenhafte Charakterisierung

des Naturalismus ein, vielmehr eine

Kritik dieses Begriffs. Es sei nichts oder wenig

damit über die Bewegung gesagt. Vor
allem sei der Begriff zu eng gefaßt. Rußland,
Skandinavien und Frankreich haben an der
Bewegung teil, neben Zola und Ibsen auch
Flaubert, Jacobsen, Turgenjew, Dostojewski

und Tolstoi. Als bewunderten Vorläufer
aber nennt Hauptmann Georg Büchner.

Im ganzen ist diese autobiographische
Rechenschaft eine willkommene Ergänzung
zum Bild einer großen Epoche der Theaterstadt

Berlin. Persönlicher und, wie mir
scheint, auch von stärkerer dichterischer
Intensität ist das Buch «Neue Leidenschaft»,
das eine Krise in all ihren Steigerungen und
Abstürzen nachzeichnet in ähnlicher Weise
wie « Das Buch der Leidenschaft ». Die Affäre
mit der kaum sechzehnjährigen Schauspielerin

Ida Orloff schockierte 1905 ganz Berlin.
Der Leser dieser Tagebücher spürt die
Ungeheuerlichkeit des Bruchs mit Formen und
Konventionen, aber er spürt auch, mit
welcher unbeugsamen Wahrheitsliebe sich

Hauptmann zu seinen Gefühlen bekennt.
Nichts zu verschleiern, sich selbst und der
Welt gegenüber ehrlich zu sein und kein
Scheinleben zu führen, ist sein Entschluß.
Er bedeutet Leiden. Durch alle Beredsamkeit,

alles Argumentieren und Räsonieren

964



hindurch wird hier der unverstellte, von
Zweifeln und Leidenschaften geschüttelte
Mensch sichtbar. Es ist ein Buch, das durch
seine Schonungslosigkeit modern anmutet,
ein Dokument des unbeschönigten Lebens.
Aus Anlaß des zwanzigsten Todestages von
Gerhart Hauptmann hat die Familie dieses

Manuskript aus dem Archiv zur Veröffentlichung

freigegeben. Sechs Jahrzehnte lang

wurde es streng behütet und auch nicht
auszugsweise zugänglich gemacht. Es zeigt
Hauptmann, wie er war, wie er dachte und
fühlte. Es könnte zum Anstoß werden, sein

Werk neu zu überprüfen.
Anton Krättli

1 Gerhart Hauptmann : « Die großen Beichten»,

Propyläen-Verlag, Berlin 1966.

Man könnte manchmal verzweifeln beim Nachdenken über die Rolle des Geistes auf Erden.

Thomas Mann

965


	Bücher

