Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 10

Artikel: Erasmus von Rotterdam oder von der Weisheit des Unparteiischen
Autor: Rudiger, Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erasmus von Rotterdam oder von der Weisheit des
Unparteiischen

HORST RUDIGER

Der Leser, der sich aus den Schriften des Erasmus von Rotterdam ein Bild
vom Charakter des Mannes machen mdochte, befindet sich in einer schwierigen
Lage. Es geht ihm dhnlich wie Luther, der Erasmus einmal einen Aal genannt
hat; niemand konne ihn packen als Christus allein. Die Zeitgenossen haben
ihn auch mit allerlei anderem Getier verglichen: mit einem Fuchs, einem Cha-
mileon, einem Affen — zimperlich war man im 16. Jahrhundert nicht. Und
Friedrich der Weise, Luthers Beschiitzer, meinte in seiner treuherzigen Art:
«Es ist ein wunderlichs Minnlin: Man weil3 nit, wo man sein gewarten kann. »

Man weil} es heute, ein halbes Jahrtausend nach seiner Geburt, so wenig
wie damals; man hat ihn auch in der Zwischenzeit nicht packen koénnen.
Wieland verteidigte ihn gegen die Anklage der Unentschiedenheit und des
Wankelmutes in religiosen Fragen, was Conrad Ferdinand Meyer nicht hin-
derte, den Vorwurf von neuem zu erheben; Nietzsche wollte seinen Namen
auf die «Fahne der Aufklirung» geschrieben wissen, wihrend andere ihn fiir
einen radikalen Christen hielten; Stefan Zweig widmete ihm ein nobles Buch,
das freilich mehr iiber seinen Verfasser als iiber seinen Gegenstand aussagt,
und bei der besten Monographie iiber Erasmus, die sein Landsmann Johan
Huizinga geschrieben hat, wird der Leser das Gefiihl nicht los, daB auch
dieser kluge Historiker dem zwiespiltigen Charakter nicht ganz gewachsen
war. Eine Zeit zumal, die unter dem Diktat der Existenzphilosophie von
jedermann «Entscheidungen » fordern zu diirfen glaubt, als wire Parteinahme
der Weisheit letzter SchluB, kann nicht erwarten, daB sich ihr die Weisheit
des Erasmus leicht erschlieBt.

Aufere und innere Entwicklung

Vielleicht kommt man ihr niher, wenn man sich seine iuflere und innere
Entwicklung bis zu dem Augenblick zu vergegenwirtigen sucht, als Ent-
scheidungen von ihm gefordert wurden. Erasmus war in der Schule einer
religiosen Laienbewegung zu Deventer, bei den «Briidern vom gemeinsamen
Leben », erzogen worden, die schon durch ihren Namen die urchristlich-evan-

929



gelische Sehnsucht der Zeit ausdriickten. Mit etwa zwanzig Jahren — sein
Geburtsjahr steht, im Gegensatz zum Geburtstag (28. Oktober), nicht genau
fest: wahrscheinlich 1466 — trat Erasmus in ein Augustiner-Kloster ein. Er
behauptet, seine Vormiinder hitten ihn dazu gezwungen, um sich an seinem
Erbe zu bereichern. Jedenfalls konnte er als uneheliches Kind eines Priesters
nur auf begrenzten Rechtsschutz zihlen, zumal er frith verwaist war.

Den Makel der Geburt, der ihm sein Leben lang anhaftete, suchte er zu
verbergen oder zu entschuldigen; trotzdem blieb ihm stets etwas Gedriicktes
und Geducktes. Das Trauma verstirkte sich in der Umwelt des Klosters, die
er haBite (Erasmus ist einer der Hauptverantwortlichen fiir die populire Vor-
stellung vom dummen, faulen und scheinheiligen Monch, der nur dem Bauche
lebt und die Gebete wie eine Miihle herunterplappert). Als er spiter, seinem
humanistischen Wandertriebe folgend, jahrelang durch Europa zog, war sol-
ches unstete Dasein nur méglich auf Grund einer Sondererlaubnis seiner Vor-
gesetzten. Die Kutte mufite er trotzdem tragen, bis er mit fiinfzig Jahren,
bereits ein berithmter Schriftsteller, durch papstlichen Dispens von dem listi-
gen Zwang befreit wurde.

Bald darauf begannen die Entscheidungen an ihn heranzutreten. Er war
mit dem etwa zehn Jahre jingeren Ritter Ulrich von Hutten befreundet, an
dem er schitzte, was er selbst nicht war: den Mann der Tat, der unbedenklich
sein Ziel verfolgte. Aber er erkannte auch die Gefahr der MabBlosigkeit, in
der sich Hutten befand. Und er versuchte ihm auf seine Art zu helfen: als
Mann des Ausgleichs, der Ordnung, des MaBes, frei von Leidenschaften, doch
nicht ohne Verstindnis fiir anders organisierte Geister; nicht als Prizeptor
mit erhobenem Zeigefinger, sondern als lebenskluger Mahner, der erwarten
zu diirfen meinte, der andere werde ihn verstehen, auch wenn er nur in leisen
Andeutungen sprach.

Die Gelegenheit bot sich, als Hutten Erasmus um eine Schilderung des
britischen Humanisten und Lordkanzlers Thomas Morus bat, den beide hoch
verehrten. Erasmus antwortete mit einem Sendschreiben, halb Privatbrief,
halb Leitartikel — denn mit dem Gedanken an die Verdflentlichung zum
Zwecke der Meinungsbildung sind die meisten seiner spiteren Briefe geschrie-
ben. Er schildert den Verfasser der Ufopia als einen Mann, der das Leben
nimmt, wie es ist; der am Staatsamt und am Hofdienst keine Freude hat,
doch seine Pflicht nach bestem Vermdgen zum Wohle der Gemeinschaft er-
fillt; dessen Schwergewicht im Geistigen und im Religiésen ruht, ohne daf3
er deshalb die Freuden des Daseins miBachtete. Das geistige Portrit, das
Erasmus entwirft, diirfte im wesentlichen naturgetreu sein; trotzdem enthilt
es eine unaufdringliche, oft witzig verkleidete Mahnung — eben wie in einem
guten, die Absicht eher verhiillenden Leitartikel. Erasmus will sagen: So
stelle ich mir einen wahren Humanisten vor; so erwarte ich, dal} auch du,
mein junger Freund, nach Uberwindung deines Sturmes und Dranges handeln

gic



wirst; nur mit solchen Leuten bin ich auf die Dauer zu verkehren bereit.
Hutten hat sich natiirlich nicht an die Mahnung gehalten, sondern ist seinem
eigenen Gesetz gefolgt. Zunichst hat ihn Erasmus noch entschuldigt: «Es
sind Deutsche, es sind junge Menschen; sie fithren eine gute Feder, und es
tehlt ihnen nicht an Geist.» Knapp zwei Jahre spiter schreibt er: «Ich liebte
sein heiteres Wesen. Der lutherische Sturm hat ithn dem Geiste entrissen.»
Die Enttiuschung des Pidagogen, der an die Fahigkeit des Menschen glaubt,
sich zum Guten bilden zu lassen, ist nicht zu iiberho6ren.

Trennung von Luther

Auch der «lutherische Sturm» hat ihn enttauscht. Er selbst hatte ihn wesent-
lich vorbereiten helfen. In einer Jugendschrift, den _4ntibarbari, hat er das
Monchswesen dem Gelachter Europas preisgegeben. In der lateinischen Bibel-
tbersetzung des Hieronymus, der fiir die Kirche allein giiltigen 1/#/gata, hatte
er Fehler und Irrtiimer nachgewiesen, weil er Griechisch verstand wie kein
anderer Zeitgenosse. Indem er sie der Welt mitteilte, gab er den AnstoB3 zur
wissenschaftlichen Bibelkritik und indirekt zur gesamteuropiischen Aufkla-
rung. Seine Ausgabe des Newen Testamentes in griechischer Sprache bildete
die Grundlage der Lutherschen Ubersetzung und trug zur Reformation mehr
bei, als ihm selbst lieb war. Es lag gewil} nicht in seiner Absicht, irgendwelche
Autorititen zu erschiittern, denn er wollte Reform der Kirche im urchrist-
lichen Sinn, aber nicht Reformation mit dem Erfolg der Kirchenspaltung.
Doch indem er nach kritischen Prinzipien verfuhr, das heiflt die Tradition
und die Autorititen iiberprifte, sie vor das Gericht der kritischen Vernunft
zitierte und zu diesem Zweck stets die Quellen befragte, hat er das Ethos des
wissenschaftlichen Denkens entscheidend gefordert.

So kam es zur Trennung von Luther, als dieser die Schrift VVon der babylo-
nischen Gefangenschaft der Kirche veroffentlichte und mit ihr seine reformatorisch-
demokratische Grundthese vom «allgemeinen Priestertum der Gliubigen»
durchzusetzen suchte. Was spiter folgte — die Auseinandersetzung iiber die
Fihigkeit des Menschen zur freien Willensentscheidung, an die er als Huma-
nist so fest glaubte wie Luther an die Abhingigkeit des Menschen von Gott —,
ist das klassische Beispiel des Aneinandervorbeiredens zweier verschieden
organisierter Geister. Erasmus hatte Wind gesit und Sturm geerntet; er
wurde der entfesselten Elemente nicht mehr Herr. Bis zu seinem Ende hat er
sich bemiiht, die «liebliche Einheit der Kirche» zu retten. In einer Alters-
schrift tut er das einzig Verniinftige, was in dieser Frage zu tun ist: Er stellt
das Einigende vor das Trennende, das Wesentliche vor das Unwesentliche
und mahnt auf beiden Seiten zum Entgegenkommen. Schon vorher hatte er
Friedrich dem Weisen, der ihn auf Grund seines theologischen und geistigen

951



Ansehens um eine Art Gutachten tiber die Reformation gebeten hatte, den
Vorschlag gemacht, eine Kommission aus angesehenen und sachkundigen
Minnern zu bilden, welche den Streit schlichten sollten. Angesichts einer
Bewegung, die ganz Mittel- und Nordeuropa in ihren Grundfesten erschiit-
terte, klingt der Vorschlag einigermaBen wirklichkeitsfremd.

Wirkung anf die Zeit

Indessen sollte man geschichtliche Ereignisse nicht nach dem augenblicklichen
Nutzeffekt beurteilen. Wire die Kommission zustandegekommen, so wire
sie gegen den Sturm wahrscheinlich ohnmichtig gewesen, denn ihr hitte die
materielle Macht zur Durchsetzung ihrer Beschliisse gefehlt. Geblieben ist
aber die Kraft der Idee. Erasmus hat in rund 3000 Briefen seinen Freunden
von England bis Italien und von Spanien bis Polen immer wieder einge-
himmert: Mit Gewalt geht es nicht, weder bei der Reformation noch bei
weltlichen Streitigkeiten; man mul3 es auf friedliche Weise versuchen; man
muf sich zusammensetzen und verhandeln; es gibt iiberhaupt keine Probleme,
die nicht friedlich l6sbar wiren. Die Briefempfinger waren meist michtige
Leute, Diplomaten und Verwaltungsbeamte, Gelehrte, weltliche und geist-
liche Firsten mit ihrem Anhang. Bei jedem einzelnen schwebte Erasmus ein
ideales Publikum vor, das er res publica litteraria nannte, wir wiirden heute
sagen: die offentliche Meinung der Gebildeten. Erasmus hat diese Meinung
geformt, als es noch keine Presse gab; ja er war damals der einzige Publizist
groflen Formates, der sich mit 6ffentlichen Fragen beschiftigte.

1516 lieB Erasmus einen christlichen Fiirstenspiegel erscheinen, der fiir
den spiteren Kaiser Karl V. bestimmt war. Sein hochster Grundsatz lautet:
Der Herrscher mul3 in erster Linie Christ sein; seine vornehmste Aufgabe
besteht darin, den Frieden zu wahren. In der bald darauf erschienenen Ki/age
des Friedens zerpfliickte er das Landsknecht-Vaterunser mit bitterer Ironie, und
wiederum lautet der Grundgedanke: Einen «christlichen», einen «heiligen»
Krieg gibt es nicht; Krieg ist grundsitzlich unchristlich und unsittlich. Man
hat die miiBige Frage gestellt, ob dieser radikale Pazifismus aus der Gesinnung
des Urchristentums auch nur einen einzigen Krieg habe verhindern kénnen.
Vielleicht nicht; aber wissen wir, ob die stille Saat, die Erasmus gesit hat,
nicht doch irgendwann einmal einen Staatsmann bestimmt hat, die Losung
eines Konfliktes durch Gewalt auszuschlieBen? Auch scheint das innere
Gleichgewicht der Gesellschaft die Existenz machtblinder Geistmenschen
ebenso zu fordern wie die Existenz geistblinder Tatmenschen, um die Stagna-
tion des Menschengeschlechts zu verhindern. Die untergriindige, anonyme
und darum schwer faBbare Wirkung des Erasmus auf die Jahrhunderte war
stirker, als die Zyniker der Gewaltpolitik gemeinhin glauben. Das Problem

932



der Reformation wire gewil nicht durch eine gelehrte Kommission gelost
worden; geblieben aber ist die Idee des Erasmus, dal man Streitfragen zwi-
schen Michtegruppen durch Konferenzen schlichten kann, wenn man ernst-
lich will. Sie liegt schlieBlich all den Versuchen unseres Jahrhunderts zugrunde,
internationale Probleme auf dem Verhandlungswege zu lésen; sie ist wenig-
stens als Bereitschaft wirksam in den internationalen Gremien vom Vélker-
bund bis zu den Vereinten Nationen.

Der nérrische Weise

Die untergriundige Fernwirkung des Erasmus beruht hauptsichlich auf drei
von seinen Bichern, die aus dem Lateinischen bald in die Nationalsprachen
tbersetzt und bis ins 18. Jahrhundert in hohen Auflagen verbreitet wurden.
Das eine sind die .Adagia, eine kommentierte Sammlung von Sprichwortern,
Redensarten und Anekdoten aus dem Altertum, wichtig als Stoffsammlung,
aut die beispielsweise noch Schillers Kranmiche des Ibykus zuriickgehen, vor
allem aber durch den Kommentar. Denn Erasmus verstand geistreich und
lebensnah, volkserzieherisch und meinungsbildend zu kommentieren: Neben
dem bedeutenden Gelehrten war er der beste Feuilletonist seines Jahrhunderts.
Diese Fihigkeit bewiahrt sich vor allem in den Colloguia familiaria, deren ele-
gante dialogische Darstellung nicht weniger zu bewundern ist als die helle,
ironische Vernunft, welche auch die alltiglichen Probleme in die Sphire des
Geistigen erhebt.

Zugleich war Erasmus ein Essayist von hohem Rang. Siebzig Jahre bevor
Montaigne der Gattung Essay den Namen gab, erschien die genialste Satire
des Jahrhunderts, das Lob der Torheit. Zwar ist die Schrift in die humanistische
Modeform einer Rede gekleidet; aber der Autor zeigt sich als Versuchender,
als Probierender, dem das Ergebnis weniger wichtig ist als der Weg oder
Umweg, auf dem er es erreicht. Er probiert alle méglichen Positionen durch,
aber er bleibt bei keiner einzigen stehen. Deshalb ist die Analyse des kleinen
Meisterwerkes so schwierig; trotzdem wollen wir sie versuchen.

Das Encominm moriae ist gattungsmiBig eine Wiederbelebung der lukiani-
schen Satire, in dieser Hinsicht also ein echtes Humanistenwerk. In seinem
Aufbau, in der Reihung der Personen und Stinde, die von der Narrheit be-
herrscht werden, besonders aber in den ideellen Voraussetzungen gehort es
jedoch in eine andere geistige Welt. Mit einem nicht lange vorher erschienenen
deutschen Werk, mit Sebastian Brants Narrenschiff, das Erasmus sicher in der
lateinischen Ubersetzung kannte, hat es den Grundgedanken gemeinsam, daf3
die menschliche Gesellschaft allerorten von Narreteien besessen ist. Wie dort
der Buchernarr, der Geiznarr, der Modenarr, der Kinderverzieher und mehr
als hundert andere Narren nach Narragonien ziehen, so erzihlt hier Stultitia

933



selbst von ihrer Herrschaft iiber die Lebensalter, die Geschlechter, iiber Fiir-
sten, Hofleute, Bischofe, Kardinile, Pipste, Philosophen und Theologen.

Der Grundgedanke ist freilich gegeniiber der einfach satirisch-lehrhaften
Tendenz des StraBburger Dichters erheblich vertieft. Dort sind die Narr-
heiten bekimpfenswerte Laster, ohne welche die Menschen gliicklicher wiren;
hier ist die Narrheit ein Weltprinzip, ja sogar das Weltprinzip schlechthin, das
der Menschheit erst zu ihrem eingebildeten Gliicke verhilft. Ohne sie kann
nichts und niemand existieren; sie ist die eigentliche Schopferin der mensch-
lichen Dinge. Denn selbst Jupiter braucht sie so gut wie der kiihlste Stoiker
zur BErhaltung des Lebens: zum Zeugen von Nachkommen. Hier ist mit einem
melancholischen Humor, der an Shakespeares Narrenweisheit erinnert, jene
List der Natur bloBgestellt, ohne die das menschliche Geschlecht wahrschein-
lich sehr bald zum Aussterben verurteilt wire. Das menschlich Uberzeugende
in der Darstellung besteht darin, daBl Erasmus jenes Quentchen Narrheit, das
auch den Weisesten gelegentlich iiberkommt und Leben, Lebenstreude, Le-
benstrieb tiberhaupt erst erméglicht, nicht mit galligem Ressentiment herab-
setzt, wie es romantischer Weltschmerz spiter tat, sondern daB er es mit
liebenswiirdiger Selbstverspottung auch sich selber zuschreibt. Er, dessen
Ideal ein Leben in Weisheit ist, kénnte dieses Leben ohne die Narrheit seiner
Eltern gar nicht fithren, konnte ohne eigene Narrheit jenes Ideal gar nicht
erkennen, miillte ohne nirrisches Verhalten wie Shakespeares Hamlet «die
Pfeil’ und Schleudern des wiitenden Geschicks erdulden» und am Ende jim-
metlich zugrunde gehen. Hier spricht aus Erasmus das Weltgefithl des melan-
cholischen Humors — ein sehr nordisch-volkstimlicher Charakterzug, den
er mit dem alten niederdeutschen Volkshelden Eulenspiegel teilt. Das Gegen-
teil jenes Menschen mit Humor, der das Getriebe seiner Umwelt wohl durch-
schaut, doch aus einer heimlichen Liebe zur «Narrheit» des Lebens gar nicht
daran denkt, sich selbstmorderisch davon abzuwenden, ist der Menschen-
hasser Timon von Athen — wiederum wie der melancholische Weise im
Narrengewand eine Gestalt im Kosmos Shakespeares. «Denn was wird iiber-
haupt unter den Sterblichen vollbracht, was nicht der Narrheit voll wire,
und zwar von Narren und an Narren?» doziert Stultitia. «Wenn aber einer
gegen den Strom schwimmen will, so mochte ich ihm den guten Rat geben,
sich den Timon zum Vorbild zu nehmen, in die Einéde auszuwandern und
dort ganz allein von seiner Weisheit zu leben. »

Es wire unbegreiflich, wie die Narrheit ihre Weltherrschaft aufrechterhal-
ten konnte und warum nicht viel mehr Menschen das Los des Timon auf sich
nihmen, wenn nicht ein gewichtiger Umstand ihre Herrschaft unterstiitzte.
Den Menschen ist es bei ihrer Narrheit wohl. Sie befinden sich dabei nach
Erasmus in ihrem natiirlichen Zustand, und dieser natiirliche Zustand macht
sie gliicklich. Wie wir den gesunden Korper bei seinen natiirlichen Verrich-
tungen nicht spiiren, den kranken hingegen bei jeder Bewegung als Last

934



empfinden, so spirt die menschliche Gesellschaft ihr nirrisches Wesen nicht,
weil es ihr von der Natur gegeben ist, wihrend sie Weisheit sogleich als hem-
mend empfindet, weil sie ihrer Natur widerstrebt. Erasmus macht diesen
Gedankengang an einer Reihe witziger Beispiele klar: «Nichts ist elend»,
belehrt Stultitia ihre Zuhorer, « was bei seiner nattrlichen Art (in suo genere)
verharrt. Sonst miiite man den Menschen beweinen, der weder mit den
Voégeln fliegen noch mit dem tbrigen Getier auf vier Fiilen einherlaufen
kann, noch hornerbewehrt ist wie der Ochse. Aus demselben Grunde miulite
man auch das schonste Pferd ungliicklich nennen, weil es keine Grammatik
gelernt hat und keinen Kuchen fri8t, und den Ochsen fir bedauernswert
halten, weil er beim Sport nicht zu gebrauchen ist. Wie aber das Pferd ohne
grammatische Kenntnisse kein Bedauern verdient, so ist auch der nirrische
Mensch nicht ungliicklich, denn Narrheit gehort zu seiner Natur (propterea
quod haec cum illins natura cobaerent).»

Stellt man nun die Frage, ob Erasmus dafiirhalte, ein naturgemiBes Leben
des Menschen fithre auch zu einem sittlichen Lebenswandel, wie Cicero ge-
meint hatte, so mull man sie offenbar verneinen. Sittlichkeit und Narrheit
koénnen nicht iibereinstimmen; Sittlichkeit ist vielmehr eine Folge der Weis-
heit. Die erasmische Ethik ergibt sich aus kritischem Nachdenken; das Den-
ken aber ist nicht das Verhalten des natiirlichen Menschen. Wohl muf3 man
sich hiten, die Rede der Narrheit ohne weiteres als die eigene Meinung des
Erasmus zu verstehen. Sie gibt vielmehr die Meinung der «Welt» in der Vor-
stellung des Erasmus wieder. Ihr gehorte er aber mindestens mit einem be-
trichtlichen Teil seines Wesens an, wie die Geschichte seines Lebens lehrt.
Uberdies ist es ungemein bezeichnend, daB er als Kiinstler im Encominm
moriae mehrfach aus der Rolle fillt, indem er nicht mehr Stultitia sprechen
liBt, sondern ihr nun doch seine eigenen Meinungen in den Mund legt. Der
tiefere Grund fur diese auffillige Entgleisung ist darin zu suchen, daB3 Stul-
titia sich unter der Hand ihres Schopfers in die Simplicitas verwandelt. Wih-
rend Erasmus als Denker Gegner der Stultitia ist, verehrt er als christlicher
Denker, der unter dem EinfluB der Devotio moderna erzogen wutrde, die
Herzenseinfalt, die ja duBerlich von der Torheit der «Welt» oft gar nicht zu
unterscheiden ist. So unterliegt es keinem Zweifel, dal auch Erasmus selbst
als Verehrer christlicher Simplicitas paradoxerweise die Position einnehmen
konnte, als ob die sonst von ihm so hoch geschitzten Wissenschaften zu den
«Seuchen des Menschenlebens» zu rechnen wiren. Freilich zeigt sich hier
besonders eindringlich die Ambivalenz seines Charakters wie auch seine
geistesgeschichtliche Stellung an der Grenze zweier Moglichkeiten der Welt-
betrachtung. Denn anderseits war Erasmus selbst Gelehrter und gehorte zu
jenen Logodaedali, die meinten, die Natur mit Hilfe des menschlichen Geistes
vervollkommnen zu konnen. Aber diese rationale Erwigung gewann nie
unbedingt die Oberhand bei ihm, sondern ein tiefsinnigerer Erasmus, der

935



seinem Zeitalter weit vorausgeschritten war, sagte sich, daf3 gerade die Wissen-
schaft dazu berufen sein konnte, die natiirliche Einheit des Menschenlebens
zu vernichten. Wohl nach Ovid lieB er dann die Stultitia argumentieren:
« Jenes einfache Geschlecht des goldenen Zeitalters lebte ohne Wissenschaften,
allein unter der Fithrung der Natur und nach seinem Instinkt. » Grammatiker,
Redner, Juristen waren damals unnétig. « Man war zu fromm, als dafl man
mit unkeuscher Neugier die Geheimnisse der Natur, die Bahnen der Gestirne,
ihre Bewegungen und Wirkungen, als dal man die verborgenen Ursachen der
Dinge erforscht hitte. Man hielt es fiir Stinde, wenn ein sterblicher Mensch
Uber sein eigenes Schicksal hinaus etwas wissen wollte.» Erst mit dem all-
mihlichen Verfall kam die Naturentfremdung und mit ihr die Wissenschaft
und das Denken. Ulysses ist das Sinnbild fiir einen jener Gegner der Narrheit
(und der Einfalt), die der Pallas gefolgt sind und sich vom ductus naturae zu
weit entfernt haben.

Zwischen sokratischer und radikal christlicher Haltung

Alle diese Argumente wiren bei dem von Erasmus hoch verehrten Cicero
unmoglich gewesen. Wohl kannte auch das spite Griechen- und Rémertum
eine Kulturmudigkeit von der Art, wie sie sich hier ausspricht. Doch ist weder
der Wert des Wissens fiir den Menschen und fiir sein sittliches Wohlergehen
ernstlich bezweifelt, nochist dieses Wissen je fiir naturwidrig gehalten worden.
Ganz im Gegenteil: es galt gerade bei den Stoikern fir hochst naturgemis,
sein Wissen und damit sein ethisches Verhalten zu vervollkommnen. Man
folgte einem eingeborenen Naturgesetz, wenn man nach sokratischer Weise
das Wissen pflegte, um Tugend iben zu konnen. Und man handelte natur-
widrig, wenn man sich dem Wissen und damit der Tugend verschlof. Erasmus
vertritt durch sein praktisches Verhalten zwar awh diesen Standpunkt, und
sein Kampf gegen die «Barbarei» ist ja im Grunde nichts anderes als ein
Kampf gegen die Erstarrung des Wissens fiir ein lebendiges Denken. Hier ist
er ganz und gar Humanist und Vollender des Weges, den Petrarca als erster
beschritten hatte. Aber seine hochste Instanz ist nicht mehr das Natiirliche
und sein Gebot, sondern Gott, und zwar der christliche Gott, der jenseits
des Natiirlichen steht.

Damit wird alles Wissen bei ihm einem Verdacht ausgesetzt: daB es nim-
lich auch zum Boésen fithren konne. Erasmus hat sich in seiner Haltung nicht
eindeutig fiir diesen oder jenen Weg entschieden. Er vertritt als der bedeu-
tendste Humanist seines Zeitalters die sokratische Haltung; aber er spielt in
Gedanken auch mit der radikal christlichen, obwohl er sich praktisch nicht
fir sie, sondern fir die Mifligung und den Versuch eines Kompromisses
cinsetzt. Das hat ihn sowohl bei den Lowener Theologen wie bei den italie-

936



nischen Humanisten in schlechten Ruf gebracht; auch die Forschung, die ihn
auf diesen oder jenen Standpunkt hat festlegen wollen, ist immer wieder
gescheitert. Tatsichlich setzt die bumanitas des Erasmus jene dualistische
Tradition des Christentums voraus, deren Philosophie zwischen Gott als dem
sittlichen Prinzip einerseits, der Natur als dem schlechthin Unsittlichen ander-
seits unterschied. Der Natur zu folgen, bedeutete fiir Erasmus, den Weg der
Stultitia zu gehen — jenen Weg, den die «Welt» beschritt. Gott zu folgen,
hiel dagegen: die Weisheit erwihlen, sich aulerhalb der Gesellschaft stellen
und als scheinbar nirrisch in ihrem Sinne verschrieen werden, tatsichlich aber
alle Narrheit iberwunden haben. Diesen Weg hat das Altertum, hat insonder-
heit Cicero nicht gekannt: Timon zihlt nicht zu seinen beispielhaften Ge-
stalten und Symbolen. Insofern war Erasmus ein «Gegner Ciceros», und
nicht zufillig verhohnt Stultitia selbst dieses unantastbare humanistische Vor-
bild. Freilich war es eine bedingte Gegnerschaft, denn Erasmus kannte auch
den anderen Weg, wo das Wissen zwar nicht als natur-, aber doch als gott-
gegeben gepriesen und geiibt wurde.

Doch es sind bei dem Erasmus der Devotio moderna Ansitze vorhanden,
die eine bedingungslose Gegnerschaft Ciceros anklingen lassen. Jenes Bild des
goldenen Zeitalters mit seiner frommen Naturverehrung und der Abfall von
diesem Weg zum neugierigen Wissenwollen verrit auch im Munde der Stul-
titia die grundsitzliche Wendung, die Erasmus hier vollzogen hat. Noch einen
Schritt weiter, und aus dem halb ironischen, halb Uberzeugten Liebdugeln
mit dem goldenen Zeitalter wird bitterer Ernst: Rousseau wirft seinen ge-
waltigen Schatten im Werke des Erasmus voraus. Rickkehr zur Natur, weil
das Wissen, die Bildung und die hochst bewulite moderne Gesellschaft als
naturentfremdet verdichtig sind, mit dem utopischen Wunsche nach einem
paradiesischen Urzustand oder nach einer naturnahen Gesellschaft ist die
letzte Folge der Kritik, die bei Erasmus ironisch anklingt. Der groBte Huma-
nist seines Zeitalters ist zugleich der Vater des radikalen Antihumanismus der
Neuzeit aus dem Geiste des christlichen Dualismus. Noch ergab sich sie Ethik
des erasmischen Menschen allein aus seinem Denken, noch nicht aus dessen
radikaler Verleugnung. Der Geist war nur in einer theoretisch-ironischen
Position «Widersacher der Seele». Aber der Weg zum Ernstnehmen dieser
Position war geebnet.

Gegenposition gum ethischen Eundimonismus

Alle spitgriechische Philosophie, von der auch Ciceros humanitas lebt, ist im
weitesten Sinne ethischer Eudimonismus. Wissen und Denken werden nicht
um ihrer selbst willen gepflegt, auch nicht wie in der modernen Welt zum
Zwecke technischer Verwertung. Sie dienen dazu, den Menschen zu einem

9317



gliicklichen oder mindestens ertriglichen irdischen Dasein anzuleiten. Unter
Gliick kann man dabei freilich sehr Verschiedenes verstehen — vom posi-
tiven duBeren Lebensgenull bis zur bloB negativen Freiheit von Unglick.
Aber immer geht es darum, aus der Erkenntnis Regeln fiir das Jetzt und Hier
des Daseins abzuleiten, die geeignet sind, dem Schiiler ein jeweils hochstes
Gliicksempfinden zu vermitteln. Cicero insonderheit sah etwa das Gliick in
der Freiheit von Leidenschaften und im Besitz ideeller Giiter. Er glaubte es
durch Befolgen der Naturgesetze zu erlangen, die sich dem Erkenntnistrieb
offenbarten. Auch Erasmus neigte zu dieser Haltung. «Nach der Definition
der Stoiker», berichtet Stultitia, sei Weisheit nichts anderes als «die Fihrung
durch Vernunft, Narrheit dagegen der Gehorsam gegen die Willkiir der
Leidenschaften.» Zorn und Liisternheit gelten als die Hauptfeinde der Ver-
nunft. Erasmus bemihte sich, seine innere und duBere Existenz vernunft-
gemil einzurichten und die Leidenschaften zu bekdmpfen. So weit stimmte
der christliche mit dem humanistischen Standpunkt durchaus tberein.

Im Ziel hingegen sind sie geradezu entgegengesetzt. Der antike Mensch
suchte Gliick oder Ertriglichkeit seines irdischen Daseins. Der Gliickszustand
war fiir ihn zugleich die hochste Erfillung sittlicher Forderungen — ob nun
die Epikureer meinten, diese Forderung durch Herrschaft tiber die Begierden
zu erfiillen, oder die Stoiker, ihnen durch titiges Wirken Genilige zu tun.
Sittlichkeit und irdisches Glick gehoren untrennbar zusammen. Erasmus,
soweit er radikal-christlichen Vorstellungen huldigte, muBlte irdisches Glick
fiir Wahn, Ertriglichkeit des Daseins fir Tauschung der Narrheit halten. Denn
fiir die Welt, in der er lebte, war Gliick nicht mehr als héchste Wirkung sitt-
lichen Verhaltens denkbar, sondern allein als Folge naturgebundener und ver-
nunftloser Triebe, als Stinde. Alles, was das Leben angenehm machte, ge-
horte zu den Wirkungen der schlechthin widerverniinftigen und unsittlichen
Natur. Sittlichkeit und Gliick waren in der «Welt» des Erasmus getrennt,
oder mit Schillers Worten: der «naive» Vorstellungskosmos der Alten war
einem «sentimentalischen» gewichen. Wenn Nietzsche meinte, die Namen
Petrarcas, Erasmus’ und Voltaires miilten auf die «Fahne der Aufklirung»
geschrieben werden, so hatte er recht, was den Humanisten und den rationalen
Verfasser der VVertrauten Gespriche betrifft. Fiir den tiefsinnigeren Autor des
Lobes der Torheit nimmt die Linie eine andere Richtung: Erasmus, Rousseau,
Schopenhauer.

Was damit gemeint ist, laBt sich an einem modernen Beispiel erlidutern. In
Thomas Manns Erzihlung von den Vertauschten Kipfen ist von Maja die Rede,
vom «Lebens-Grundgesetz des Wahns, des Truges, der Einbildung». Maja
heiBit «List» oder «Tduschung»; es meint die als Trugbild aufgefalte Er-
scheinungswelt. Diese Vorstellung geht auf Schopenhauer und die indische
Philosophie zuriick. Muf3 man aber wirklich bis Indien gehen, um den Ge-
danken zu finden? Sollte nicht auch in diesem Falle eine jener untergriindigen

938



Fernwirkungen erasmischer Weisheit hineinspielen? Denn was ist das Lob der
Torkeit anderes als ein ironischer Hymnus auf das «Lebens-Grundgesetz des
Wahns, des Truges, der Einbildung», ohne das wir nicht gliicklich wiren?
Der Intellektuelle, der 6ffentlich wirkt, kommt ohne das Gesetz nicht aus;
der radikal christliche Denker lehnt es ab.

Prifiguration des modernen «Intellektuellen»

Wir haben im Wirken des Erasmus zwei einander urspriinglich wesensfremde,
aber Gberschneidende Schichten unterschieden. Die duBere gehort dem Hu-
manisten Erasmus an. Hier kimpft der homo eruditus gegen Barbarei und Narr-
heit im weitesten Sinne. Eine tiefere Schicht nimmt der christliche Denker
ein, der selbst im Sinne der «Welt» nirrisch ist, weil dieser Welt das Unter-
scheidungsvermoégen fir Narrheit und christliche Simplicitas fehlt. Dieser
Erasmus weill mit den Spriichen Salomonis, da8 «das Herz der Weisen bei
der Trauer und das Herz der Narren bei der Freude» ist, dal die Dinge der
Welt eitel sind und nichts auf Erden Bestand hat. Die zwiespiltige Haltung
des Erasmus macht sich selbstverstindlich auch bei seiner Beurteilung der
Gesellschaft und des Staates bemerkbar. Nirgendwo ist der erste Vertreter des
europiischen Humanismus so sehr Antipode des national-italienischen Huma-
nismus und Ciceros wie in dieser Frage; nirgendwo ist aber auch seine Be-
griindung briichiger und seine tatsichliche Wirkung auf die Zukunft geringer
gewesen. Die Stellung des Erasmus zum Staate zeigt, daf3 auch hier die dauer-
haften Leistungen auf der inneren Verbindung von nationaler Uberlieferung
und bumanitas beruhen, wie Petrarca sie verwirklicht hatte. Der theoretische
Standpunkt des Erasmus ist hingegen durch die Tatsachen der Geschichte
widerlegt worden.

Hoéren wir zundchst wiederum die sophistischen Paradoxe der Stultitia,
die gerade an dieser Stelle fast ganz im Sinne der sancta Simplicitas spricht.
Nachdem sie als Grundlage der menschlichen Gesellschaft die Schmeichelei
genannt hat, das heiBt den gegenseitigen Betrug durch die Gesellschaftsliige,
tihrt sie fort: «Welcher Staat hat jemals die Gesetze des Platon oder Aristoteles
oder die Lehren des Sokrates angenommen? ... Denn was ist nirrischer. . .,
als daB der Bewerber um die Amterlaufbahn dem Volke schmeichelt, durch
Spenden seine Gunst erkauft, nach dem Beifall so vieler Narren jagt, sich in
ihrem jubelnden Zuruf gefillt, im Triumph wie ein Standbild fiir das Volk
umhergetragen wird und in Bronze gegossen auf dem Markte steht? Dann die
Annahme von Namen und Beinamen, ferner die gottlichen Ehren fiir dieses
Menschlein, endlich sogar die gemeinsten Verbrechen von Tyrannen, die
durch 6ffentliche Ehrungen unter die Gotter erhoben werden! Das alles ist
der Gipfel der Narrheit; dariiber zu lachen, wiirde ein einziger Demokrit

959



nicht genug sein. Wer mochte es bestreiten? Aber aus dieser Quelle sind die
Taten der groflen Heroen geboren, die in den Schriften so vieler Redner bis
zum Himmel erhoben werden. Aus der Narrheit wird die Gesellschaft gebo-
ren, durch sie bestehen die Staaten, die Obrigkeiten, die Religion, die Rats-
beschliisse, die Justiz. Das menschliche Leben ist ganz und gar nichts anderes
als ein Spiel der Narrheit. »

Man braucht in dieser Narrenrede nicht jedes Wort ernstzunehmen, ohne
dariiber im Zweifel zu sein, daB3 ein radikales Unverstindnis fiir Staat und
Gesellschaft sie diktiert hat. Dieses Unverstindnis ist nicht mit der Stellung
Luthers zu diesen Fragen zu vergleichen. Luther war zwar auch von der
grundsitzlichen Unzuldnglichkeit der menschlichen Einrichtungen tiberzeugt;
doch sah er sie nicht allein als notwendiges Ubel an, sondern erkannte in
ihnen positive und in gewisser Weise sogar religiose Werte. Erasmus hingegen
zeigt eine andere Haltung: timonischen Menschenekel aus krankhafter mora-
lischer Empfindlichkeit, oder philosophisch gesprochen: er wendet die abso-
luten transzendentalen moralischen Werte auf diesseitige menschliche Ein-
richtungen an. Hier steht hinter dem Humanisten Erasmus, der sich mit den
Realititen wohl abzufinden weil}, der unbedingte Antihumanist; hinter dem
humanen Ratgeber der Fiirsten zum Wohle ihrer Volker der geistige Vater
wiedertduferischer Ideen. Sein Biograph bemerkt mit Recht, dal «seine Ideen
iber gute Staatsregierung hochst primitiv waren, und wie es bei stark ethisch
gerichteten Gelehrten hdufig der Fall ist, im Grunde sehr revolutionir, obwohl
er nicht daran dachte, die Konsequenzen zu ziehen ».

Von hier aus wird sowohl der Gegensatz zu Luther wie auch zum italie-
nischen Humanismus klar. Man braucht nur an die gleichzeitigen Schriften
Machiavellis zu denken, um den Unterschied zu begreifen. Fir diesen Denker
war das Moralische als gesondertes Problem iiberhaupt nicht vorhanden. Es
war vielmehr eingebettet innerhalb des gesamten Weltbildes, das er besal3:
in das christlich-katholische, das jedoch schon stark «humanisiert» war. In
seiner unerhort realistischen Philosophie des Politischen, fiir die er dem Hu-
manismus seiner Zeit, insonderheit dem Studium des Livius, verpflichtet ist,
hatte er das Wesen des Menschen als grundsitzlich bose vorausgesetzt. Diese
Bosheit ist der erasmischen Narrheit der «Welt» eng verwandt, denn beide
Wertungen entstammen der christlichen Gedankenwelt, wenn auch bei Ma-
chiavelli ein Wiederaufleben des rdmischen Pessimismus hineinspielt. Ma-
chiavelli hatte die Bosheit aber weder gutgeheilen noch wie Erasmus be-
kimpft; er hatte sie als Naturphinomen einfach hingenommen. Seine Ent-
scheidung ist also nicht die eines christlichen Denkers, sondern sie ist unter
allgemeinen christlichen Voraussetzungen unchristlich, wenn auch nicht anti-
christlich. Erasmus hingegen kannte nicht nur die Moral als besonderes Pro-
blem; vielmehr war fiir ihn die christliche Moral und das Leben in Weisheit das
groBte und im Grunde genommen das einzige Problem. Darum konnte er

940



als Christ das, was er fiir menschliche «Narrheit» hielt, nicht einfach hinneh-
men, wie er als Humanist mit Stultitia einen Kompromil3 schlo3. Machiavelli
anerkannte den Menschen, wie er war, und lieB den menschlichen Einrich-
tungen trotz seiner pessimistischen Einsicht in das Wesen der Menschennatur
ihre Wirde; gerade darin handelte er als Humanist. Erasmus wiinschte den
Menschen zu verindern und sprach seinen Werken die Wiirde ab; insofern
handelte er antihumanistisch.

Wir sagten, der groBte Humanist seines Zeitalters sei zugleich der Vater des
radikalen Antihumanismus der Neuzeit gewesen. In seiner Zwiespiltigkeit
und Zweideutigkeit verwirklichte Erasmus zum ersten Male die Gestalt des
vielgeschmihten «Intellektuellen»; er machte seine Problematik fiir alle Zei-
ten sichtbar, indem er sie exemplarisch durchlebte und durchlitt.

Der Aufsatz wurde anliBlich der Eréfinung einer Erasmus-Ausstellung am 20. Juli 1966
in der Universititsbibliothek Bonn in Verbindung mit dem Studium universale der Univer-
sitit Bonn vorgetragen. Die Analyse der «Laus stultitiae» ist nach dem Erasmus-Kapitel
meines Buches Wesen und Wandlung des Humanismus, Hildesheim 21966, in den Text verarbeitet.
Von kritischen Darstellungen erwihne ich nur diejenigen, die mich besonders angeregt
haben: Johan Huizinga: Erasmus von Rotterdam, Basel *1951; Werner Kaegi: Hutten und
Erasmus — Ihre Freundschaft und ibr Streit, in: Historische Vierteljahrsschrift XXII (1924f.);
Rudolf Pfeiffer: Humanitas Erasmiana, Leipzig-Berlin 1931 (=Studien der Bibliothek War-
burg XXII); Karl August MeiBinger: Erasmus von Rotterdam, Betlin 21948; Karl Biichner:
Die Freundschaft zwischen Flutten und Erasmus, Miinchen 1948.

Dr. h. c. Oskar Reinhart (1885—19065)

LISBETH STAHELIN

Am 16. September 1966 jahrte sich der Todestag von Dr. h. c. Oskar Reinhart.
Der Name ruft die Erinnerung wach an eine hohe, Ehrfurcht gebietende Ge-
stalt, eine behutsame, fast leise Stimme, die jedoch in den Gremien der Kunst,
der Kunstpflege und Kunstwissenschaft ihr entscheidendes Gewicht besal3, an
eine Sammlung von Bildern, deren ausgesuchte Schonheit es unfalllich er-
scheinen 1iBt, daB ein einzelner Mensch sie zu entdecken und zu erwerben
vermochte.

Im Frihsommer des Jahres 1965 hatte Oskar Reinhart seinen achtzigsten
Geburtstag gefeiert, und wenn er damals auch schon so leidend war, daB3 alle
Festlichkeiten abgesagt werden muBten, so war es ihm doch vergénnt, aus

941



	Erasmus von Rotterdam oder von der Weisheit des Unparteiischen

