
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 10

Artikel: Erasmus von Rotterdam oder von der Weisheit des Unparteiischen

Autor: Rüdiger, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erasmus von Rotterdam oder von der Weisheit des

Unparteiischen

HORST RÜDIGER

Der Leser, der sich aus den Schriften des Erasmus von Rotterdam ein Bild
vom Charakter des Mannes machen möchte, befindet sich in einer schwierigen
Lage. Es geht ihm ähnbch wie Luther, der Erasmus einmal einen Aal genannt
hat; niemand könne ihn packen als Christus allein. Die Zeitgenossen haben
ihn auch mit allerlei anderem Getier verglichen: mit einem Fuchs, einem
Chamäleon, einem Affen — zimperbch war man im 16. Jahrhundert nicht. Und
Friedrich der Weise, Luthers Beschützer, meinte in seiner treuherzigen Art:
« Es ist ein wunderlichs Männlin : Man weiß nit, wo man sein gewarten kann. »

Man weiß es heute, ein halbes Jahrtausend nach seiner Geburt, so wenig
wie damals; man hat ihn auch in der Zwischenzeit nicht packen können.
Wieland verteidigte ihn gegen die Anklage der Unentschiedenheit und des

Wankelmutes in religiösen Fragen, was Conrad Ferdinand Meyer nicht
hinderte, den Vorwurf von neuem zu erheben; Nietzsche woUte seinen Namen
auf die «Fahne der Aufklärung» geschrieben wissen, während andere ihn für
einen radikalen Christen hielten; Stefan Zweig widmete ihm ein nobles Buch,
das freihch mehr über seinen Verfasser als über seinen Gegenstand aussagt,
und bei der besten Monographie über Erasmus, die sein Landsmann Johan
Huizinga geschrieben hat, wird der Leser das Gefühl nicht los, daß auch
dieser kluge Füstoriker dem zwiespältigen Charakter nicht ganz gewachsen
war. Eine Zeit zumal, die unter dem Diktat der Existenzphilosophie von
jedermann «Entscheidungen» fordern zu dürfen glaubt, als wäre Parteinahme
der Weisheit letzter Schluß, kann nicht erwarten, daß sich ihr die Weisheit
des Erasmus leicht erschließt.

Äußere und innere Entwicklung

Vielleicht kommt man ihr näher, wenn man sich seine äußere und innere
Entwicklung bis zu dem Augenbhck zu vergegenwärtigen sucht, als

Entscheidungen von ihm gefordert wurden. Erasmus war in der Schule einer
rehgiösen Laienbewegung zu Deventer, bei den « Brüdern vom gemeinsamen
Leben », erzogen worden, die schon durch ihren Namen die urchristhch-evan-

929



gehsche Sehnsucht der Zeit ausdrückten. Mit etwa zwanzig Jahren — sein

Geburtsjahr steht, im Gegensatz zum Geburtstag (28. Oktober), nicht genau
fest: wahrscheinhch 1466 — trat Erasmus in ein Augustiner-Kloster ein. Er
behauptet, seine Vormünder hätten ihn dazu gezwungen, um sich an seinem
Erbe zu bereichern. JedenfaUs konnte er als unehebches Kind eines Priesters

nur auf begrenzten Rechtsschutz zählen, zumal er früh verwaist war.
Den Makel der Geburt, der ihm sein Leben lang anhaftete, suchte er zu

verbergen oder zu entschuldigen; trotzdem blieb ihm stets etwas Gedrücktes
und Geducktes. Das Trauma verstärkte sich in der Umwelt des Klosters, die

er haßte (Erasmus ist einer der Hauptverantwortlichen für die populäre
Vorstellung vom dummen, faulen und scheinheiligen Mönch, der nur dem Bauche
lebt und die Gebete wie eine Mühle herunterplappert). Als er später, seinem
humanistischen Wandertriebe folgend, jahrelang durch Europa zog, war
solches unstete Dasein nur möglich auf Grund einer Sondererlaubnis seiner

Vorgesetzten. Die Kutte mußte er trotzdem tragen, bis er mit fünfzig Jahren,
bereits ein berühmter Schriftsteller, durch päpstlichen Dispens von dem lästigen

Zwang befreit wurde.
Bald darauf begannen die Entscheidungen an ihn heranzutreten. Er war

mit dem etwa zehn Jahre jüngeren Ritter Ulrich von Hütten befreundet, an
dem er schätzte, was er selbst nicht war : den Mann der Tat, der unbedenkbch
sein Ziel verfolgte. Aber er erkannte auch die Gefahr der Maßlosigkeit, in
der sich Hütten befand. Und er versuchte ihm auf seine Art zu helfen: als

Mann des Ausgleichs, der Ordnung, des Maßes, frei von Leidenschaften, doch
nicht ohne Verständnis für anders organisierte Geister; nicht als Präzeptor
mit erhobenem Zeigefinger, sondern als lebenskluger Mahner, der erwarten
zu dürfen meinte, der andere werde ihn verstehen, auch wenn er nur in leisen

Andeutungen sprach.
Die Gelegenheit bot sich, als Hütten Erasmus um eine Schilderung des

britischen Humanisten und Lordkanzlers Thomas Morus bat, den beide hoch
verehrten. Erasmus antwortete mit einem Sendschreiben, halb Privatbrief,
halb Leitartikel — denn mit dem Gedanken an die Veröffentlichung zum
Zwecke der Meinungsbildung sind die meisten seiner späteren Briefe geschrieben.

Er schildert den Verfasser der Utopia als einen Mann, der das Leben
nimmt, wie es ist; der am Staatsamt und am Hofdienst keine Freude hat,
doch seine Pflicht nach bestem Vermögen zum Wohle der Gemeinschaft
erfüllt; dessen Schwergewicht im Geistigen und im Rehgiösen ruht, ohne daß

er deshalb die Freuden des Daseins mißachtete. Das geistige Porträt, das

Erasmus entwirft, dürfte im wesentlichen naturgetreu sein; trotzdem enthält
es eine unaufdringliche, oft witzig verkleidete Mahnung — eben wie in einem

guten, die Absicht eher verhüllenden Leitartikel. Erasmus will sagen: So

stelle ich mir einen wahren Humanisten vor; so erwarte ich, daß auch du,
mein junger Freund, nach Überwindung deines Sturmes und Dranges handeln

930



wirst; nur mit solchen Leuten bin ich auf die Dauer zu verkehren bereit.
Hütten hat sich natürhch nicht an die Mahnung gehalten, sondern ist seinem

eigenen Gesetz gefolgt. Zunächst hat ihn Erasmus noch entschuldigt: «Es
sind Deutsche, es sind junge Menschen; sie führen eine gute Feder, und es

fehlt ihnen nicht an Geist.» Knapp zwei Jahre später schreibt er: «Ich liebte
sein heiteres Wesen. Der lutherische Sturm hat ihn dem Geiste entrissen. »

Die Enttäuschung des Pädagogen, der an die Fähigkeit des Menschen glaubt,
sich zum Guten bilden zu lassen, ist nicht zu überhören.

Trennung von Luther

Auch der «lutherische Sturm» hat ihn enttäuscht. Er selbst hatte ihn wesentbch

vorbereiten helfen. In einer Jugendschrift, den Antibarbari, hat er das

Mönchswesen dem Gelächter Europas preisgegeben. In der lateinischen
Bibelübersetzung des Hieronymus, der für die Kirche aUein gültigen Vulgata, hatte

er Fehler und Irrtümer nachgewiesen, weil er Griechisch verstand wie kein
anderer Zeitgenosse. Indem er sie der Welt mitteilte, gab er den Anstoß zur
wissenschafthchen Bibelkritik und indirekt zur gesamteuropäischen Aufklärung.

Seine Ausgabe des Neuen Testamentes in griechischer Sprache bildete
die Grundlage der Lutherschen Übersetzung und trug zur Reformation mehr
bei, als ihm selbst lieb war. Es lag gewiß nicht in seiner Absicht, irgendwelche
Autoritäten zu erschüttern, denn er wollte Reform der Kirche im urchristlichen

Sinn, aber nicht Reformation mit dem Erfolg der Kirchenspaltung.
Doch indem er nach kritischen Prinzipien verfuhr, das heißt die Tradition
und die Autoritäten überprüfte, sie vor das Gericht der kritischen Vernunft
zitierte und zu diesem Zweck stets die Quellen befragte, hat er das Ethos des

wissenschaftlichen Denkens entscheidend gefördert.
So kam es zur Trennung von Luther, als dieser die Schrift Von der babylonischen

Gefangenschaft der Kirche veröffentlichte und mit ihr seine reformatorisch-
demokratische Grundthese vom «allgemeinen Priestertum der Gläubigen»
durchzusetzen suchte. Was später folgte — die Auseinandersetzung über die

Fähigkeit des Menschen zur freien Willensentscheidung, an die er als Humanist

so fest glaubte wie Luther an die Abhängigkeit des Menschen von Gott —,
ist das klassische Beispiel des Aneinandervorbeiredens zweier verschieden

organisierter Geister. Erasmus hatte Wind gesät und Sturm geerntet; er
wurde der entfesselten Elemente nicht mehr Herr. Bis zu seinem Ende hat er
sich bemüht, die «liebliche Einheit der Kirche» zu retten. In einer Altersschrift

tut er das einzig Vernünftige, was in dieser Frage zu tun ist: Er stellt
das Einigende vor das Trennende, das Wesentliche vor das Unwesentliche
und mahnt auf beiden Seiten zum Entgegenkommen. Schon vorher hatte er
Friedrich dem Weisen, der ihn auf Grund seines theologischen und geistigen

931



Ansehens um eine Art Gutachten über die Reformation gebeten hatte, den

Vorschlag gemacht, eine Kommission aus angesehenen und sachkundigen
Männern zu bilden, welche den Streit schhchten sollten. Angesichts einer
Bewegung, die ganz Mittel- und Nordeuropa in ihren Grundfesten erschütterte,

kbngt der Vorschlag einigermaßen wirklichkeitsfremd.

Wirkung auf die Zeit

Indessen sollte man geschichthche Ereignisse nicht nach dem augenblickUchen
Nutzeffekt beurteilen. Wäre die Kommission zustandegekommen, so wäre
sie gegen den Sturm wahrscheinlich ohnmächtig gewesen, denn ihr hätte die
materieUe Macht zur Durchsetzung ihrer Beschlüsse gefehlt. Geblieben ist
aber die Kraft der Idee. Erasmus hat in rund 3000 Briefen seinen Freunden
von England bis Itahen und von Spanien bis Polen immer wieder
eingehämmert: Mit Gewalt geht es nicht, weder bei der Reformation noch bei
welthchen Streitigkeiten; man muß es auf friedhche Weise versuchen; man
muß sich zusammensetzen und verhandeln ; es gibt überhaupt keine Probleme,
die nicht friedhch lösbar wären. Die Briefempfänger waren meist mächtige
Leute, Diplomaten und Verwaltungsbeamte, Gelehrte, weltliche und geistliche

Fürsten mit ihrem Anhang. Bei jedem einzelnen schwebte Erasmus ein
ideales Pubhkum vor, das er res publica litteraria nannte, wir würden heute

sagen: die öffentliche Meinung der Gebildeten. Erasmus hat diese Meinung
geformt, als es noch keine Presse gab; ja er war damals der einzige Pubbzist
großen Formates, der sich mit öffentbchen Fragen beschäftigte.

1516 ließ Erasmus einen christbchen Fürstenspiegel erscheinen, der für
den späteren Kaiser Karl V. bestimmt war. Sein höchster Grundsatz lautet:
Der Herrscher muß in erster Linie Christ sein; seine vornehmste Aufgabe
besteht darin, den Frieden zu wahren. In der bald darauf erschienenen Klage
des Friedens zerpflückte er das Landsknecht-Vaterunser mit bitterer Ironie, und
wiederum lautet der Grundgedanke: Einen «christlichen», einen «heiligen»
Krieg gibt es nicht; Krieg ist grundsätzhch unchristhch und unsittlich. Man
hat die müßige Frage gestellt, ob dieser radikale Pazifismus aus der Gesinnung
des Urchristentums auch nur einen einzigen Krieg habe verhindern können.
VieUeicht nicht; aber wissen wir, ob die stille Saat, die Erasmus gesät hat,
nicht doch irgendwann einmal einen Staatsmann bestimmt hat, die Lösung
eines Konfliktes durch Gewalt auszuschließen? Auch scheint das innere
Gleichgewicht der Gesellschaft die Existenz machtblinder Geistmenschen
ebenso zu fordern wie die Existenz geistbbnder Tatmenschen, um die Stagnation

des Menschengeschlechts zu verhindern. Die untergründige, anonyme
und darum schwer faßbare Wirkung des Erasmus auf die Jahrhunderte war
stärker, als die Zyniker der Gewaltpolitik gemeinhin glauben. Das Problem

932



der Reformation wäre gewiß nicht durch eine gelehrte Kommission gelöst
worden; geblieben aber ist die Idee des Erasmus, daß man Streitfragen
zwischen Mächtegruppen durch Konferenzen schhchten kann, wenn man ernstlich

will. Sie liegt schbeßbch all den Versuchen unseres Jahrhunderts zugrunde,
internationale Probleme auf dem Verhandlungswege zu lösen; sie ist wenigstens

als Bereitschaft wirksam in den internationalen Gremien vom Völkerbund

bis zu den Vereinten Nationen.

Der närrische Weise

Die untergründige Fernwirkung des Erasmus beruht hauptsächhch auf drei

von seinen Büchern, die aus dem Lateinischen bald in die Nationalsprachen
übersetzt und bis ins 18. Jahrhundert in hohen Auflagen verbreitet wurden.
Das eine sind die Adagia, eine kommentierte Sammlung von Sprichwörtern,
Redensarten und Anekdoten aus dem Altertum, wichtig als Stoffsammlung,
auf die beispielsweise noch Schillers Kraniche des Ibykus zurückgehen, vor
allem aber durch den Kommentar. Denn Erasmus verstand geistreich und
lebensnah, volkserzieherisch und meinungsbildend zu kommentieren: Neben
dem bedeutenden Gelehrten war er der beste Feuilletonist seines Jahrhunderts.
Diese Fähigkeit bewährt sich vor allem in den Colloquia familiaria, deren

elegante dialogische Darstellung nicht weniger zu bewundern ist als die helle,
ironische Vernunft, welche auch die aUtägUchen Probleme in die Sphäre des

Geistigen erhebt.
Zugleich war Erasmus ein Essayist von hohem Rang. Siebzig Jahre bevor

Montaigne der Gattung Essay den Namen gab, erschien die genialste Satire
des Jahrhunderts, das Lob der Torheit. Zwar ist die Schrift in die humanistische
Modeform einer Rede gekleidet; aber der Autor zeigt sich als Versuchender,
als Probierender, dem das Ergebnis weniger wichtig ist als der Weg oder

Umweg, auf dem er es erreicht. Er probiert alle möglichen Positionen durch,
aber er bleibt bei keiner einzigen stehen. Deshalb ist die Analyse des kleinen
Meisterwerkes so schwierig; trotzdem wollen wir sie versuchen.

Das Encotnium moriae ist gattungsmäßig eine Wiederbelebung der lukiani-
schen Satire, in dieser Hinsicht also ein echtes Humanistenwerk. In seinem

Aufbau, in der Reihung der Personen und Stände, die von der Narrheit
beherrscht werden, besonders aber in den ideellen Voraussetzungen gehört es

jedoch in eine andere geistige Welt. Mit einem nicht lange vorher erschienenen
deutschen Werk, mit Sebastian Brants Narrenschiff, das Erasmus sicher in der
lateinischen Übersetzung kannte, hat es den Grundgedanken gemeinsam, daß
die menschbche Gesellschaft allerorten von Narreteien besessen ist. Wie dort
der Büchernarr, der Geiznarr, der Modenarr, der Kinderverzieher und mehr
als hundert andere Narren nach Narragonien ziehen, so erzählt hier Stultitia

933



selbst von ihrer Herrschaft über die Lebensalter, die Geschlechter, über
Fürsten, Hofleute, Bischöfe, Kardinäle, Päpste, Philosophen und Theologen.

Der Grundgedanke ist freibch gegenüber der einfach satirisch-lehrhaften
Tendenz des Straßburger Dichters erheblich vertieft. Dort sind die
Narrheiten bekämpfenswerte Laster, ohne welche die Menschen glückbcher wären ;

hier ist die Narrheit ein Weltprinzip, ja sogar das Weltprinzip schlechthin, das

der Menschheit erst zu ihrem eingebildeten Glücke verhilft. Ohne sie kann
nichts und niemand existieren; sie ist die eigentliche Schöpferin der menschlichen

Dinge. Denn selbst Jupiter braucht sie so gut wie der kühlste Stoiker
zur Erhaltung des Lebens : zum Zeugen von Nachkommen. Hier ist mit einem
melanchohschen Humor, der an Shakespeares NarrenWeisheit erinnert, jene
List der Natur bloßgestellt, ohne die das menschliche Geschlecht wahrscheinlich

sehr bald zum Aussterben verurteilt wäre. Das menschlich Überzeugende
in der Darstellung besteht darin, daß Erasmus jenes Quentchen Narrheit, das

auch den Weisesten gelegentlich überkommt und Leben, Lebensfreude,
Lebenstrieb überhaupt erst ermöglicht, nicht mit galligem Ressentiment herabsetzt,

wie es romantischer Weltschmerz später tat, sondern daß er es mit
liebenswürdiger Selbstverspottung auch sich selber zuschreibt. Er, dessen

Ideal ein Leben in Weisheit ist, könnte dieses Leben ohne die Narrheit seiner
Eltern gar nicht führen, könnte ohne eigene Narrheit jenes Ideal gar nicht
erkennen, müßte ohne närrisches Verhalten wie Shakespeares Hamlet «die
Pfeil' und Schleudern des wütenden Geschicks erdulden» und am Ende
jämmerlich zugrunde gehen. Hier spricht aus Erasmus das Weltgefühl des
melancholischen Humors — ein sehr nordisch-volkstümbcher Charakterzug, den

er mit dem alten niederdeutschen Volkshelden Eulenspiegel teilt. Das Gegenteil

jenes Menschen mit Humor, der das Getriebe seiner Umwelt wohl
durchschaut, doch aus einer heimlichen Liebe zur «Narrheit» des Lebens gar nicht
daran denkt, sich selbstmörderisch davon abzuwenden, ist der Menschenhasser

Timon von Athen — wiederum wie der melancholische Weise im
Narrengewand eine Gestalt im Kosmos Shakespeares. «Denn was wird
überhaupt unter den Sterblichen vollbracht, was nicht der Narrheit voll wäre,
und zwar von Narren und an Narren?» doziert Stultitia. «Wenn aber einer

gegen den Strom schwimmen will, so möchte ich ihm den guten Rat geben,
sich den Timon zum Vorbild zu nehmen, in die Einöde auszuwandern und
dort ganz allein von seiner Weisheit zu leben. »

Es wäre unbegreiflich, wie die Narrheit ihre Weltherrschaft aufrechterhalten

könnte und warum nicht viel mehr Menschen das Los des Timon auf sich

nähmen, wenn nicht ein gewichtiger Umstand ihre Herrschaft unterstützte.
Den Menschen ist es bei ihrer Narrheit wohl. Sie befinden sich dabei nach
Erasmus in ihrem natürlichen Zustand, und dieser natürhche Zustand macht
sie glücklich. Wie wir den gesunden Körper bei seinen natürlichen Verrichtungen

nicht spüren, den kranken hingegen bei jeder Bewegung als Last

934



empfinden, so spürt die menschliche Gesellschaft ihr närrisches Wesen nicht,
weil es ihr von der Natur gegeben ist, während sie Weisheit sogleich als
hemmend empfindet, weil sie ihrer Natur widerstrebt. Erasmus macht diesen

Gedankengang an einer Reihe witziger Beispiele klar: «Nichts ist elend»,
belehrt Stultitia ihre Zuhörer, « was bei seiner natürbchen Art (in suo genere)

verharrt. Sonst müßte man den Menschen beweinen, der weder mit den

Vögeln fliegen noch mit dem übrigen Getier auf vier Füßen einherlaufen
kann, noch hörnerbewehrt ist wie der Ochse. Aus demselben Grunde müßte
man auch das schönste Pferd unglückhch nennen, weil es keine Grammatik
gelernt hat und keinen Kuchen frißt, und den Ochsen für bedauernswert
halten, weil er beim Sport nicht zu gebrauchen ist. Wie aber das Pferd ohne

grammatische Kenntnisse kein Bedauern verdient, so ist auch der närrische
Mensch nicht unglückhch, denn Narrheit gehört zu seiner Natur (propterea
quod haec cum illius natura cohaerent). »

Stellt man nun die Frage, ob Erasmus dafürhalte, ein naturgemäßes Leben
des Menschen führe auch zu einem sittlichen Lebenswandel, wie Cicero
gemeint hatte, so muß man sie offenbar verneinen. Sittlichkeit und Narrheit
können nicht übereinstimmen; Sittlichkeit ist vielmehr eine Folge der Weisheit.

Die erasmische Ethik ergibt sich aus kritischem Nachdenken; das Denken

aber ist nicht das Verhalten des natürbchen Menschen. Wohl muß man
sich hüten, die Rede der Narrheit ohne weiteres als die eigene Meinung des

Erasmus zu verstehen. Sie gibt vielmehr die Meinung der «Welt » in der
Vorstellung des Erasmus wieder. Ihr gehörte er aber mindestens mit einem
beträchthchen Teil seines Wesens an, wie die Geschichte seines Lebens lehrt.
Überdies ist es ungemein bezeichnend, daß er als Künstler im Encomium
moriae mehrfach aus der Rolle fäUt, indem er nicht mehr Stultitia sprechen
läßt, sondern ihr nun doch seine eigenen Meinungen in den Mund legt. Der
tiefere Grund für diese auffällige Entgleisung ist darin zu suchen, daß Stultitia

sich unter der Hand ihres Schöpfers in die Simpbcitas verwandelt. Während

Erasmus als Denker Gegner der Stultitia ist, verehrt er als christlicher
Denker, der unter dem Einfluß der Devotio moderna erzogen wurde, die

Herzenseinfalt, die ja äußerhch von der Torheit der «Welt» oft gar nicht zu
unterscheiden ist. So unterbegt es keinem Zweifel, daß auch Erasmus selbst
als Verehrer christbcher Simpbcitas paradoxerweise die Position einnehmen
konnte, als ob die sonst von ihm so hoch geschätzten Wissenschaften zu den
«Seuchen des Menschenlebens» zu rechnen wären. Freibch zeigt sich hier
besonders eindringlich die Ambivalenz seines Charakters wie auch seine

geistesgeschichtliche Stellung an der Grenze zweier Möghchkeiten der
Weltbetrachtung. Denn anderseits war Erasmus selbst Gelehrter und gehörte zu
jenen Logodaedali, die meinten, die Natur mit Hilfe des menschlichen Geistes
vervoUkommnen zu können. Aber diese rationale Erwägung gewann nie

unbedingt die Oberhand bei ihm, sondern ein tiefsinnigerer Erasmus, der

935



seinem Zeitalter weit vorausgeschritten war, sagte sich, daß gerade die Wissenschaft

dazu berufen sein könnte, die natürliche Einheit des Menschenlebens
zu vernichten. Wohl nach Ovid heß er dann die Stultitia argumentieren:
«Jenes einfache Geschlecht des goldenen Zeitalters lebte ohne Wissenschaften,
allein unter der Führung der Natur und nach seinem Instinkt. » Grammatiker,
Redner, Juristen waren damals unnötig. «Man war zu fromm, als daß man
mit unkeuscher Neugier die Geheimnisse der Natur, die Bahnen der Gestirne,
ihre Bewegungen und Wirkungen, als daß man die verborgenen Ursachen der

Dinge erforscht hätte. Man hielt es für Sünde, wenn ein sterblicher Mensch
über sein eigenes Schicksal hinaus etwas wissen wollte.» Erst mit dem
allmählichen Verfall kam die Naturentfremdung und mit ihr die Wissenschaft
und das Denken. Ulysses ist das Sinnbild für einen jener Gegner der Narrheit
(und der Einfalt), die der Pallas gefolgt sind und sich vom ductus naturae zu
weit entfernt haben.

Zwischen sokratischer und radikal christlicher Haltung

Alle diese Argumente wären bei dem von Erasmus hoch verehrten Cicero

unmöglich gewesen. Wohl kannte auch das späte Griechen- und Römertum
eine Kulturmüdigkeit von der Art, wie sie sich hier ausspricht. Doch ist weder
der Wert des Wissens für den Menschen und für sein sittliches Wohlergehen
ernstlich bezweifelt, noch ist dieses Wissen je für naturwidrig gehalten worden.
Ganz im Gegenteil: es galt gerade bei den Stoikern für höchst naturgemäß,
sein Wissen und damit sein ethisches Verhalten zu vervollkommnen. Man
folgte einem eingeborenen Naturgesetz, wenn man nach sokratischer Weise
das Wissen pflegte, um Tugend üben zu können. Und man handelte
naturwidrig, wenn man sich dem Wissen und damit der Tugend verschloß. Erasmus
vertritt durch sein praktisches Verhalten zwar auch diesen Standpunkt, und
sein Kampf gegen die «Barbarei» ist ja im Grunde nichts anderes als ein

Kampf gegen die Erstarrung des Wissens für ein lebendiges Denken. Hier ist
er ganz und gar Humanist und Vollender des Weges, den Petrarca als erster
beschritten hatte. Aber seine höchste Instanz ist nicht mehr das Natürliche
und sein Gebot, sondern Gott, und zwar der christliche Gott, der jenseits
des Natürlichen steht.

Damit wird alles Wissen bei ihm einem Verdacht ausgesetzt: daß es nämlich

auch zum Bösen führen könne. Erasmus hat sich in seiner Haltung nicht
eindeutig für diesen oder jenen Weg entschieden. Er vertritt als der
bedeutendste Humanist seines Zeitalters die sokratische Haltung; aber er spielt in
Gedanken auch mit der radikal christlichen, obwohl er sich praktisch nicht
für sie, sondern für die Mäßigung und den Versuch eines Kompromisses
einsetzt. Das hat ihn sowohl bei den Löwener Theologen wie bei den italie-

936



nischen Humanister in schlechten Ruf gebracht ; auch die Forschung, die ihn
auf diesen oder jenen Standpunkt hat festlegen wollen, ist immer wieder
gescheitert. Tatsächlich setzt die humanitas des Erasmus jene dualistische
Tradition des Christentums voraus, deren Philosophie zwischen Gott als dem
sittbchen Prinzip einerseits, der Natur als dem schlechthin Unsittbchen anderseits

unterschied. Der Natur zu folgen, bedeutete für Erasmus, den Weg der
Stultitia zu gehen — jenen Weg, den die «Welt» beschritt. Gott zu folgen,
hieß dagegen: die Weisheit erwählen, sich außerhalb der Gesellschaft stellen
und als scheinbar närrisch in ihrem Sinne verschrieen werden, tatsächhch aber
alle Narrheit überwunden haben. Diesen Weg hat das Altertum, hat insonderheit

Cicero nicht gekannt: Timon zählt nicht zu seinen beispielhaften
Gestalten und Symbolen. Insofern war Erasmus ein «Gegner Ciceros», und
nicht zufälhg verhöhnt Stultitia selbst dieses unantastbare humanistische Vorbild.

Freibch war es eine bedingte Gegnerschaft, denn Erasmus kannte auch
den anderen Weg, wo das Wissen zwar nicht als natur-, aber doch als

gottgegeben gepriesen und geübt wurde.
Doch es sind bei dem Erasmus der Devotio moderna Ansätze vorhanden,

die eine bedingungslose Gegnerschaft Ciceros ankhngen lassen. Jenes Bild des

goldenen Zeitalters mit seiner frommen Naturverehrung und der Abfall von
diesem Weg zum neugierigen Wissenwollen verrät auch im Munde der Stultitia

die grundsätzliche Wendung, die Erasmus hier vollzogen hat. Noch einen
Schritt weiter, und aus dem halb ironischen, halb überzeugten Liebäugeln
mit dem goldenen Zeitalter wird bitterer Ernst: Rousseau wirft seinen

gewaltigen Schatten im Werke des Erasmus voraus. Rückkehr zur Natur, weil
das Wissen, die Bildung und die höchst bewußte moderne Gesellschaft als

naturentfremdet verdächtig sind, mit dem utopischen Wunsche nach einem

paradiesischen Urzustand oder nach einer naturnahen Gesellschaft ist die
letzte Folge der Kritik, die bei Erasmus ironisch anklingt. Der größte Humanist

seines Zeitalters ist zugleich der Vater des radikalen Antihumanismus der
Neuzeit aus dem Geiste des christlichen DuaUsmus. Noch ergab sich sie Ethik
des erasmischen Menschen allein aus seinem Denken, noch nicht aus dessen

radikaler Verleugnung. Der Geist war nur in einer theoretisch-ironischen
Position «Widersacher der Seele». Aber der Weg zum Ernstnehmen dieser
Position war geebnet.

Gegenposition zum ethischen Eudämonismus

Alle spätgriechische Phüosophie, von der auch Ciceros humanitas lebt, ist im
weitesten Sinne ethischer Eudämonismus. Wissen und Denken werden nicht
um ihrer selbst willen gepflegt, auch nicht wie in der modernen Welt zum
Zwecke technischer Verwertung. Sie dienen dazu, den Menschen zu einem

937



glückhchen oder mindestens erträglichen irdischen Dasein anzuleiten. Unter
Glück kann man dabei freilich sehr Verschiedenes verstehen — vom
positiven äußeren Lebensgenuß bis zur bloß negativen Freiheit von Unglück.
Aber immer geht es darum, aus der Erkenntnis Regeln für das Jetzt und Hier
des Daseins abzuleiten, die geeignet sind, dem Schüler ein jeweils höchstes

Glücksempfinden zu vermitteln. Cicero insonderheit sah etwa das Glück in
der Freiheit von Leidenschaften und im Besitz ideeller Güter. Er glaubte es

durch Befolgen der Naturgesetze zu erlangen, die sich dem Erkenntnistrieb
offenbarten. Auch Erasmus neigte zu dieser Haltung. «Nach der Definition
der Stoiker», berichtet Stultitia, sei Weisheit nichts anderes als «die Führung
durch Vernunft, Narrheit dagegen der Gehorsam gegen die Willkür der
Leidenschaften. » Zorn und Lüsternheit gelten als die Hauptfeinde der
Vernunft. Erasmus bemühte sich, seine innere und äußere Existenz vernunftgemäß

einzurichten und die Leidenschaften zu bekämpfen. So weit stimmte
der christhche mit dem humanistischen Standpunkt durchaus überein.

Im Ziel hingegen sind sie geradezu entgegengesetzt. Der antike Mensch
suchte Glück oder Erträglichkeit seines irdischen Daseins. Der Glückszustand
war für ihn zugleich die höchste Erfüllung sittlicher Forderungen — ob nun
die Epikureer meinten, diese Forderung durch Herrschaft über die Begierden
zu erfüllen, oder die Stoiker, ihnen durch tätiges Wirken Genüge zu tun.
Sittlichkeit und irdisches Glück gehören untrennbar zusammen. Erasmus,
soweit er radikal-christlichen Vorstellungen huldigte, mußte irdisches Glück
für Wahn, Erträglichkeit des Daseins für Täuschung der Narrheit halten. Denn
für die Welt, in der er lebte, war Glück nicht mehr als höchste Wirkung
sittlichen Verhaltens denkbar, sondern allein als Folge naturgebundener und
vernunftloser Triebe, als Sünde. Alles, was das Leben angenehm machte,
gehörte zu den Wirkungen der schlechthin widervernünftigen und unsittbchen
Natur. Sitthchkeit und Glück waren in der «Welt» des Erasmus getrennt,
oder mit Schillers Worten: der «naive» Vorstellungskosmos der Alten war
einem «sentimentahschen» gewichen. Wenn Nietzsche meinte, die Namen
Petrarcas, Erasmus' und Voltaires müßten auf die «Fahne der Aufklärung»
geschrieben werden, so hatte er recht, was den Humanisten und den rationalen
Verfasser der Vertrauten Gespräche betrifft. Für den tiefsinnigeren Autor des

Lobes der Torheit nimmt die Linie eine andere Richtung : Erasmus, Rousseau,
Schopenhauer.

Was damit gemeint ist, läßt sich an einem modernen Beispiel erläutern. In
Thomas Manns Erzählung von den Vertauschten Köpfen ist von Maja die Rede,

vom «Lebens-Grundgesetz des Wahns, des Truges, der Einbildung». Maja
heißt «List» oder «Täuschung»; es meint die als Trugbild aufgefaßte
Erscheinungswelt. Diese Vorstellung geht auf Schopenhauer und die indische
Philosophie zurück. Muß man aber wirklich bis Indien gehen, um den
Gedanken zu finden? Sollte nicht auch in diesem Falle eine jener untergründigen

938



FernWirkungen erasmischer Weisheit hineinspielen? Denn was ist das Lob der

Torheit anderes als ein ironischer Hymnus auf das «Lebens-Grundgesetz des

Wahns, des Truges, der Einbildung», ohne das wir nicht glücklich wären?
Der Intellektuelle, der öffentUch wirkt, kommt ohne das Gesetz nicht aus;
der radikal christliche Denker lehnt es ab.

Präfiguration des modernen ((Intellektuellen»

Wir haben im Wirken des Erasmus zwei einander ursprünglich wesensfremde,
aber überschneidende Schichten unterschieden. Die äußere gehört dem
Humanisten Erasmus an. Hier kämpft der homo eruditus gegen Barbarei und Narrheit

im weitesten Sinne. Eine tiefere Schicht nimmt der christhche Denker
ein, der selbst im Sinne der «Welt » närrisch ist, weil dieser Welt das

Unterscheidungsvermögen für Narrheit und christhche Simpbcitas fehlt. Dieser
Erasmus weiß mit den Sprüchen Salomonis, daß «das Herz der Weisen bei
der Trauer und das Herz der Narren bei der Freude» ist, daß die Dinge der
Welt eitel sind und nichts auf Erden Bestand hat. Die zwiespältige Haltung
des Erasmus macht sich selbstverständhch auch bei seiner Beurteilung der
Gesebschaft und des Staates bemerkbar. Nirgendwo ist der erste Vertreter des

europäischen Humanismus so sehr Antipode des national-italienischen
Humanismus und Ciceros wie in dieser Frage; nirgendwo ist aber auch seine

Begründung brüchiger und seine tatsächliche Wirkung auf die Zukunft geringer
gewesen. Die Stellung des Erasmus zum Staate zeigt, daß auch hier die dauerhaften

Leistungen auf der inneren Verbindung von nationaler Überlieferung
und humanitas beruhen, wie Petrarca sie verwirklicht hatte. Der theoretische
Standpunkt des Erasmus ist hingegen durch die Tatsachen der Geschichte

widerlegt worden.
Hören wir zunächst wiederum die sophistischen Paradoxe der Stultitia,

die gerade an dieser Stelle fast ganz im Sinne der sancta Simplicitas spricht.
Nachdem sie als Grundlage der menschbchen Gesellschaft die Schmeichelei

genannt hat, das heißt den gegenseitigen Betrug durch die Gesellschaftslüge,
fährt sie fort: «Welcher Staat hat jemals die Gesetze des Piaton oder Aristoteles
oder die Lehren des Sokrates angenommen? Denn was ist närrischer
als daß der Bewerber um die Ämterlaufbahn dem Volke schmeichelt, durch
Spenden seine Gunst erkauft, nach dem Beifall so vieler Narren jagt, sich in
ihrem jubelnden Zuruf gefällt, im Triumph wie ein Standbild für das Volk
umhergetragen wird und in Bronze gegossen auf dem Markte steht? Dann die
Annahme von Namen und Beinamen, ferner die göttlichen Ehren für dieses

Menschlein, endlich sogar die gemeinsten Verbrechen von Tyrannen, die
durch öffentliche Ehrungen unter die Götter erhoben werden! Das alles ist
der Gipfel der Narrheit; darüber zu lachen, würde ein einziger Demokrit

939



nicht genug sein. Wer möchte es bestreiten? Aber aus dieser Quelle sind die
Taten der großen Heroen geboren, die in den Schriften so vieler Redner bis
zum Himmel erhoben werden. Aus der Narrheit wird die Gesellschaft geboren,

durch sie bestehen die Staaten, die Obrigkeiten, die Rebgion, die
Ratsbeschlüsse, die Justiz. Das menschliche Leben ist ganz und gar nichts anderes
als ein Spiel der Narrheit. »

Man braucht in dieser Narrenrede nicht jedes Wort ernstzunehmen, ohne
darüber im Zweifel zu sein, daß ein radikales Unverständnis für Staat und
GeseUschaft sie diktiert hat. Dieses Unverständnis ist nicht mit der Stellung
Luthers zu diesen Fragen zu vergleichen. Luther war zwar auch von der
grundsätzlichen Unzulänglichkeit der menschlichen Einrichtungen überzeugt ;

doch sah er sie nicht allein als notwendiges Übel an, sondern erkannte in
ihnen positive und in gewisser Weise sogar religiöse Werte. Erasmus hingegen
zeigt eine andere Haltung: timonischen Menschenekel aus krankhafter
moralischer Empfindlichkeit, oder philosophisch gesprochen: er wendet die absoluten

transzendentalen moralischen Werte auf diesseitige menschbche
Einrichtungen an. Hier steht hinter dem Humanisten Erasmus, der sich mit den
Realitäten wohl abzufinden weiß, der unbedingte Antihumanist ; hinter dem
humanen Ratgeber der Fürsten zum Wohle ihrer Völker der geistige Vater
wiedertäuferischer Ideen. Sein Biograph bemerkt mit Recht, daß « seine Ideen
über gute Staatsregierung höchst primitiv waren, und wie es bei stark ethisch
gerichteten Gelehrten häufig der Fall ist, im Grunde sehr revolutionär, obwohl
er nicht daran dachte, die Konsequenzen zu ziehen».

Von hier aus wird sowohl der Gegensatz zu Luther wie auch zum
itahenischen Humanismus klar. Man braucht nur an die gleichzeitigen Schriften
Machiavellis zu denken, um den Unterschied zu begreifen. Für diesen Denker
war das Moralische als gesondertes Problem überhaupt nicht vorhanden. Es

war vielmehr eingebettet innerhalb des gesamten Weltbildes, das er besaß:
in das christlich-katholische, das jedoch schon stark «humanisiert» war. In
seiner unerhört reabstischen Philosophie des Politischen, für die er dem
Humanismus seiner Zeit, insonderheit dem Studium des Livius, verpflichtet ist,
hatte er das Wesen des Menschen als grundsätzlich böse vorausgesetzt. Diese
Bosheit ist der erasmischen Narrheit der «Welt» eng verwandt, denn beide

Wertungen entstammen der christhchen Gedankenwelt, wenn auch bei
Machiavelli ein Wiederaufleben des römischen Pessimismus hineinspielt.
Machiavelli hatte die Bosheit aber weder gutgeheißen noch wie Erasmus
bekämpft; er hatte sie als Naturphänomen einfach hingenommen. Seine

Entscheidung ist also nicht die eines christlichen Denkers, sondern sie ist unter
allgemeinen christlichen Voraussetzungen unchristlich, wenn auch nicht
antichristlich. Erasmus hingegen kannte nicht nur die Moral als besonderes
Problem; vielmehr war für ihn die christliche Moral und das Leben in Weisheit das

größte und im Grunde genommen das einzige Problem. Darum konnte er

940



als Christ das, was er für menschliche «Narrheit» hielt, nicht einfach hinnehmen,

wie er als Humanist mit Stultitia einen Kompromiß schloß. Machiavelli
anerkannte den Menschen, wie er war, und ließ den menschbchen Einrichtungen

trotz seiner pessimistischen Einsicht in das Wesen der Menschennatur
ihre Würde; gerade darin handelte er als Humanist. Erasmus wünschte den
Menschen zu verändern und sprach seinen Werken die Würde ab; insofern
handelte er antihumanistisch.

Wir sagten, der größte Humanist seines Zeitalters sei zugleich der Vater des

radikalen Antihumanismus der Neuzeit gewesen. In seiner Zwiespältigkeit
und Zweideutigkeit verwirklichte Erasmus zum ersten Male die Gestalt des

vielgeschmähten « InteUektueUen » ; er machte seine Problematik für alle Zeiten

sichtbar, indem er sie exemplarisch durchlebte und durchbtt.

Der Aufsatz wurde anläßlich der Eröffnung einer Erasmus-Ausstellung am 20. Juli 1966
in der Universitätsbibliothek Bonn in Verbindung mit dem Studium universale der Universität

Bonn vorgetragen. Die Analyse der «Laus stultitiae» ist nach dem Erasmus-Kapitel
meines Buches Wesen und Wandlung des Humanismus, Hildesheim 21966, in den Text verarbeitet.
Von kritischen Darstellungen erwähne ich nur diejenigen, die mich besonders angeregt
haben: Johan Huizinga: Erasmus von Rotterdam, Basel 4i95i; Werner Kaegi: Hütten und
Erasmus — Ihre Freundschaft und ihr Streit, in: Historische Vierteljahrsschrift XXII (1924^);
Rudolf Pfeiffer: Humanitas Erasmiana, Leipzig-Berlin 1931 (=Studien der Bibliothek Warburg

XXII); Karl August Meißinger: Erasmus von Rotterdam, Berlin 2i948; Karl Büchner:
Die Freundschaft zwischen Hütten und Erasmus, München 1948.

Dr. h. c. Oskar Reinhart (1885—1965)

LISBETH STÄHELIN

Am 16. September 1966 jährte sich der Todestag von Dr. h. c. Oskar Reinhart.
Der Name ruft die Erinnerung wach an eine hohe, Ehrfurcht gebietende
Gestalt, eine behutsame, fast leise Stimme, die jedoch in den Gremien der Kunst,
der Kunstpflege und Kunstwissenschaft ihr entscheidendes Gewicht besaß, an
eine Sammlung von Bildern, deren ausgesuchte Schönheit es unfaßlich
erscheinen läßt, daß ein einzelner Mensch sie zu entdecken und zu erwerben
vermochte.

Im Frühsommer des Jahres 1965 hatte Oskar Reinhart seinen achtzigsten
Geburtstag gefeiert, und wenn er damals auch schon so leidend war, daß alle
Festlichkeiten abgesagt werden mußten, so war es ihm doch vergönnt, aus

941


	Erasmus von Rotterdam oder von der Weisheit des Unparteiischen

