
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 9

Artikel: Homer in deutschen Versen : lösbare und unlösbare Probleme

Autor: Staiger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Homer in deutschen Versen

Lösbare und unlösbare Probleme

EMIL STAIGER

Über die Kunst des Übersetzens ist schon so viel GeheimnisvoUes und
Anspruchsvolles geredet worden, daß ich die Sache einmal so nüchtern und das

heißt zugleich so überprüfbar wie möghch darsteUen möchte — selbstverständhch,

ohne hier Kenntnis der griechischen Sprache vorauszusetzen.
Besinnen wir uns auf die Lage des Übersetzers und seiner Leserschaft. Der

Übersetzer schreibt für Leser, welche die fremde Sprache nicht kennen oder
doch nicht genügend beherrschen, um an der Lektüre Freude zu finden. Wer
nun die fremde Sprache nicht kennt, der steUt zuerst die begreifliche Frage:
Ist die Übersetzung richtig? So einfach diese Frage aber klingt, sie kann
Verschiedenes meinen. Man will zunächst einmal wissen, ob die Übersetzung
fehlerfrei sei. Viele Kritiker, zumal Philologen, also berufliche Kenner der
fremden Sprache, kommen nicht über diese Fragestellung hinaus und halten
dem Übersetzer triumphierend seine Fehler vor. Dieser wird die Kritik
beherzigen und die Fehler bei der ersten Gelegenheit, die sich bietet, tilgen.
Zugleich aber wundert er sich darüber, daß seine Leistung damit schon beurteilt

oder verurteilt sein soll. Meisterhafte Übersetzungen sind durch erstaunliche

Fehler entsteht. Ich nenne Luthers Bibel, die, ihrer deutlichen Mängel
ungeachtet, in der Geschichte der deutschen Sprache ein so folgenschweres
Ereignis darstellt wie kein anderes Buch. Ich nenne die Sophokleischen
Tragödien in Hölderhns Übertragung, die von grammatischen und oft sogar
lexikalischen Fehlern wimmelt, mit ihrem versteinernden Klang jedoch
«Antigone» und «König Ödipus» zu einer unvergleichhchen Gegenwart
heraufbeschwört. Und ich nenne Stefan Georges Dante, in dem sich Entgleisungen

finden, die zum allgemeinen Gespött geworden, aber die dem Vorbild
adäquate Majestät der Verse nicht auszulöschen imstande sind. Dagegen können

fehlerlose Übersetzungen jämmerlich sein und einen Dichter nicht nur
aUen Glanzes berauben, sondern sogar auf besonders empfindliche Weise
fälschen.

840



Fehler also sind zwar zu beklagen. Sie spielen aber nicht die Rolle, die man
ihnen meistens zuweist. Schon weil sie sich in der Regel leicht verbessern
lassen, kommen sie nicht als Maß, zum mindesten nicht als einziges Maß der

Würdigung in Betracht. Man hat auf einige Makel hingewiesen ; ob das Bild
dem Urbild ähnhch sei, steht noch dahin.

Was kann aber «richtig» sonst noch heißen? Oder, anders ausgedrückt:
Was kann hier «Ähnhchkeit» bedeuten? Das läßt sich allgemein nicht sagen.
Ich lege darum ein Beispiel vor, die ersten Verse der Odyssee. Sie lauten in
einer sogenannten wörtlichen Prosaübertragung, mit möglichster Wahrung
der Wortstellung:

Den Mann nenne mir Muse, den vielgewandten, der sehr viel

Umhergetrieben wurde, nachdem er Troias heilige Stadt zerstört hatte.

Vieler Menschen Städte jedoch sah er und ihre Denkart erfuhr er.

Auf dem Meer aber erlitt er viele Schmerzen in seinem Gemüt,
Da er sich mühte um sein Leben und die Heimkehr der Gefährten.
Aber auch so nicht rettete er die Gefährten, obwohl er sich bestrebte.

Denn durch ihre eigenen Freveltaten gingen sie zugrunde,
Die Toren, welche die Rinder des Sonnengottes Hyperion
Aßen. Derjedoch nahm ihnen den Tag der Heimkehr.
Davon, von irgendeinem Punkt aus, Göttin, Tochter des Zeus, erzähle auch uns.

Zu dieser Version bemerke ich einstweilen nur, daß ich, abgesehen von einigen

unscheinbaren Partikeln — «doch», «wenigstens», «aber» — mit denen
die griechische Sprache verschwenderisch umgeht, jedes Wort übertragen
habe, und zwar nach Autenrieth-Kaegis «Schulwörterbuch zu den homerischen

Gedichten» und dem Homer-Kommentar von Ameis-Hentze.
Selbstverständlich habe ich auch kein einziges Wort hinzugefügt.

Nun schlagen wir die Übersetzung Rudolf Alexander Schröders auf, die

1911 erschienen ist. Unsere Verse lauten dort so:

Sag mir den Mann, 0 Muse, den vielverschlagnen, den Irrsal
Schlug, nachdem er die Burg der heiligen Troja zerbrochen.
Orter der Menschen sah er gar viel; und ihre Gedanken

Wüßt' er zftial und trug auf der Ferne der hohen Gewässer

Leid um sein eigenes Los und die Heimkehr seiner Gesellen.

Aber auch so vermocht' er's nicht, den Freunden zu helfen;
Denn sie selbst verderbeten sich durch eigene Torheit,
Narren, die, frevelnder Gier, des allüberstrahlenden Phoibos

Heilige Rinder verzehrten: drum starben sie ferne der Heimat.
Dies und anderes künd' auch uns mit Gunsten, 0 Göttin

841



Der Wohlklang läßt nichts zu wünschen übrig. Im einzelnen aber verwundern

wir uns. «Der sehr viel umgetrieben wurde» wird übersetzt «den Irrsal
schlug». Ein unvorbereiteter Leser meint, Odysseus sei wahnsinnig geworden.
«Die Burg zerbrochen» für «die Stadt zerstört» mag hingehen; Homer
gebraucht für «Stadt» hier nicht das gewöhnhche Wort, und «Burgen
zerbrechen» ist im älteren Deutsch noch eine geläufige Wendung. Schröder
gewinnt damit also eine gewisse Patina. «Örter der Menschen sah er
gar viel.» Das «gar» steht nicht im griechischen Text. «Ihre Gedanken
wüßt' er» dürfte ein wenig irreführend sein. «Er erfuhr ihre Denkart»
entspricht dem homerischen Ausdruck zweifeUos besser. «Auf der Ferne der
hohen Gewässer» ist eine poetische Zutat Schröders. Bei Homer ist weder
von der «Ferne» noch von den «hohen» die Rede. Es heißt ganz einfach
«auf dem Meer». Auch «Leid um sein Los» ist ungenau. Homer sagt: «Er
mühte sich um sein Leben.» Dann: nicht durch «Torheit», sondern durch
«Frevel» richten sich die Gefährten zugrunde. Daß sie «frevelnder Gier» die
Rinder des Sonnengottes verzehrten, ist wiederum eine Zutat des Übersetzers,
es sei denn, er habe den Frevel, den er in dem Vers, der vorangeht, durch
«Torheit» ersetzte, hier nachtragen wollen. Homer nennt auch die Rinder
nicht «heihg». Wir hören nur «sie aßen die Rinder». Statt «der jedoch
(nämhch der Sonnengott) nahm ihnen den Tag der Heimkehr» lesen wir in
der deutschen Übersetzung : « drum starben sie ferne der Heimat. » Und endlich

gar der letzte Vers. Er lautet in unserm Prosatext: «Davon, von irgendeinem

Punkt aus, Göttin, Tochter des Zeus, erzähle auch uns. » Bei Schröder:
«Dies und anderes künd' auch uns mit Gunsten, o Göttin!» «Und anderes»
ist bei Homer so wenig zu finden wie das seltsame «mit Gunsten». Dafür
fehlt bei Schröder die Tochter des Zeus und zumal «von irgendeinem Punkt
aus», was wichtig ist, weil es im voraus die Komposition der Odyssee
andeutet, die bekanntlich nicht mit der Zerstörung Troias, sondern mit dem
Aufenthalt des Odysseus bei der Nymphe Kalypso beginnt und die früheren
Ereignisse in der Erzählung vor dem Phäakenkönig nachträgt.

Dies alles kann man nicht «fehlerhaft» nennen. Schröder verwechselt
keine Wörter und konstruiert die Sätze richtig. Er scheut sich aber nicht, mit
dem Original willkürUch umzugehen. Warum? Weil der Hexameter, der
Verszwang, keine Treue gestattet? Davon wird noch zu reden sein. Oder weü er
seine eigene Vorstellung vom Poetischen hat, die sich mit der junonischen
Nüchternheit Homers nicht allzu gut verträgt? Das läßt sich wohl nicht ganz
bestreiten. Schröder war eine impetuose Persönhchkeit und ließ sich leicht
von seinem eigenen Schwung hinreißen. Sich einem andern zu unterwerfen,
lag eigentheh nicht in seiner Natur.

Doch ist es möghch, treuer zu sein und dennoch Hexameter zu schreiben?
Wir greifen zu dem alten Voß, der Übersetzung, die für die deutsche Klassik
so große Bedeutung gewonnen hat und später wegen einer gewissen biederen

842



Trockenheit oder idyllischen Behaglichkeit in Mißkredit geraten ist. Voß
übersetzt den Eingang so :

Sage mir, Muse, die Taten des vielgewanderten Mannes,
Welcher so weit geirrt nach der heiligen Troia Zerstörung,
Vieler Menschen Städte gesehen und Sitte gelernt hat,
Und auf dem Meer so viel unnennbare Leiden erduldet,
Seine Seele z% retten und seiner Freunde Zurückkunft.
Aber die Freunde rettet' er nicht, wie sehr er auch strebte;
Denn sie bereiteten selbst durch Missetat ihr Verderben:

Toren, welche die Rinder des hohen Sonnenbeherrschers

Schlachteten; siehe, der Gott nahm ihnen den Tag der Zurückkunft.
Sage hievon auch uns ein Weniges, Tochter Kronions.

Es läßt sich nicht leugnen, das ist texttreuer. «Der sehr viel umhergetrieben
wurde » wird nicht mißverständlich mit « den Irrsal schlug » übersetzt, sondern
mit «welcher so weit geirrt», was wohl als wörthch gelten darf. Das von
Schröder erfundene «auf der Ferne der hohen Gewässer» fehlt. Es heißt wie
im Griechischen «auf dem Meer». Odysseus trägt nicht mehr «Leid um sein

Los » ; er rettet, wie bei Homer, sein Leben, wofür Voß freilich, aus Gründen,
die noch zu erörtern sein werden, «Seele» sagt. Helios' Rinder sind nicht
mehr «heilig». Daß der Sonnengott den Gefährten den Tag der Heimkehr
nahm, wird gesagt. Im letzten Vers ist wenigstens das willkürUche «mit
Gunsten» vermieden.

Vom Ton der Verse und ihrem poetischen Rang sei vorerst nicht die Rede.

Dagegen getraue ich mich zu behaupten, daß auch Voß — es sei mit ahem

Respekt vermeldet — an Treue bei weitem noch nicht das Menschenmögüche
leistet. Im ersten Vers ist schon das «vielgewanderte» mindestens anfechtbar.
Das griechische Wort heißt «vielgewandt» und ist vermuthch auf den listigen
Geist des Helden zu beziehen. Schröder trifft mit seinem «vielverschlagenen»
die Meinung des Dichters eher. «Nach der heihgen Troia Zerstörung» — das

läßt vermissen, daß es Odysseus selber war, der die lang belagerte Stadt mit
dem troianischen Pferd bezwang. «Sitte gelernt» für «Denkart erfahren» ist
wiederum nicht genau — sofern Voß nicht eine andere Lesart, nämhch

«vomon» statt unseres «voon» vorlag. Von «unnennbaren» Leiden steht in
der vierten homerischen Zeile nichts. Im sechsten Vers fehlt das «auch so»,
auch so, wie sehr er sich mühte, nämlich. Das wird man indes verzeihlich
finden. Der «hohe Sonnenbeherrscher» für Hyperion Hehos mag angehn,
da Hyperion, ein Beiname des Sonnengottes, schon in der Antike gelegentüch
als « der darüber Hinwandelnde » aufgefaßt worden ist. Schmerzlich vermissen
wir indes im zehnten Vers den Hinweis auf die Komposition der Odyssee,
das unentbehrhche «von irgendeinem Punkt aus». Vielleicht liegt aber auch
ein Mißverständnis des griechischen Ausdrucks vor wie schon bei Schröder.

843



Schröder sagt «und anderes», Voß «ein Weniges», was beides erfunden oder
falsch ist.

Ich versuche, allen Erfordernissen in eigener Übertragung gerecht zu werden,

und schlage folgende deutsche Version vor :

Nenne mir, Muse, den Mann, den vielgewandten, der endlos

Weit geirrt, nachdem er zerstört die heilige Troia,
Vieler Menschen Städte gesehn und Gesinnung erfahren,

Auf dem Meer viel Leiden erduldet in seinem Gemute,
Um sein Leben bemüht und seiner Gefährten Zurückkunft.
Rettete aber auch so, voll Eifers, nicht die Gefährten.
Denn sie gingen zugrunde durch ihre eigenen Frevel,
Toren, welche die Rinder des Sonnengotts Hyperion
Aßen. Der raubte ihnen den Tag der Heimkehr. Beginne,
Wo es auch sei, Zeus' Tochter, davon auch uns zu erzählen.

Auch hier ist noch nicht ahes im reinen. Man kann sich fragen, ob im ersten
Vers das «endlos» für homerisches «sehr viel» nicht zu emphatisch sei.

Doch «sehr viel» kann man auf deutsch im Zusammenhang mit «irren»
nicht gut sagen. Im zweiten Vers fehlt bei Troia die Stadt, die aber entbehr-
üch sein dürfte. Jedermann weiß, daß Troia eine Stadt ist. Und bei der Tochter
des Zeus fehlt die Göttin, die sich nun freiUch, bei einer so erlauchten

Abstammung, wo nicht ganz, so doch genau zur Hälfte versteht: Sie könnte,
wenn die Mutter eine Sterbhche gewesen sein sollte, allenfalls eine
Halbgöttin sein. Im übrigen ist wohl alles in Ordnung, abgesehen von einigen
jener kleinen eingestreuten Partikel — «wenigstens», «aber», «doch» — mit
denen ich noch etwas freier umgegangen bin als im Prosatext.

Man glaube aber nun ja nicht, ich meine, damit über Voß triumphiert zu
haben. Es will etwas anderes heißen, eine Übersetzung von ungefähr
zwölftausend Versen in Angriff zu nehmen, etwas anderes, eine Präambel, die zehn
Verse umfaßt, zu einem Musterbeispiel zu präparieren. Wäre Voß so

vorgegangen, wie ich vorzugehen versuchte, er hätte es sicher nie zu einer
vollständigen Odyssee gebracht. Dazu kommt, daß die deutsche Sprache seit
zweihundert Jahren an Schmiegsamkeit und FüUe gewonnen hat. Voß mußte
sich eine Unzahl von Wendungen noch geduldig erkämpfen, die heute längst
Gemeingut geworden sind. Und schheßlich habe ich das, was man die dichterische

Quahtät nennt, überhaupt noch nicht in Anschlag gebracht. Ich gebe
ohne weiteres zu, daß mein Versuch, Homers « von irgendeinem Punkt aus »

wiederzugeben, zu einem Vers geführt hat, der nicht gerade durch Anmut
glänzt :

Beginne,
Wo es auch sei, Zeus' Tochter, davon auch uns zu erzählen.

844



Im übrigen aber bleibt die dichterische Qualität ein heikles Problem. Viele
Leser finden gewiß die «Ferne der hohen Gewässer» schöner als das homerische

«auf dem Meer», «Leid um sein Los» ergreifender als die schlichte
Mühe, sein Leben zu retten. Mancher möchte wohl wünschen, daß Homer
nicht zweimal «Gefährten» verwende. Schröder sagt denn auch das erste
Mal «Gesellen», das zweite Mal «Freunde». Er findet es wirkungsvoU, von
einem «allüberstrahlenden Phoibos» zu sprechen und zuletzt das beinah
höfische «mit Gunsten» hinzuzufügen. Und so verfährt er immer wieder.
Seine Übersetzung war nicht zuletzt deshalb so lange berühmt und behebt,
weil sie mit großer Sprachgewalt einem vor einem halben Jahrhundert
verbreiteten Kunstempfinden entgegenkam. Etwas von Jugendstil ist in ihr.
Es gärt und schwillt von Emotionen. Der Dichter, ein «Erfinder rollenden
Gesanges », erzählt in pathetischem Ton und wirft sich in die Brust. Das tut
Homer nun gerade nie, zum mindesten nicht auf diese Art und am wenigsten
in der Odyssee. So bringt denn Schröder seinen Ton nur mit den unbekümmerten

Abweichungen heraus, die wir angemerkt haben und die sich, wie
durch die Präambel, durch seinen ganzen deutschen Homer hinziehen.

Gleichgültig wie man solche Poesie beurteilt, sie ersetzt den deutschen
Homer nicht, den wir uns von einem Übersetzer versprechen, der zu
vollkommener Treue entschlossen und alle Bedürfnisse eines privaten Geschmacks
beiseitezuschieben bereit ist.

Und ich behaupte nun auf Grund einer immerhin ziemlich langen Erfahrung,

daß jener Grad von Wörtlichkeit, zu dem ich in der Präambel der
homerischen Odyssee gelangt bin, grundsätzlich immer erreichbar ist, sogar bei

schwierigeren Maßen, bei Distichen etwa oder asklepiadeischen, sapphischen
und alkäischen Strophen. ErforderUch sind zwei Eigenschaften: sprachhche
Wendigkeit und Geduld. Dann kann es nicht fehlen, daß sich zuletzt — um
häufige schlimme Probleme zu nennen — das langgesuchte zweisilbige Wort
mit dem Ton auf der letzten Silbe einstellt, dieser Satz auch ohne Sinnverlust
wesenthch kürzer gefaßt werden kann und dort ein Füllsel sich erübrigt. Mit
anderen Worten: Jede Übersetzung in Versen kann grundsätzhch ebenso

angemessen sein wie eine Übersetzung in Prosa, die keinen anderen Anspruch
erhebt als den, der unvollkommenen Kenntnis der fremden Sprache
aufzuhelfen. Wohlverstanden : ich rede von antiker Dichtung in deutscher Sprache.
Antike Dichtung ist nie gereimt. Daß sich eine gereimte — italienische oder
französische — Dichtung in deutschen Reimen mit demselben Grad von
Wörtlichkeit übertragen lasse, möchte ich bezweifeln. Ein Dichter wie Rük-
kert, dem sämtliche Reime der deutschen Sprache geläufig waren, hat freilich
auch in dieser Kunst sehr viel geleistet, was man früher für menschenunmöglich

gehalten hätte. Seine Übersetzung der Ghaselen des Hafis bezeichnen
Kenner als ganz erstaunlich treu. Und wer nicht persisch kann, bewundert
sie als eigenartige, ein wenig exotisch anmutende Blüten der Lyrik der Mitte

845



des letzten Jahrhunderts — neben Platens, Daumers und Rückerts eigenen,
originalen Ghaselen. So wollen wir denn der Gnade, die über den
Übersetzern neuerer Dichtung waltet, keine Grenzen setzen und sind im übrigen
froh, als Übersetzer griechischer und lateinischer Texte den Wolfsgruben und
Fallen der Reime nicht ausgeliefert zu sein.

Doch wieder zurück zu unserem Beispiel. Wenn das Vertrauen in die

Leistungskraft des Übersetzers sich nun ein wenig befestigt haben sollte, so
muß ich es sogleich wieder erschüttern. Gewiß, in lexikalischer und grammatischer

Hinsicht stimmt nun alles. So gut wie nichts ist ausgelassen und gar
nichts ist hinzugefügt worden. Aber — so seltsam es klingen mag — von
Homer sind wir immer noch weit entfernt Prüfen wir die Verse noch einmal
unter einem andern Gesichtspunkt.

« Muse » — bei diesem Wort fällt einem Leser deutscher Sprache sogleich,
mit Spitteler zu reden, die «alte Allegorientante» ein; oder er denkt an jene
neun Gestalten, die auf Raffaels Parnaß um Apollon versammelt sind, feierliche,

begeisterte Frauen. Homer kennt aber meist nur eine Muse, und diese

wird mit besonderer Vorhebe angerufen, wenn es sich um Aufzählungen
handelt. Sie ist die Tochter des Zeus und der Mnemosyne, des Gedächtnisses
also, und hat als solche in der Tat zumal dem Gedächtnis zu Hilfe zu kommen,
in einer Zeit, in der die Schrift dem Dichter noch etwas ungewohnt und der
Umgang mit ihr noch schwierig war, ein überaus wesentliches Geschäft. Wir
verbinden also mit «Muse» eine falsche oder mindestens unangemessene
Vorstellung. Ebenso mit der «heihgen» Troia. «HeiUg» — der Begriff ist
bei uns durch die christUche Tradition bestimmt. Wir brauchen zwar nicht
gerade an den christUchen Heihgenschein zu denken, der nur das Haupt
umgibt, indes bei dem Heiligen oder Götthchen in der Antike noch der ganze
Leib von dem leuchtenden Nimbus umflossen war. Verhindern können wir
aber kaum, daß sich für unser Bewußtsein die schreckliche, ungeheure Macht,
an die der Grieche gedacht haben dürfte, mindert und aUes ein wenig ins
Bleiche, Geistige, Sittlich-Zarte hinüberspielt. «Leiden erduldet in seinem
Gemute»: Wir finden freilich in jedem Wörterbuch für den homerischen
Ausdruck unter anderem auch «Gemüt». Daneben aber: Leben, Bewußtsein,
Herz, Sinn, Geist, Freude, Zorn, Mut, Wille, Verlangen, Appetit, Wunsch,
Gedanke, Entschluß. Zu dieser ganzen Skala kommt es, weil das griechische
Wort im Grunde das Wallende, sich Bewegende, eine innere Aufwallung
bezeichnet. Was sich da regt in der Brust, was jedermann deutlich spürt, das

ist, und zwar so konkret wie nur irgend möglich, gemeint. Man wird es je
nach dem Zusammenhang bald so, bald so übersetzen müssen. Voß und
Schröder lassen es einfach aus. Ich habe «Gemüt» gewählt, obwohl ich mir
völhg darüber im klaren bin, daß das nun viel zu «gemütlich» khngt, daß

sozusagen ein Butzenscheibenlicht auf die homerische Zeile fällt. Was hätte
ich aber sonst wählen sollen? «Bewußtsein» und «Geist» wären viel zu

846



abstrakt, «Herz» und «Sinn» nicht minder klassisch-romantisch angehaucht
als «Gemüt». «Freude, Zorn, Schmerz, WiUe, Verlangen», das ginge hier
überhaupt nicht. «Mut», das Wort, das Schadewaldt in seiner Übertragung
wählt, empfiehlt sich eher, streift aber eine kriegerische Farbe nicht ganz ab.

So bheb es denn also bei «Gemüt».
«Um sein Leben bemüht»: Voß sagt «um seine Seele», Homer «psyché».

Psyche scheint ein vertrauter Begriff. Wir kennen die Psychologie und sind
es längst gewohnt, von der Psyche zu sprechen. Aber gerade «Seele» im
Sinne der Psychologie ist nicht gemeint, noch weniger «Seele», so wie uns
das Wort im reUgiösen Rahmen begegnet; und dieser bildet sich unvermeidlich,

wenn Voß vom Retten der Seele spricht. Ein unvorbereiteter Leser wird
meinen, Odysseus habe so etwas wie einen Seelenkampf zu bestehen gehabt.
Er wird an Faust, an Parzival, doch sicher an etwas Christliches denken. Und
damit geht er völUg fehl. Psyché heißt bei Homer der Lebensodem, als
Substanz gedacht, also die den ganzen Körper gleichsam durchwehende Lebenskraft.

Ich habe «Leben» dafür gesagt und damit zwar die falschen christhchen
Assoziationen vermieden, andrerseits aber auch das DingUch-SubstantieUe
eingebüßt, das immerhin in « Seele » noch mitschwingt.

Wir stehen erst im fünften Vers und bhcken bereits auf eine ungeheuerliche

Bilanz zurück, ungeheuerhch nicht nur deshalb, weil vier schwere
Unzukömmlichkeiten — oder wie wir das nennen woUen — auf fünf Verse einen
erschreckend hohen Prozentsatz bilden, sondern weil diese Unzukömmlichkeiten

mit aller Geduld, Gewalt und List nicht zu beheben sind. Ich habe im
Deutschen nun einmal kein Wort, das dem, was ich mit «Gemüt» zu
übersetzen versuchte, genau entspricht. Man wird ja doch kaum von mir erwarten,
daß ich sage: «Odysseus ertrug die Leiden in seiner Aufwallung» oder gar
«in seinem aufwallenden Etwas». Das hieße den Text nicht übersetzen,
sondern beinahe ihn kommentieren. Dennoch haken gerade an solchen SteUen

bewanderte Kritiker ein. Sie kennen ihr Wörterbuch, sie wissen Bescheid

darüber, daß dieses deutsche Wort sich nicht mit dem griechischen deckt und
jenes mindestens eine andere Aura besitzt, das wiU heißen, andere Vorstellungen

in uns auslöst. Um ein Beispiel aus einer Ihnen allen bekannten Sprache

zu wählen: Man tadelt den Übersetzer, weil er das französische «amour» im
Deutschen mit «Liebe» wiedergibt, und fragt ihn freundlich, ob er nicht
wisse, daß Liebe etwas ganz anderes sei. Er weiß es ebenso gut und bittet den

Kritiker um ein anderes Wort. Darauf antwortet der Gegner nicht, und er
hat seine guten Gründe zu schweigen. Sein Vorwurf läuft nämhch auf den

unwiderleghchen, allgemeinen hinaus, daß eine deutsche Übersetzung nicht
eben noch griechisch ist oder französisch. Jede Sprache teilt die Welt, die wir
Wirkhchkeit nennen, in ihrem Wortschatz anders auf und faßt wieder andere

Dinge zu einer Einheit zusammen. Deshalb müssen wir, sofern wir genau
sein wollen, so oft umschreiben, und deshalb bringen die Wörterbücher für

847



viele Wörter der fremden Sprache eine ganze Reihe deutscher. Etwas Gemeinsames

schwebt zwar zwischen ihnen, dem Auge des Geistes erkennbar. Sonst

gäbe es keine Verständigung. Dem Übersetzer hilft das aber wenig. Er braucht
ein einziges Wort, und dieses sollte ins Schwarze treffen. Ein selten beschie-
denes Glück Meist muß er zufrieden sein, wenn er die Scheibe trifft.

Und was, zumal bei dichterischen Texten, noch viel schwerer ins Gewicht
fällt : Die Wörter verschiedener Sprachen haben eine ganz andere Erinnerungssphäre.

Wenn ich nur «Nacht» oder «Sonne» sage, evoziere ich einen
Bereich und wecke ich eine Tradition, von der sich ein Grieche nichts träumen
läßt. Wie könnten wir bei «Nacht» Novahs und Eichendorff vergessen und
wie verhindern, daß uns bei «Sonne» die ganze Goethesche Lichtsymbohk
einfäUt? Der Rahmen, in dem ein Wort erscheint, wirkt zwar berichtigend;
denn er schheßt von vornherein manche Erinnerung aus. So lese ich etwa
« Geist » in einer literarischen Kritik nicht so wie in Hegels « Phänomenologie ».

Die Macht der Erinnerung aber ist groß und entzieht sich zuverlässiger
Führung. Zumal, wenn mir daran liegt, ein Wort mit hohem dichterischen
Reiz zu begaben, kann mir das nur gelingen, wenn ich seine Vergangenheit,
und das ist die deutsche Vergangenheit, aufrege. So wird die Übersetzung
umso deutscher, je dichterischer sie wird, sie mag dabei noch so «wörtlich»
sein.

Und damit bei weitem noch nicht genug! Ich habe mich bisher auf die
Probleme, die einzelne Wörter aufgeben, beschränkt. Wie steht es mit den

grammatischen Fragen? Im Griechischen gibt es neben dem Aktiv und Passiv
ein Drittes, das Medium mit einer oft schwer faßbaren Bedeutung. Das können
wir im Deutschen nur ungenau, mit Umschreibungen, wiedergeben. Ebenso
den Optativ, der neben dem Indikativ und dem Konjunktiv eine wichtige
Rolle spielt. Von den griechischen Tempora entsprechen die meisten den
deutschen nicht. Das sogenannte griechische Perfekt zum Beispiel hat einen
besonderen Sinn, in dem sich nach unsern Begriffen Perfektisches und
Präsentisches seltsam verbindet. Eine Vergangenheitsform, der Aorist, führt
seinen Namen mit Recht. Aóristos heißt nämlich: unbestimmt. Und eine

Bestimmung fällt denn auch, nach unsern grammatischen Fächern, schwer.
Nun gar die Probleme der Syntax, des Satzbaus Der Grieche fügt seine
Vorstellungen nach andern Gesetzen zusammen als wir. Ich will mich hier nicht
darüber verbreiten und führe nur einen Umstand an, der sich im
Sprachunterricht auswirkt. Der Lehrer, der von seinen Schülern eine dem Griechischen

möglichst nahe deutsche Übersetzung verlangt, verdirbt damit unfehlbar

ihr Deutsch. Sätze kommen zustande wie :

«Von den Bestrebungen aber muß er weiter zu den Erkenntnissen gehn,
damit er auch die Schönheit der Erkenntnisse schaue und, vielfältiges Schönes
schon im Auge habend, nicht mehr dem bei einem Einzelnen, indem er
knechtischer Weise die Schönheit eines Knäbleins oder irgendeines Mannes

848



oder einer einzelnen Bestrebung hebt, dienend sich schlecht und kleingeistig
zeige, sondern auf die hohe See des Schönen sich begebend und dort
umschauend viele schöne und herrüche Reden und Gedanken erzeuge in
ungemessenem Streben nach Weisheit, bis er, hierdurch gestärkt und vervoU-
kommnet, eine einzige solche Erkenntnis erblicke, welche auf ein Schönes

folgender Art geht. »

So heißt es in Schleiermachers Übersetzung von Piatons «Symposion».
Es ist genau, aber sicher nicht deutsch. Und so ist nichts gefährhcher für die

Ausbildung in der eigenen Sprache als die Schulung in einer fremden. Eine
fast unerträghche Spannung entsteht, und eben diese hat der Übersetzer
auszuhalten. Er muß sich in die griechische Sprache ganz vertiefen und zugleich
die deutsche voUkommen intakt bewahren. Denn der Leser verlangt ja
deutsche Prosa, deutsche Verse zu hören. SoUte er griechische erwartet haben,
so weiß er nicht, was er wiU. Er müßte bereit sein, Griechisch zu lernen. Und
wer Griechisch kann, bedarf der Hilfe des Übersetzers nicht.

Ich habe mich deshalb seinerzeit — in einer Zürcher Diskussion — gegen
Schadewaldts Ansicht ausgesprochen, der Übersetzer habe nicht das
Griechische ins Deutsche zu übertragen, sondern umgekehrt sein Deutsch dem
Griechischen anzunähern. Solche Übersetzungen mögen — so führte ich
damals aus — vieUeicht den Philologen interessieren. Er hat seine Lust daran,
in deutschen Texten die ihm wohlbekannten griechischen Vokabeln und
Satzfügungen wieder zu erkennen. Wer nichts von diesen Vokabeln und
Satzfügungen weiß, wird wenig damit anfangen können. Vor aUem wird er es

nie zu einer dichterischen Erfahrung bringen. Denn eine solche ist nur möglich

dank der Resonanz, die Worte und Satzfügungen aus der Dämmerung
ihrer Tradition gewinnen. Der Philologe hört aus dem von Schadewaldt

empfohlenen Deutsch die griechische Tradition heraus. Dem Leser, dem das

fremde Sprachgefüge verschlossen ist, bleibt sie stumm. Der Übersetzer aber
schreibt für diesen, nicht für Philologen.

So ungefähr argumentierte ich. Nun sehe ich freihch, daß damit die ganze
schwierige Frage nur von einer Seite beleuchtet wird. Wären nämlich sämtliche

Übersetzer meinem Rat gefolgt, so hätten ihre Werke die deutsche

Sprache niemals so bereichert, wie wir sie tatsächhch durch einige Übersetzer
bereichert finden. Ich komme wieder auf Voß zurück. Gehen wir vom Stand
der deutschen Sprache um 1780 aus, so werden wir zugeben müssen: Er hat
erstaunhch gräzisiert oder, mit Schadewaldt zu reden, sein Deutsch dem
Griechischen angenähert. Zusammengesetzte Wörter, wie er sie wagte, waren
damals nicht übüch, die sinnhche Dichte, die er damit erzielte, durchaus

ungewöhnhch. Das fäUt uns heute nicht mehr auf, weil Vossens Errungenschaften

von Goethe und Schiller dankbar übernommen und so Gemeinbesitz

der Menschen deutscher Sprache geworden sind. Man lese aber Schillers
Briefe an Charlotte von Lengefeld nach, in denen er sich mit der innigsten

849



Lust in Vossischen Neubildungen ergeht, und bilde sich danach einen Begriff
von den Gefühlen, die offene Leser angesichts der eben erst erschlossenen

Sprachlandschaft erfüllten.
Ähnliches heße sich von Herders Übertragungen nordischer Lieder oder

dann gar von August Wilhelm Schlegels deutschem Shakespeare sagen.
August Wilhelm Schlegel schreibt in seiner Übersetzung ein Deutsch, das in
der Wortbildung, vor allem aber in der Syntax vom Englischen so bestimmt
ist wie kein älteres deutsches Bühnenwerk. Und seltsam, seit sie vorliegt,
schreiben die deutschen Dramatiker anders, Schiller noch nicht, aber Kleist,
Grillparzer, Hebbel und insbesondere Otto Ludwig. Sie übernehmen nicht
allein, zu ihrem Gewinn, die wunderbare Elastizität von Shakespeares Sätzen,
die Schlegel so glücklich nachgeahmt hat, sondern auch — es wäre fast
komisch, hätten wir es nicht längst in unserm Sprachbewußtsein kanonisiert —
die Apokopierungen und Elisionen, zu denen Schlegel die größere Kapazität
des englischen Verses zwang. Doch sehen wir ab von dieser Manier, die nur
als Kuriosität erwähnt sei! Kein Zweifel also: Übersetzungen, die sich der

Sprache des Urtexts nähern, haben die Grenzen der Möglichkeiten des Deutschen

weiter hinausgerückt, was nie geschehen wäre, hätte der Übersetzer

von vornherein sich nur bemüht, dem FremdUng unsere heimischen Sitten

beizubringen. — Auf der andern Seite bleibt freilich das Schleiermachersche

Experiment und bleiben etwa Rudolf Borchardts allzu kühne, wie die Folge
lehrte, vermessenen Exerzitien in danteskem, pindarisierendem oder äschylei-
schem Deutsch. Sie haben sich nicht eingebürgert. Wir lassen sie gelten als

Proben einer fast unbegreiflichen Virtuosität und ehernen sprachlichen Energie.

Wir denken aber, wenn wir sie lesen, mehr an Borchardt als an Dante,
Pindar oder Aischylos. Und damit dürfte denn doch der Zweck des

Übersetzens nicht erreicht sein.

Hat aber der Übersetzer die Wahl, es so oder anders zu halten? Kaum!
Er wird verfahren, wie es ihm Lust und Freude bereitet, und das heißt
zugleich, verfahren, wie er muß. Bekennt er sich zur möglichst vollkommenen
Eindeutschung des fremden Werks, so wird er sagen: Der Übersetzer muß
zwar den fremden Text verstehen, so weit sich überhaupt ein Text in fremder
Sprache verstehen läßt; und wenn seine eigenen Kenntnisse nicht genügen,
so wird er den Beistand eines tüchtigen Philologen suchen. Im übrigen aber
beruht das ganze Heil einer Übersetzung darauf, daß ihr Schöpfer die eigene
Sprache beherrscht, daß er sich auskennt in dem Nimbus des Unausgesprochenen

und Fühlbaren, den beinah jeder Ausdruck mitbringt, daß er sich
auf die Kunst der unauffälligen Anspielung versteht, mit der die Geister der

Vergangenheit deutscher Worte aufgeweckt werden, daß er zu evozieren,
daß er die Phantasie zu erregen vermag — und all dies, ohne dem Original
gegenüber sich auch nur die allergeringste Freiheit in den beliebten
Verschönerungen herauszunehmen, und dennoch so dichterisch mächtig, als wäre er

850



gar nicht an eine Vorlage gebunden. Bei dem heutigen Stand der Sprache
sind solche Wünsche erfüllbar, grundsätzlich wenigstens. In der Praxis mag
sich auch der Begabteste, Geduldigste und Treuste hin und wieder mit einem
Schwindel behelfen. Denn die Anforderungen sind groß.

Aus der Werkstatt meines Übersetzens

Dargetan an der Anrufung des Eros in Sophokles' (.Antigone

WOLFGANG SCHADEWALDT

I.

Um gleich zu Beginn gleichsam mein übersetzerisches Glaubensbekenntnis
abzulegen, so darf ich es in etwa folgenden Sätzen zusammenfassen:

i. Das Übersetzen dichterischer Werke ist streng vom Dolmetschen zu
unterscheiden. Dieses dient dem praktischen Weltverkehr, der Verständigung über

Tages-Realitäten, Absichten und Zwecke. Das Übersetzen dichterischer oder
sonst hterarisch bedeutender Werke dient der Aneignung dieser Werke nach

Form, Gehalt und Geist, und somit der Bereicherung unseres Daseins durch die
Dokumente andersartigen menschlichen Daseins.

2. Auch innerhalb des hterarischen Übersetzens sind zwei Arten zu
unterscheiden, die ich die transponierende und die dokumentarische nenne. Die
transponierende Übersetzungsart ist bemüht, unter weitgehender Abstreifung der
nationalen und personalen Eigentümlichkeiten des Originals den fremden
Autor uns anzunähern, ihn zu (ver-deutschen>, ihn (ein-zudeutschen>. Dabei

pflegt man ihn entweder in uns geläufige Begriffe, gängige Vorstellungen und
gegebene Konventionen umzusetzen, oder ihn auf die bloße (story), die reine

Begebenheit zu reduzieren, oder auch wieder ihn in einer ziemlich willkürlichen

Weise zu bedichten.

851



3. Das dokumentarische Übersetzen ist demgegenüber vor aUem an der

Eigenart des fremden Autors interessiert. Es ist der weitgehendste Versuch,
diese uns bislang fremde Eigenart unserer Sprache, unserm Fühlen und Denken

nicht nur anzunähern, sondern anzueignen, um so jene übersetzerische
Verpflichtung zu erfüUen, unser eigenes Dasein durch andere Weisen menschlichen

Daseins zu erweitern und zu bereichern. —¦ Es hat vor allem da seinen

Ort, wo die Sprache noch nicht (redensartlich), sondern ursprünglich,
wesensunmittelbar, seinsträchtig, sachlich energisch, dichterisch faktisch ist und
das Wort die Sache nicht nur bezeichnet und bedeutet, sondern (packt) und
(hat). LedigUch in der Komödie, die weitgehend auf dem Redensarthchen

beruht, verlangt zumal der Witz, der unmittelbar einschlagen muß, ein mit
Vorsicht angewandtes Transponieren.

4. Der dokumentarischen Übersetzungsart geht es also nicht nur um die
bloße Begebenheit, es geht ihr um die Sprache als die Weise des Sagens, die

Aussage der Dichtung, in der unser Alltags-Gerede eine Art Sein gewinnt.
Diese Sprache, den Logos, sucht die Übersetzung in der fremden (Zunge)
wirklich zu vernehmen, um ihn dann in der eignen Zunge neu zu verwirklichen.
Dieser Logos, die Sprache, ist nicht ledighch der (Sinn> oder die (rationale
Bedeutung). Er ist die innerlich vielfach strukturierte Sinngestalt der Dichtung.
Und so wenig es möglich ist, die (Stimme) (phoné) des Dichters, das heißt
Klang, Farbe und gesamte äußere sinnhche Form des Originals in einer
andern Zunge nachzubilden — dieses muß notgedrungen, so schwer das

Opfer ist, geopfert werden —, so ist es doch weithin möglich, jene innere

Sinngestalt des Logos in unserer Sprache mit andern Mitteln neu erstehen

zu lassen.

5. Das Ziel det dokumentarischen Übersetzung ist demnach eine sprachliche
Form, die im Ringen mit dem Sprachdämon des Originals und nach dessen

Maßgabe im deutschen Wortlaut neu errichtet wird, gleichsam ein
(Griechisch) im Bereich der deutschen Zunge, eine Sprache, die in ihrer sinnlichen
Gestalt so deutsch wie mögUch ist, in der aber dabei doch die Sinnstruktur
des Griechischen transparent wird.

6. Wenn das dokumentarische Übersetzen, wie alles Übersetzen, notwendig
einen Verzicht einschüeßt, so ist dies, wie eben schon angedeutet, der
Verzicht auf die Wiedergabe des Klangs, der sinnhchen Qualität der Sprache des

Originals; diese ist schlechthin unübersetzbar. Doch bindet das dokumentarische

Übersetzen sich um so strenger an jene Neuverwirkhchung der inneren
Sinngestalt des Logos, und diese Bindung konkretisiert sich im besonderen
in drei Forderungen: Erstens der Forderung, das, was dasteht, vollständig zu
übersetzen, nichts hinzuzufügen und nichts wegzulassen. Zweitens der
Forderung, die ursprünglichen Bilder und Vorstellungen des Originals unverbogen
auch im Deutschen zu bewahren. Und drittens, die Abfolge dieser Vorstellungen,

das heißt Syntax und Wortfolge des griechischen Satzes soweit nur

852



irgend mögUch auch im Deutschen einzuhalten. Denn diese Syntax und Wortfolge

ist die Art, wie dem Dichter die Dinge der Welt in ihrem Nacheinander

vor das Auge kommen, wie die Welt sich ihm ordnet, sich ihm (darstellt). —
Was so entsteht, ist gewiß nicht ein genaues Konterfei, eine Fotografie des

Originals, sondern ein neues, zweites Wesen, das mit seinem Dasein ganz der

Sprache des Übersetzers, der Welt seines Fühlens und Denkens angehört,
dabei aber doch durch einen bedeutsamen, geheimen Rapport mit der

Struktur des Originals verbunden ist.
7. Im ganzen sucht sich das dokumentarische Übersetzen an die Wahrheit

des Worts des originalen Dichters zu halten, an jene Wahrheit, die in ihrer
Unmittelbarkeit uns «wie mit Fäusten schlägt» (Goethe). Sie hat ihren Raum
nicht im ästhetischen Bereich und ist schön aus ihrem Sein ohne alle

Verschönung, Glättung, Überhöhung; sie weist jeden Manierismus ebenso wie
jedes Pretiosentum von sich und vermeidet zumal jene bei Übersetzern üblich
gewordene pseudo-poetische Rhetorisierung, nach der man partout —¦ in
Übersetzungen — nicht (kommt) und (geht), sondern (naht) und (wandelt),
nicht (bleibt) und (wartet), sondern (weilt) und (harrt), nicht (befiehlt),
sondern (gebietet) oder (gebeut) und so weiter. All demgegenüber ist das

vielleicht nie ganz erreichbare Ziel des dokumentarischen Übersetzens, wie ich
es selbst bei der griechischen Dichtung anstrebe: die (.poetische Interlinear-
Versiom. Als eine Übersetzungsart, die (sich mit dem Original zu identifizieren
strebt>, hat ihr bereits Goethe in den (Noten und Abhandlungen zum Divan>
einen hohen Platz angewiesen. Und auch so feine Geister wie Rudolf Pannwitz

und Walter Benjamin haben sich in unserm Jahrhundert dazu bekannt.
Nicht als schulmäßige Verständnishilfe ist sie zu verstehen, sondern als

poetisch-schöpferisch in dem Sinne, daß in ihr die Bindung an die Sinngestalt
des Originals zu der wohltätig begrenzenden Norm und zum Maßstab wird,
wonach der Übersetzer die eigene Sprache gestaltet und so, wenn es glückt,
vielleicht — nach einem Worte von Novalis — zu so etwas wie einem (Dichter
des Dichters> werden mag.

IL

Wenn ich das allgemein Gesagte nun auch an einem konkreten Beispiel
erläutern soll, so sei das Dritte Chorlied aus der (Antigone) des Sophokles, die

Anrufung des Liebesgottes Eros, gewählt. Das Lied schildert an einer bedeutsamen

Stelle des Dramas die Macht des Liebesgottes, der auch der Gott
jegUchen Trachtens, Strebens und Verlangens ist und so zu einem Dämon
wird, der die Menschen tragisch ins Unheil führt.

1. Wir geben zunächst die Strophe griechisch, abgesetzt nach den syntaktischen

Gliedern mit einer genauen Interlinear-Version:

853



"Eqcoç, âvixœce fiâ%av,

Eros, unbesiegter im Streit,

"Eqcoç, ôç èv xrtj/iaai nînreiç,
Eros, der du über Güter herfällst,

ôç êv imlaxaïç naçeiaïç
der du auf zarten Wangen

vedviôoç êvvvxeveiç,
der Jungfrau übernachtest,

cpoixâç ô' vnsQnovxioç ev r' â-ygovô/ioiç avkaïç'
und du schweifst über das Meer und zu den auf dem Feld bewohnten Höfen

xal a ovr' â&avâxmv cpv^iiioç ovôslç
und dir ist weder von den Unsterblichen entrinnbar keiner

ov&' âfieQiœv aé y' âv&Qœncov ô ô' exœv fj,é/nrjvev.

noch von den Tageswesen dir, den Menschen, und der (dich) habende in Raserei ist.

Wie soll man ein solches Gebilde übersetzen? Doch wohl so, daß man dem
Wesen des Gebildes gerecht wird. Jenes Wesen hat einst für den Dichter die

Gestaltung bestimmt und sollte es also auch für den Übersetzer. Das
Grundlegende für alles Weitere: das Gedicht ist ein Hymnos, das heißt eine beschwörende

Anrufung des Gottes, ein Nennen und Sagen seines Wesens, wie dieses

sich in seinem Sein, der Bestheit, (areté>, und ferner in seinen Kräften und Fähigkeiten,

seinen (dynameisy, in den verschiedenen Bereichen der Welt und des

Lebens offenbart. Mit diesem (Nennen), dem (Nennen) seiner Kräfte und
Fähigkeiten, sucht in der alten urtümlichen magischen Welt der Adorant die

— heilsame wie gefährliche — Macht des Gottes zu seinem eigenen Heil zu
binden und zu entbinden. Bei Sophokles ist daraus bereits längst die höhere
geistige Magie geworden: eine Wesensschau des Gottes, Theoskopie>, die, als

eine Art vorphilosophischer Ontologie, das Wesen der Welt- und Lebensmacht

Liebe bildlich-denkerisch entfaltet. Dabei bewahrt aber auch diese

Theoskopie in ihrer Gestaltung noch durchaus die alten urtümlichen Formen
des magisch, kultisch, hieratisch beschwörenden Anrufs. Erstens : Die Nennung
des Namens des Gottes mit einem charakteristischen Attribut: Eros, unbesiegt

im Streit; sodann: die wiederholte Nennung des Namens mit einer Reihung
von Relativsätzen (dem sogenannten Relativstil), die die Macht des Gottes in

854



den verschiedenen Weltbereichen dartun : Eros, der du... der du... >. Schließlich

eine gedrungene Zusammenfassung des Wirkens des Gottes : Und wer
dich hat, der rast. > — Wie also soll man ein solches hymnisches Gebilde
wesensadäquat übersetzen?

2. Graf Christian Stolberg, der im achtzehnten Jahrhundert als ein wirklicher
Dichter (1787) eine der frühesten deutschen Übersetzungen des Sophokles
geschaffen hat, bedient sich einer ihm von Klopstock her nahehegenden
Horaz-Strophe — der sogenannten Dritten Asklepiadeischen — und gelangt
zur folgenden Form des sophokleischen Hymnus auf den Liebesgott:

Unbesiegter, der du, Eros, in blühender

Mädchen Wange verschanzt, lauschend im Grübchen liegst,
Zähmer aller Gewalten,

Herr des Meers und der Herdentrift
Dir vermag zu entfliehn nicht der Unsterblichen

Einer, dir zu entfliehn keiner der Sterblichen,
Deren Leben ein Tag nur

Ist; es wütet, den du ergreifst.

Hier erhält nicht nur durch die Anwendung der Horazischen Kurzstrophe
(von denen zwei eine Strophe des Sophokles bilden) der bei Sophokles in
freien lyrischen Jamben und einfachen aiolischen Maßen gehaltene
leidenschaftlich erfüllte Ton des Hymnus eine diesem durchaus fremde kunstmäßige
Glätte. Einschneidender ist die gegen das Original veränderte Reihenfolge
der Glieder und die dadurch bedingte tiefgreifende Veränderung der Akzente.
Bei Stolberg nichts von dem zweimaligen Anruf des Gottes: (Eros, unbesiegt im

Streit, Eros, der du. >. Statt des verbalen sinnhchen (Der du über Beute
herfällst) und (du schweifst übers Meer und zu den feldbewohnten Hürden) die
verkürzende nominale Abstraktion: (Zähmer aller Gewalten, Herr des Meeres

und der Herdentrift. > Statt dieser Verkürzungen aber auf der andern Seite eine

erstaunliche Ausmalung des nach vorn gestellten Satzes über die Macht des

Eros im erotischen Bereich; Sophokles ganz sachlich: (der du auf den weichen

Wangen der Jungfrau die Nacht verbringst^; Stolberg: (der... in blühender

Mädchenwange verschanzt, lauschend im Grübchen liegst.) Hier mag gewiß
das sophokleische (der du auf den weichen Wangen der Jungfrau
übernachtest (die Nacht verbringst)) ein für uns Moderne nicht ganz leicht
vollziehbarer Ausdruck für den auf den Wangen des schlafenden Mädchens
liegenden Liebreiz sein. Bei Stolberg aber hat sich der Liebesgott in der blühenden

Mädchenwange verschanzt — offenbar bereit zum Überfall —, lauschend,
das ist lauernd, liegt er in diesem seinem Hinterhalt im Grübchen. Summa

summarum : bei dem besonderen Interesse des Empfindsamkeits-Zeitalters für
Erotisches ist bei Stolberg der erotische Bereich auf Kosten jener andern

855



Bereiche überbetont und der hieratisch sachliche Ernst des Hymnos rokokohaft

zumal mit jenem Grübchen — ich wüßte nicht, daß griechische Frauen
und Mädchen der älteren Zeit Grübchen hätten und deswegen gepriesen
würden — in das Genre der Schäferpoesie verschoben.

Nun, das war Stolberg im Empfindsamkeitszeitalter des achtzehnten
Jahrhunderts! — Aber bis in die neueste Zeit hinein haben die Übersetzer eine

merkwürdige Scheu, die sachliche knappe Angabe des auf den weichen Wangen

des Mädchens nächtigenden Eros mit dem einfachen Ernst der Sachlichkeit

zu übersetzen, sondern sind bestrebt, auf verschiedene Weise die
VorsteUung — wohl weil es sich um Liebe und also etwas Hohes und Schönes
handelt — ins Gefälhge, Ansprechende, Blumige hinein zu verbiegen. Einige
Beispiele: Solger, 1808 : «Der nächthch der zarten Jungfrau/Holdselige Wangen
einnimmt.» Donner, 1839: «Der nachts auf schlummernder Jungfraun/
Zartblühenden Wangen webet.» Aber auch 1941: Weinstock: «Auf des
Mägdeleins Wange zart/Hältst du über die Nacht hin Wache.» Wörner, 1942:
«Der Nachtwache hält auf pflaumenweichen/Wangen des zarten Mägdleins.»
Staiger, 1944: «Der du lauerst nächtlich auf/den zarten Wangen der
Jungfrau*.» Oder auch Buschor, 1954: «Eros auf hebhchen Wangen der Braut/
Friedlicher Schläfer», wobei mit dem (FriedUchen Schläfer) etwas der Macht
des Liebreizes geradezu Widersprechendes hereinkommt.

Solche Beispiele von gewiß ernst gemeinten übersetzerischen Versuchen

vor Augen, bin ich in meinem eigenen Suchen und Bestreben nun allerdings
zu der Erfahrung geführt worden, daß bei solchem den Sophokles uns
nahebringenden Transponieren ins Sentimentalische, Gefühlvolle etwas nicht
stimmen kann und daß die herbe SachUchkeit des Sophokles doch wohl
tiefer dem Wesen einer Aussage über den Gott entspricht, und daß diese

herbe SachUchkeit, um des Wesens des Hymnos willen, selbst auf Kosten der

Fremdartigkeit der Vorstellungen gewahrt werden muß. Und so hat denn
auch Hölderlin gut und richtig übersetzt: «der. über zärtlicher"Wange bei
der Jungfrau übernachtest. » Und in neuerer Zeit Karl Reinhardt: «der du
auf sanfter Mädchenwange nächtigst » Und also kamen wir selber denn zu
der Fassung des Verses: «Eros, der du über Güter herfällst,/Der du auf den
zarten Wangen der Jungfrau übernachtest. »

3. Eine zweite Stelle: Der Anruf des Gottes am Anfang des Gedichtes.
«O Eros, Allsieger im Kampf» hat diesen Anruf einst (1839) Johann Jakob
Christian Donner übersetzt, und diese Übersetzung ist mit gewissen
geringfügigen Varianten bis auf unsere Tage fast kanonisch geworden. Weinstock

(1941): «Eros, du Allsieger im Streit.» Reinhardt (1949): «Eros, AUsieger

* Die (Nachtwache) stammt in den Übersetzungen aus einer heute überholten Deutung
des Wortes (ennycheueim, das richtig: (darauf nächtigen), (übernachten) heißt (so Ewald
Bruhn in seinem Kommentar).

856



im Kampf», und ähnUch andere. — Donner gehörte noch in jene Zeit, in der

man noch (im Versmaß der Urschrift) zu übersetzen suchte, und um des

genuinen Rhythmus willen durfte er seine Fassung: (O Eros, AUsieger im
Streit) als eine glückUche Lösung empfinden. Die Späteren, obschon sie jenes
Übersetzen in den Versmaßen der Urschrift aufgegeben haben, sind dabei

geblieben. Für uns, die wir die Aussage über den Gott als maßgeblich
empfinden, fällt schwer ins Gewicht, daß von (AUsieger) und überhaupt (Sieger)
bei Sophokles mit keinem Wort die Rede ist. (Eros, unbesiegt im Streit... >

sagt Sophokles. Und das ist nun einmal etwas anderes als das aufgebauschte
<AUsieger>. Etwas anderes aber auch als Sieger, da das genuine (unbesiegt) nicht
so sehr von der Überlegenheit des Gottes, sondern von der Machtlosigkeit des

von ihm Betroffenen her empfunden ist. Ein nur geringfügiger Unterschied?
Ein geringfügiger vielleicht, jedoch ein wesentlicher. Und dieser Unterschied
hat uns die Erfahrung eingebracht, daß man in einer hymnischen Aussage
über götthches Wesen lieber nicht um des Versmaßes willen irgend etwas an
den Vorstellungen ändern soll, was uns dann weiter dazu geführt hat, die
metrische Versgestaltung, als etwas ebenfalls schlechthin Unübersetzbares, im
Deutschen, unseren heutigen rhythmischen Forderungen entsprechend, frei
zu behandeln und jedenfalls niemals die Aussage auf dem Prokrustes-Bett des

Verses sei es zu strecken, sei es zu verstümmeln. Ein Beispiel, auf das nur
kurz hingewiesen sei, ist auch im zweiten Vers: (der du über Güter herfällst)
die transponierende Übersetzung bei Buschor oder Weinstock: (Räuber, der
kühn auf die Beute stürzt); (Eros, du beutgieriger Aar.)

4. Auch an einer dritten Stelle hat uns das in ihrer Art zu respektierende
Verfahren der früheren Übersetzer zu der Überzeugung geführt, daß das

Festhalten an der einfachen Wahrheit des Gesagten in der deutschen Wiedergabe

doch (besser) als jedes Transponieren ist.
Die Kette der Anrufungen, die die Macht des Gottes über Tiere im Meer

und auf dem Felde, über Menschen und Götter aussagt, endet mit dem

gedrungenen Kurzsatz, der, wörtlich übersetzt, lautet: (und wer dich, den Gott,
hat, der rast.) Hier scheint die tief urtümliche Vorstellung, daß man (den
Gott hat), daß man (es> hat, als einziger Hölderhn in seiner Bedeutung
empfunden zu haben: «Und es ist,/wers an sich hat/ nicht bei sich.» Die anderen
Übersetzer, alte wie neue, drehen das Verhältnis um und kommen auf die

mit geringen Varianten durchgehende Form: (Wen du ergreifst, der raset),
(Und ergriffen rast er>, (Es rast der Ergriffne.) Oder gar — gegen die genuine
Form — rein und allein vom Gott aus gesehen, Buschor (1954): «Du befällst
und entrückst.» —• AUes gewiß gut und ernst gemeinte Verdeutlichungen,
aber sie zerstören die für Sophokles noch lebendige urtümliche Vorstellung,
daß auch der personale Gott wieder ein (Es> ist, das man (hat) wie eine Krankheit

(die im griechischen auch wieder ein Gott sein kann). Resultat dieser
Umschau und Überlegung : das griechische ô ô' e%cov /j,s/j.7]vsv ist die bei wei-

857



tem stärkere Aussage. Und so ist auch im Deutschen all jenen Umsetzungen
gegenüber die in ihrer Einfachheit so kühne Form die bei weitem stärkere:
Und wer dich hat, der rast. >

5. Auch für die Wortstellung haben wir an Texten, wie dem vorliegenden,
unsere Erfahrungen gemacht, über die kurz so viel gesagt sei, daß die Wucht
der Aussage in der Übersetzung vom Bewahren einer im Deutschen
ungewöhnlichen, doch nicht unmöglichen Wortstellung abhängen kann. So am
Ende unserer Strophe: (Und du schweifst übers Meer und dir ist von den
Unsterblichen entrinnbar keiner/Noch von den Tageswesen dir der
Menschen.) Man spürt wohl selbst, wie das mit kühner Sperrung genau dem
Griechischen entsprechend hingestellte zweifache (Din die Gewalt des Gottes
leidenschafthch und stark hervorhebt. — Ähnlich wird in der Gegenstrophe
das Adjektiv (blutsverwandt) genau so wie im Griechischen nachgestellt:

(Du hast auch diesen Streit der Männer,
Blutsverwandter, aufgeregt. >

III.

Mit diesen Einzelheiten mag es genug sein. — Zum Ganzen des Hymnos
aber noch den Hinweis auf den strengen Parallelismus der Glieder, in dem
dieses hieratische Gebilde des Eros-Hymnos in Strophe wie Gegenstrophe
aufgebaut ist. In der Strophe :

Eros, unbesiegt —

und darauf die Aufzählung der verschiedenen Bereiche seines Wirkens :

Besitztümer, Frauenliebe, Tiere im Meere und auf dem Felde, die Götter wie
Menschen,

Und seine Wirkung: Raserei.

In der Gegenstrophe: Wie der Gott auch den rechten Mann zum Unrecht
hinreißt, wie er Streit zwischen Blutsverwandten aufregt, wie die Frauenliebe
als «Beisaß im Regiment der großen Satzungen» ins Staatsleben hineinwirkt
und zum Schluß, mit jenem (Eros, unbesiegt im Streit) vom Anfang
korrespondierend,

das unbezwingliche Spiel seiner Mutter, der

Göttin Aphrodita.

Die Übersetzung wird diese Strenge der Entsprechungen auch im Deutschen
einzuhalten haben, wenn das Gedicht nicht seinen hieratischen Ernst
einbüßen soll. Da ist nichts Weiches, Gefühlvolles, Ekphrastisches. Da ist nur

858



Seiendes, und dieses Seiende auch im deutschen Wortlaut spürbar zu machen,
muß das Ziel einer Übersetzung des Sophokles sein, die nicht Spiel ist.

Der Eros, dem Sophokles diesen Hymnos dichtete, ist kein Amor und hat
nichts mit Amouretten und Eroten zu tun. Auch ist hier keine romantische,
spekulative oder gar metaphysische Liebes-Verherrlichung. Der Eros, den

Sophokles anruft, ist der große Welt- und Lebensdämon und als solcher
ebenso beglückend wie gefährlich. Ein Großes, Herrliches, aber kein Spaß
ist in diesem hieratischen Aspekt die Liebe. Dieser Dämon, der in der
Gegensätzlichkeit seines Wirkens im Antigone-Drama seine große tragisch-gefährliche

Macht beweist: Eros ist es, den unser Hymnos mit der Härte eines

großen Ernstes nennt.

Eros, unbesiegt im Streit,
Eros, der du über Güter herfällst,
Der du auf den zarten Wangen
Der Jungfrau übernachtest,

Und du schweifst über das Meer und zu den Gehöften auf den Feldern,
Und keiner der Unsterblichen kann dir entrinnen,
Noch auch der Tageswesen keines dir, der Menschen.

Und wer dich hat, der rast.

Du reißt auch der Gerechten Sinn

Zum Unrecht hin, zu ihrem Schaden,

Du hast auch diesen Streit der Männer,
Blutsverwandter, aufgeregt,
Und es siegt hervorblitzend unter den Wimpern
Der Reiz des wohlgebetteten Weibs, der Beisaß
Im Regiment der großen Satzungen.
Denn unbezwinglich treibt darin ihr Spiel
Göttin Aphrodita.

859


	Homer in deutschen Versen : lösbare und unlösbare Probleme

