Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 9

Artikel: Homer in deutschen Versen : Idsbare und unlosbare Probleme
Autor: Staiger, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Homer in deutschen Versen

Lasbare und unlosbare Probleme

EMIL STAIGER

Uber die Kunst des Ubersetzens ist schon so viel Geheimnisvolles und An-
spruchsvolles geredet worden, daB ich die Sache einmal so niichtern und das
heiBBt zugleich so uberpriifbar wie moglich darstellen méchte — selbstver-
stindlich, ohne hier Kenntnis der griechischen Sprache vorauszusetzen.

Besinnen wir uns auf die Lage des Ubersetzers und seiner Leserschaft. Der
Ubersetzer schreibt fiir Leser, welche die fremde Sprache nicht kennen oder
doch nicht gentigend beherrschen, um an der Lektiire Freude zu finden. Wer
nun die fremde Sprache nicht kennt, der stellt zuerst die begreifliche Frage:
Ist die Ubersetzung richtig? So einfach diese Frage aber klingt, sie kann Ver-
schiedenes meinen. Man will zunichst einmal wissen, ob die Ubersetzung
tehlerfrei sei. Viele Kritiker, zumal Philologen, also berufliche Kenner der
fremden Sprache, kommen nicht iiber diese Fragestellung hinaus und halten
dem Ubersetzer triumphierend seine Fehler vor. Dieser wird die Kritik be-
herzigen und die Fehler bei der ersten Gelegenheit, die sich bietet, tilgen.
Zugleich aber wundert er sich dariiber, daB} seine Leistung damit schon beut-
teilt oder verurteilt sein soll. Meisterhafte Ubersetzungen sind durch erstaun-
liche Fehler entstellt. Ich nenne Luthers Bibel, die, ihrer deutlichen Mingel
ungeachtet, in der Geschichte der deutschen Sprache ein so folgenschweres
Ereignis darstellt wie kein anderes Buch. Ich nenne die Sophokleischen Tra-
godien in Holderlins Ubertragung, die von grammatischen und oft sogar
lexikalischen Fehlern wimmelt, mit ihrem versteinernden Klang jedoch
«Antigone» und «Koénig Odipus» zu einer unvergleichlichen Gegenwart
heraufbeschwort. Und ich nenne Stefan Georges Dante, in dem sich Entglei-
sungen finden, die zum allgemeinen Gespétt geworden, aber die dem Vorbild
addquate Majestit der Verse nicht auszuloschen imstande sind. Dagegen kon-
nen fehlerlose Ubersetzungen jimmerlich sein und einen Dichter nicht nur
allen Glanzes berauben, sondern sogar auf besonders empfindliche Weise
falschen.

840



Fehler also sind zwar zu beklagen. Sie spielen aber nicht die Rolle, die man
ibnen meistens zuweist. Schon weil sie sich in der Regel leicht verbessern
lassen, kommen sie nicht als MaB3, zum mindesten nicht als einziges Mal3 der
Wiirdigung in Betracht. Man hat auf einige Makel hingewiesen; ob das Bild
dem Urbild ahnlich sei, steht noch dahin.

Was kann aber «richtig» sonst noch heilen? Oder, anders ausgedriickt:
Was kann hier «Ahnlichkeit» bedeuten? Das 146t sich allgemein nicht sagen.
Ich lege darum ein Beispiel vor, die ersten Verse der Odyssee. Sie lauten in
einer sogenannten wortlichen Prosatibertragung, mit moglichster Wahrung
der Wortstellung:

Den Mann nenne mir Muse, den vielgewandten, der sebr viel

Unmbergetrieben wurde, nachdems er Troias heilige Stadt gerstirt hatte.

Vieler Menschen Stidte jedoch sab er und ibre Denfkart erfubr er.

Auf dem Meer aber erlitt er viele Schmerzen in seinem Gemiit,

Da er sich mibte um sein Leben und die Heimkehr der Gefibrten.

Aber auch so nicht rettete er die Gefdbrten, obwobl er sich bestrebte.

Denn durch ihre eigenen Freveltaten gingen sie gugrunde,

Die Toren, welche die Rinder des Sonnengottes Hyperion

Afen. Der jedoch nabm ibnen den Tag der Heimbkebr.

Davon, von irgendeinem Punkt ans, Gittin, Tochter des Zeus, ergible anch nns.

Zu dieser Version bemerke ich einstweilen nur, daf3 ich, abgesehen von eini-
gen unscheinbaren Partikeln — «doch», «wenigstens», «aber» — mit denen
die griechische Sprache verschwenderisch umgeht, jedes Wort iibertragen
habe, und zwar nach Autenrieth-Kaegis «Schulwo6rterbuch zu den homeri-
schen Gedichten» und dem Homer-Kommentar von Ameis-Hentze. Selbst-
verstindlich habe ich auch kein einziges Wort hinzugefiigt.

Nun schlagen wir die Ubersetzung Rudolf Alexander Schroders auf, die
1911 erschienen ist. Unsere Verse lauten dort so:

Sag mir den Mann, 0 Muse, den vielverschlagnen, den Irrsal
Schlug, nachdem er die Burg der heiligen Troja zerbrochen.
Orter der Menschen sab er gar viel; und ibre Gedanken

Wauft’ er zumal und trug anf der Ferne der hoben Gewdsser
Leid um sein eigenes Los und die Heimbkebr seiner Gesellen.
Aber auch so vermoch?’ er’s nicht, den Freunden 3u helfen;
Denn sie selbst verderbeten sich durch eigene Torbeit,

Narren, die, freveinder Gier, des alldiberstrablenden Phoibos
Heilige Rinder vergebrten: drum starben sie ferne der Heimat.
Dies und anderes kiind’ auch uns mit Gunsten, o Gittin!

841



Der Wohlklang 1iBt nichts zu wiinschen iibrig. Im einzelnen aber verwun-
dern wir uns. «Der sehr viel umgetrieben wurde» wird iibersetzt «den Irrsal
schlug ». Ein unvorbereiteter Leser meint, Odysseus sei wahnsinnig geworden.
«Die Burg zerbrochen» fiir «die Stadt zerstort» mag hingehen; Homer ge-
braucht fiir «Stadt» hier nicht das gewohnliche Wort, und «Burgen zer-
brechen» ist im ilteren Deutsch noch eine geliufige Wendung. Schroder
gewinnt damit also eine gewisse Patina. «Orter der Menschen sah er
gar viel.» Das «gar» steht nicht im griechischen Text. «Ihte Gedanken
wullt’ er» diirfte ein wenig irrefithrend sein. «Er erfuhr ihre Denkart» ent-
spricht dem homerischen Ausdruck zweifellos besser. «Auf der Ferne der
hohen Gewisser» ist eine poetische Zutat Schroders. Bei Homer ist weder
von der «Ferne» noch von den «hohen» die Rede. Es heiit ganz einfach
«auf dem Meer». Auch «Leid um sein Los» ist ungenau. Homer sagt: «Er
miihte sich um sein Leben.» Dann: nicht durch «Torheit», sondern durch
«Frevel» richten sich die Gefihrten zugrunde. DaB sie «frevelnder Gier» die
Rinder des Sonnengottes verzehrten, ist wiederum eine Zutat des Ubersetzers,
es sei denn, er habe den Frevel, den er in dem Vers, der vorangeht, durch
«Torheit» ersetzte, hier nachtragen wollen. Homer nennt auch die Rinder
nicht «heilig». Wir horen nur «sie aBen die Rinder». Statt «der jedoch
(ndmlich der Sonnengott) nahm ihnen den Tag der Heimkehr» lesen wir in
der deutschen Ubersetzung: «drum starben sie ferne der Heimat.» Und end-
lich gar der letzte Vers. Er lautet in unserm Prosatext: « Davon, von irgend-
einem Punkt aus, Gottin, Tochter des Zeus, erzihle auch uns. » Bei Schréder:
«Dies und anderes kiind’ auch uns mit Gunsten, o Goéttin!» «Und anderes»
ist bei Homer so wenig zu finden wie das seltsame «mit Gunsten». Dafiir
fehlt bei Schréder die Tochter des Zeus und zumal «von irgendeinem Punkt
aus», was wichtig ist, weil es im voraus die Komposition der Odyssee an-
deutet, die bekanntlich nicht mit der Zerstérung Troias, sondern mit dem
Aufenthalt des Odysseus bei der Nymphe Kalypso beginnt und die fritheren
Ereignisse in der Erzihlung vor dem Phiakenkonig nachtrigt.

Dies alles kann man nicht «fehlerhaft» nennen. Schréder verwechselt
keine Worter und konstruiert die Sitze richtig. Er scheut sich aber nicht, mit
dem Original willkiirlich umzugehen. Warum? Weil der Hexameter, der Vers-
zwang, keine Treue gestattet? Davon wird noch zu reden sein. Oder weil er
seine eigene Vorstellung vom Poetischen hat, die sich mit der junonischen
Niichternheit Homers nicht allzu gut vertrigt? Das 1Bt sich wohl nicht ganz
bestreiten. Schréder war eine impetuose Personlichkeit und lieB sich leicht
von seinem eigenen Schwung hinreien. Sich einem andern zu unterwerfen,
lag eigentlich nicht in seiner Natur.

Doch ist es méglich, treuer zu sein und dennoch Hexameter zu schreiben?
Wir greifen zu dem alten VoB, der Ubersetzung, die fiir die deutsche Klassik
so groBBe Bedeutung gewonnen hat und spiter wegen einer gewissen biederen

842



Trockenheit oder idyllischen Behaglichkeit in MiBlkredit geraten ist. Vof3
iibersetzt den Eingang so:

Sage mir, Muse, die Taten des vielgewanderten Mannes,

Welcher so weit geirrt nach der heiligen Troia Zerstirung,

Vieler Menschen Stidte gesehen und Sitte gelernt hat,

Und auf dem Meer so viel unnennbare Leiden erduldet,

Seine Seele 3u retten und seiner Freunde Zuriickkunft.

Aber die Freunde rettet’ er nicht, wie sebr er auch strebte;

Denn sie bereiteten selbst durch Missetat ibr VVerderben:

Toren, welche die Rinder des hoben Sonnenbeberrschers
Schlachteten; siehe, der Gott nabm ibnen den Tag der Zursickkunft.
Sage hievon auch uns ein Weniges, Tochter Kronions.

Es 146t sich nicht leugnen, das ist texttreuer. « Der sehr viel umhergetrieben
wurde » wird nicht miBverstandlich mit «den Irrsal schlug» iibersetzt, sondern
mit «welcher so weit geirrt», was wohl als wortlich gelten darf. Das von
Schroder erfundene «auf der Ferne der hohen Gewisser» fehlt. Es heilit wie
im Griechischen «auf dem Meer». Odysseus trigt nicht mehr «Leid um sein
Los»; er rettet, wie bei Homer, sein Leben, wofiir VoB freilich, aus Griinden,
die noch zu erdrtern sein werden, «Seele» sagt. Helios’ Rinder sind nicht
mehr «heilig». DaB der Somnengotr den Gefihrten den Tag der Heimkehr
nahm, wird gesagt. Im letzten Vers ist wenigstens das willkiirliche «mit
Gunsten» vermieden.

Vom Ton der Verse und ihrem poetischen Rang sei vorerst nicht die Rede.
Dagegen getraue ich mich zu behaupten, dall auch Vo8 — es sei mit allem
Respekt vermeldet — an Treue bei weitem noch nicht das Menschenmégliche
leistet. Im ersten Vers ist schon das «vielgewanderte » mindestens anfechtbar.
Das griechische Wort hei3t «vielgewandt» und ist vermutlich auf den listigen
Geist des Helden zu beziehen. Schroder trifft mit seinem «vielverschlagenen »
die Meinung des Dichters eher. «Nach der heiligen Troia Zerstrung» — das
148t vermissen, daBl es Odysseus selber war, der die lang belagerte Stadt mit
dem troianischen Pferd bezwang. «Sitte gelernt» fiir «Denkart erfahren» ist
wiederum nicht genau — sofern VoB nicht eine andere Lesart, nimlich
«vomon» statt unseres «voon» vorlag. Von «unnennbaren» Leiden steht in
der vierten homerischen Zeile nichts. Im sechsten Vers fehlt das «auch so»,
auch so, wie sehr er sich miihte, nimlich. Das wird man indes verzeihlich
finden. Der «hohe Sonnenbeherrscher» fiir Hyperion Helios mag angehn,
da Hyperion, ein Beiname des Sonnengottes, schon in der Antike gelegentlich
als «der dariiber Hinwandelnde » aufgefalt worden ist. Schmerzlich vermissen
wir indes im zehnten Vers den Hinweis auf die Komposition der Odyssee,
das unentbehrliche «von irgendeinem Punkt aus». Vielleicht liegt aber auch
ein MiBBverstindnis des griechischen Ausdrucks vor wie schon bei Schroder.

843



Schréder sagt «und anderes», Vo3 «ein Weniges », was beides erfunden oder
falsch ist.

Ich versuche, allen Erfordernissen in eigener Ubertragung gerecht zu wet-
den, und schlage folgende deutsche Version vor:

Nenne mir, Muse, den Mann, den vielgewandten, der endfos
Weit geirrt, nachdem er erstort die beilige Troia,

Vieler Menschen Stidte gesehn und Gesinnung erfabren,
Auf dem Meer viel Leiden erduldet in seinem Gemiite,
Um sein Leben bemiibt und seiner Gefibrien Zurdickkunft.
Rettete aber auch so, voll Eifers, nicht die Gefdbrten.
Denn sie gingen gugrunde durch ibre eigenen Frevel,

Toren, welche die Rinder des Sonnengotts Hyperion

Afen. Der raubte ibnen den Tag der Heimbkebr. Beginne,
Wo es anch sei, Zeus’ Tochter, davon anch uns 3u er3éhlen.

Auch hier ist noch nicht alles im reinen. Man kann sich fragen, ob im ersten
Vers das «endlos» fir homerisches «sehr viel» nicht zu emphatisch sei.
Doch «sehr viel» kann man auf deutsch im Zusammenhang mit «irren»
nicht gut sagen. Im zweiten Vers fehlt bei Troia die Stadt, die aber entbehr-
lich sein diirfte. Jedermann weiB, da3 Troia eine Stadt ist. Und bei der Tochter
des Zeus fehlt die Gottin, die sich nun freilich, bei einer so erlauchten Ab-
stammung, wo nicht ganz, so doch genau zur Hilfte versteht: Sie konnte,
wenn die Mutter eine Sterbliche gewesen sein sollte, allenfalls eine Halb-
gottin sein. Im ubrigen ist wohl alles in Ordnung, abgesehen von einigen
jener kleinen eingestreuten Partikel — «wenigstens », «aber», «doch» — mit
denen ich noch etwas freier umgegangen bin als im Prosatext.

Man glaube aber nun ja nicht, ich meine, damit iiber Vof3 triumphiert zu
haben. Es will etwas anderes heiBen, eine Ubersetzung von ungefihr zwolf-
tausend Versen in Angriff zu nehmen, etwas anderes, eine Priambel, die zehn
Verse umfaBt, zu einem Musterbeispiel zu priparieren. Wire VoB so vorge-
gangen, wie ich vorzugehen versuchte, er hitte es sicher nie zu einer voll-
stindigen Odyssee gebracht. Dazu kommt, da die deutsche Sprache seit
zweihundert Jahren an Schmiegsamkeit und Fille gewonnen hat. Vo8 muBte
sich eine Unzahl von Wendungen noch geduldig erkdmpfen, die heute lingst
Gemeingut geworden sind. Und schlieSlich habe ich das, was man die dichte-
rische Qualitit nennt, iberhaupt noch nicht in Anschlag gebracht. Ich gebe
ohne weiteres zu, dal mein Versuch, Homers «von irgendeinem Punkt aus»
wiederzugeben, zu einem Vers gefithrt hat, der nicht gerade durch Anmut
glinzt:

Beginne,

Wo es auch sei, Zeus’ Tochter, davon auch uns 3u ergiblen.

844



Im tibrigen aber bleibt die dichterische Qualitit ein heikles Problem. Viele
Leser finden gewill die «Ferne der hohen Gewisser» schoner als das home-
rische «auf dem Meer», «Leid um sein Los» ergreifender als die schlichte
Miihe, sein Leben zu retten. Mancher mochte wohl wiinschen, dafl Homer
nicht zweimal «Gefdhrten» verwende. Schroder sagt denn auch das erste
Mal «Gesellen», das zweite Mal «Freunde». Er findet es wirkungsvoll, von
einem «alliberstrahlenden Phoibos» zu sprechen und zuletzt das beinah
hofische «mit Gunsten» hinzuzufiigen. Und so verfihrt er immer wieder.
Seine Ubersetzung war nicht zuletzt deshalb so lange beriihmt und beliebt,
weil sie mit groBBer Sprachgewalt einem vor einem halben Jahrhundert ver-
breiteten Kunstempfinden entgegenkam. Etwas von Jugendstil ist in ihr.
Es girt und schwillt von Emotionen. Der Dichter, ein «Erfinder rollenden
Gesanges», erzihlt in pathetischem Ton und wirft sich in die Brust. Das tut
Homer nun gerade nie, zum mindesten nicht auf diese Art und am wenigsten
in der Odyssee. So bringt denn Schréder seinen Ton nur mit den unbekiim-
merten Abweichungen heraus, die wir angemerkt haben und die sich, wie
durch die Priambel, durch seinen ganzen deutschen Homer hinziehen.

Gleichgiltig wie man solche Poesie beurteilt, sie ersetzt den deutschen
Homer nicht, den wir uns von einem Ubersetzer versprechen, der zu voll-
kommener Treue entschlossen und alle Bedirfnisse eines privaten Geschmacks
beiseitezuschieben bereit ist.

Und ich behaupte nun auf Grund einer immerhin ziemlich langen Erfah-
rung, dal jener Grad von Wortlichkeit, zu dem ich in der Praambel der home-
rischen Odyssee gelangt bin, grundsitzlich immer erreichbar ist, sogar bei
schwierigeren MaBlen, bei Distichen etwa oder asklepiadeischen, sapphischen
und alkiischen Strophen. Erforderlich sind zwei Eigenschaften: sprachliche
Wendigkeit und Geduld. Dann kann es nicht fehlen, daB sich zuletzt — um
hiufige schlimme Probleme zu nennen — das langgesuchte zweisilbige Wort
mit dem Ton auf der letzten Silbe einstellt, dieser Satz auch ohne Sinnverlust
wesentlich kiirzer gefalit werden kann und dort ein Fiillsel sich eriibrigt. Mit
anderen Worten: Jede Ubersetzung in Versen kann grundsitzlich ebenso
angemessen sein wie eine Ubersetzung in Prosa, die keinen anderen Anspruch
erhebt als den, der unvollkommenen Kenntnis der fremden Sprache aufzu-
helfen. Wohlverstanden: ich rede von antiker Dichtung in deutscher Sprache.
Antike Dichtung ist nie gereimt. Dal} sich eine gereimte — italienische oder
franzosische — Dichtung in deutschen Reimen mit demselben Grad von
Wortlichkeit iibertragen lasse, mochte ich bezweifeln. Ein Dichter wie Riik-
kert, dem simtliche Reime der deutschen Sprache geliufig waren, hat freilich
auch in dieser Kunst sehr viel geleistet, was man frither fiir menschenunmég-
lich gehalten hitte. Seine Ubersetzung der Ghaselen des Hafis bezeichnen
Kenner als ganz erstaunlich treu. Und wer nicht persisch kann, bewundert
sie als eigenartige, ein wenig exotisch anmutende Bliiten der Lyrik der Mitte

845



des letzten Jahrhunderts — neben Platens, Daumers und Riickerts eigenen,
originalen Ghaselen. So wollen wir denn der Gnade, die iiber den Uber-
setzern neuerer Dichtung waltet, keine Grenzen setzen und sind im ubrigen
froh, als Ubersetzer griechischer und lateinischer Texte den Wolfsgruben und
Fallen der Reime nicht ausgeliefert zu sein.

Doch wieder zuriick zu unserem Beispiel. Wenn das Vertrauen in die
Leistungskraft des Ubersetzers sich nun ein wenig befestigt haben sollte, so
mub ich es sogleich wieder erschiittern. Gewil3, in lexikalischer und gramma-
tischer Hinsicht stimmt nun alles. So gut wie nichts ist ausgelassen und gar
nichts ist hinzugefiigt worden. Aber — so seltsam es klingen mag — von
Homer sind wir immer noch weit entfernt! Priifen wir die Verse noch einmal
unter einem andern Gesichtspunkt.

«Muse» — bei diesem Wort fillt einem Leser deutscher Sprache sogleich,
mit Spitteler zu reden, die «alte Allegorientante» ein; oder er denkt an jene
neun Gestalten, die auf Raffaels ParnaBl um Apollon versammelt sind, feier-
liche, begeisterte Frauen. Homer kennt aber meist nur eine Muse, und diese
wird mit besonderer Vorliebe angerufen, wenn es sich um Aufzihlungen
handelt. Sie ist die Tochter des Zeus und der Mnemosyne, des Gedichtnisses
also, und hat als solche in der Tat zumal dem Gedichtnis zu Hilfe zu kommen,
in einer Zeit, in der die Schrift dem Dichter noch etwas ungewohnt und der
Umgang mit ihr noch schwierig war, ein iiberaus wesentliches Geschift. Wir
verbinden also mit «Muse» eine falsche oder mindestens unangemessene
Vorstellung. Ebenso mit der «heiligen» Troia. «Heilig» — der Begriff ist
bei uns durch die christliche Tradition bestimmt. Wir brauchen zwar nicht
gerade an den christlichen Heiligenschein zu denken, der nur das Haupt
umgibt, indes bei dem Heiligen oder Géttlichen in der Antike noch der ganze
Leib von dem leuchtenden Nimbus umflossen war. Verhindern kénnen wir
aber kaum, daB sich fiir unser BewuBtsein die schreckliche, ungeheure Macht,
an die der Grieche gedacht haben diirfte, mindert und alles ein wenig ins
Bleiche, Geistige, Sittlich-Zarte hiniiberspielt. «Leiden erduldet in seinem
Gemiite»: Wir finden freilich in jedem Worterbuch fiir den homerischen Aus-
druck unter anderem auch «Gemiit». Daneben aber: Leben, BewuBtsein,
Herz, Sinn, Geist, Freude, Zorn, Mut, Wille, Verlangen, Appetit, Wunsch,
Gedanke, EntschluB. Zu dieser ganzen Skala kommt es, weil das griechische
Wort im Grunde das Wallende, sich Bewegende, eine innere Aufwallung
bezeichnet. Was sich da regt in der Brust, was jedermann deutlich spiirt, das
ist, und zwar so konkret wie nur irgend moglich, gemeint. Man wird es je
nach dem Zusammenhang bald so, bald so ibersetzen miissen. Vo3 und
Schroder lassen es einfach aus. Ich habe «Gemiit» gewihlt, obwohl ich mir
vollig dariiber im klaren bin, dal das nun viel zu «gemiitlich» klingt, daf3
sozusagen ein Butzenscheibenlicht auf die homerische Zeile fillt. Was hitte
ich aber sonst wihlen sollen? «BewuBtsein» und «Geist» wiren viel zu

846



abstrakt, «Herz» und «Sinn» nicht minder klassisch-romantisch angehaucht
als «Gemiit». «Freude, Zorn, Schmerz, Wille, Vetrlangen», das ginge hier
iiberhaupt nicht. « Mut», das Wort, das Schadewaldt in seiner Ubertragung
wihlt, empfiehlt sich eher, streift aber eine kriegerische Farbe nicht ganz ab.
So blieb es denn also bei «Gemiit».

«Um sein Leben bemiitht»: Vof3 sagt «um seine Seele», Homer «psyché».
Psyche scheint ein vertrauter Begriff. Wir kennen die Psychologie und sind
es lingst gewohnt, von der Psyche zu sprechen. Aber gerade «Seele» im
Sinne der Psychologie ist nicht gemeint, noch weniger «Seele», so wie uns
das Wort im religiosen Rahmen begegnet; und dieser bildet sich unvermeid-
lich, wenn VoB vom Retten der Seele spricht. Ein unvorbereiteter Leser wird
meinen, Odysseus habe so etwas wie einen Seelenkampf zu bestehen gehabt.
Er wird an Faust, an Parzival, doch sicher an etwas Christliches denken. Und
damit geht er vollig fehl. Psyché heiBt bei Homer der Lebensodem, als Sub-
stanz gedacht, also die den ganzen Korper gleichsam durchwehende Lebens-
kraft. Ich habe «Leben» dafiir gesagt und damit zwar die falschen christlichen
Assoziationen vermieden, andrerseits aber auch das Dinglich-Substantielle
eingebiiit, das immerhin in «Seele» noch mitschwingt.

Wir stehen erst im fiinften Vers und blicken bereits auf eine ungeheuer-
liche Bilanz zuriick, ungeheuerlich nicht nur deshalb, weil vier schwere Un-
zukommlichkeiten — oder wie wir das nennen wollen — auf fiinf Verse einen
erschreckend hohen Prozentsatz bilden, sondern weil diese Unzukémmlich-
keiten mit aller Geduld, Gewalt und List nicht zu beheben sind. Ich habe im
Deutschen nun einmal kein Wort, das dem, was ich mit «Gemiit» zu iiber-
setzen versuchte, genau entspricht. Man wird ja doch kaum von mir erwarten,
daB ich sage: «Odysseus ertrug die Leiden in seiner Aufwallung» oder gar
«in seinem aufwallenden Etwas». Das hieBe den Text nicht uibersetzen, son-
dern beinahe ihn kommentieren. Dennoch haken gerade an solchen Stellen
bewanderte Kritiker ein. Sie kennen ihr Wérterbuch, sie wissen Bescheid
dariiber, daB dieses deutsche Wort sich nicht mit dem griechischen deckt und
jenes mindestens eine andere Aura besitzt, das will heilen, andere Vorstel-
lungen in uns auslést. Um ein Beispiel aus einer Thnen allen bekannten Sprache
zu wihlen: Man tadelt den Ubersetzer, weil er das franzosische «amour» im
Deutschen mit «Liebe» wiedergibt, und fragt ihn freundlich, ob er nicht
wisse, daB Liebe etwas ganz anderes sei. Er weill es ebenso gut und bittet den
Kritiker um ein anderes Wort. Darauf antwortet der Gegner nicht, und er
hat seine guten Griinde zu schweigen. Sein Vorwurf liuft nimlich auf den
unwiderleglichen, allgemeinen hinaus, daB eine deutsche Ubersetzung nicht
eben noch griechisch ist oder franzdsisch. Jede Sprache teilt die Welt, die wir
Wirklichkeit nennen, in ihrem Wortschatz anders auf und faBt wieder andere
Dinge zu einer Einheit zusammen. Deshalb miissen wir, sofern wir genau
sein wollen, so oft umschreiben, und deshalb bringen die Worterbiicher fiir

847



viele Worter der fremden Sprache eine ganze Reihe deutscher. Etwas Gemein-
sames schwebt zwar zwischen ihnen, dem Auge des Geistes erkennbar. Sonst
gibe es keine Verstindigung. Dem Ubersetzer hilft das aber wenig. Er braucht
ein einziges Wort, und dieses sollte ins Schwarze treffen. Fin selten beschie-
denes Gluck! Meist mul3 er zufrieden sein, wenn er die Scheibe trifft.

Und was, zumal bei dichterischen Texten, noch viel schwerer ins Gewicht
fallt: Die Worter verschiedener Sprachen haben eine ganz andere Erinnerungs-
sphire. Wenn ich nur «Nacht» oder «Sonne» sage, evoziere ich einen Be-
reich und wecke ich eine Tradition, von der sich ein Grieche nichts triumen
liB3t. Wie konnten wir bei «Nacht» Novalis und Eichendorff vergessen und
wie verhindern, dafl uns bei «Sonne» die ganze Goethesche Lichtsymbolik
einfillt? Der Rahmen, in dem ein Wort erscheint, wirkt zwar berichtigend;
denn er schlieBt von vornherein manche Erinnerung aus. So lese ich etwa
«Geist » in einer literarischen Kritik nicht so wie in Hegels « Phinomenologie ».
Die Macht der Erinnerung aber ist grof und entzieht sich zuverlissiger
Fihrung. Zumal, wenn mir daran liegt, ein Wort mit hohem dichterischen
Reiz zu begaben, kann mir das nur gelingen, wenn ich seine Vergangenheit,
und das ist die deutsche Vergangenheit, aufrege. So wird die Ubersetzung
umso deutscher, je dichterischer sie wird, sie mag dabei noch so «wortlich»
sein.

Und damit bei weitem noch nicht genug! Ich habe mich bisher auf die
Probleme, die einzelne Worter aufgeben, beschrinkt. Wie steht es mit den
grammatischen Fragen? Im Griechischen gibt es neben dem Aktiv und Passiv
ein Drittes, das Medium mit einer oft schwer faBbaren Bedeutung. Das kénnen
wir im Deutschen nur ungenau, mit Umschreibungen, wiedergeben. Ebenso
den Optativ, der neben dem Indikativ und dem Konjunktiv eine wichtige
Rolle spielt. Von den griechischen Tempora entsprechen die meisten den
deutschen nicht. Das sogenannte griechische Perfekt zum Beispiel hat einen
besonderen Sinn, in dem sich nach unsern Begriffen Perfektisches und Pri-
sentisches seltsam verbindet. Eine Vergangenheitsform, der Aorist, fuhrt
seinen Namen mit Recht. Adristos heilt nimlich: unbestimmt. Und eine
Bestimmung fillt denn auch, nach unsern grammatischen Fichern, schwer.
Nun gar die Probleme der Syntax, des Satzbaus! Der Grieche fugt seine Vor-
stellungen nach andern Gesetzen zusammen als wir. Ich will mich hier nicht
dariber verbreiten und fihre nur einen Umstand an, der sich im Sprach-
unterricht auswirkt. Der Lehrer, der von seinen Schiilern eine dem Griechi-
schen moglichst nahe deutsche Ubersetzung verlangt, verdirbt damit unfehl-
bar ihr Deutsch. Sitze kommen zustande wie:

«Von den Bestrebungen aber mul} er weiter zu den Erkenntnissen gehn,
damit er auch die Schoénheit der Erkenntnisse schaue und, vielfiltiges Schones
schon im Auge habend, nicht mehr dem bei einem Einzelnen, indem er
knechtischer Weise die Schonheit eines Knibleins oder irgendeines Mannes

848



oder einer einzelnen Bestrebung liebt, dienend sich schlecht und kleingeistig
zeige, sondern auf die hohe See des Schonen sich begebend und dort um-
schauend viele schéne und herrliche Reden und Gedanken erzeuge in unge-
messenem Streben nach Weisheit, bis er, hierdurch gestirkt und vervoll-
kommnet, eine einzige solche Erkenntnis erblicke, welche auf ein Schones
folgender Art geht.»

So heiBt es in Schleiermachers Ubersetzung von Platons «Symposion».
Es ist genau, aber sicher nicht deutsch. Und so ist nichts gefahrlicher fur die
Ausbildung in der eigenen Sprache als die Schulung in einer fremden. Eine
fast unertrigliche Spannung entsteht, und eben diese hat der Ubersetzer aus-
zuhalten. Er muB sich in die griechische Sprache ganz vertiefen und zugleich
die deutsche vollkommen intakt bewahren. Denn der Leser verlangt ja
deutsche Prosa, deutsche Verse zu horen. Sollte er griechische erwartet haben,
so weil} er nicht, was er will. Er miiBte bereit sein, Griechisch zu lernen. Und
wer Griechisch kann, bedarf der Hilfe des Ubersetzers nicht.

Ich habe mich deshalb seinerzeit — in einer Ziircher Diskussion — gegen
Schadewaldts Ansicht ausgesprochen, der Ubersetzer habe nicht das Grie-
chische ins Deutsche zu iibertragen, sondern umgekehst sein Deutsch dem
Griechischen anzunihern. Solche Ubersetzungen mogen — so fiihrte ich
damals aus — vielleicht den Philologen interessieren. Er hat seine Lust daran,
in deutschen Texten die ihm wohlbekannten griechischen Vokabeln und Satz-
figungen wieder zu erkennen. Wer nichts von diesen Vokabeln und Satz-
figungen weiBl, wird wenig damit anfangen kénnen. Vor allem wird er es
nie zu einer dichterischen Erfahrung bringen. Denn eine solche ist nur mog-
lich dank der Resonanz, die Worte und Satzfigungen aus der Dimmerung
ihrer Tradition gewinnen. Der Philologe hért aus dem von Schadewaldt
empfohlenen Deutsch die griechische Tradition heraus. Dem Leser, dem das
fremde Sprachgefiige verschlossen ist, bleibt sie stumm. Der Ubersetzer aber
schreibt fiir diesen, nicht fir Philologen.

So ungefihr argumentierte ich. Nun sehe ich freilich, dal damit die ganze
schwierige Frage nur von einer Seite beleuchtet wird. Wiren nimlich simt-
liche Ubersetzer meinem Rat gefolgt, so hitten ihre Werke die deutsche
Sprache niemals so bereichert, wie wir sie tatsichlich durch einige Ubersetzer
bereichert finden. Ich komme wieder auf VoB zuriick. Gehen wir vom Stand
der deutschen Sprache um 1780 aus, so werden wir zugeben miissen: Er hat
erstaunlich grizisiert oder, mit Schadewaldt zu reden, sein Deutsch dem
Griechischen angenihert. Zusammengesetzte Worter, wie er sie wagte, waren
damals nicht iiblich, die sinnliche Dichte, die er damit erzielte, durchaus
ungewohnlich. Das fillt uns heute nicht mehr auf, weil Vossens Errungen-
schaften von Goethe und Schiller dankbar iibernommen und so Gemein-
besitz der Menschen deutscher Sprache geworden sind. Man lese aber Schillers
Briefe an Charlotte von Lengefeld nach, in denen er sich mit der innigsten

849



Lust in Vossischen Neubildungen ergeht, und bilde sich danach einen Begriff
von den Gefiihlen, die offene Leser angesichts der eben erst erschlossenen
Sprachlandschaft erfiillten.

Ahnliches lieBe sich von Herders Ubertragungen nordischer Lieder oder
dann gar von August Wilhelm Schlegels deutschem Shakespeare sagen.
August Wilhelm Schlegel schreibt in seiner Ubersetzung ein Deutsch, das in
der Wortbildung, vor allem aber in der Syntax vom Englischen so bestimmt
ist wie kein ilteres deutsches Buhnenwerk. Und seltsam, seit sie vorliegt,
schreiben die deutschen Dramatiker anders, Schiller noch nicht, aber Kleist,
Grillparzer, Hebbel und insbesondere Otto Ludwig. Sie iibernehmen nicht
allein, zu ithrem Gewinn, die wunderbare Elastizitit von Shakespeares Sitzen,
die Schlegel so gliicklich nachgeahmt hat, sondern auch — es wire fast ko-
misch, hitten wir es nicht lingst in unserm Sprachbewul3tsein kanonisiert —
die Apokopierungen und Elisionen, zu denen Schlegel die groflere Kapazitit
des englischen Verses zwang. Doch sehen wir ab von dieser Manier, die nur
als Kuriositit erwihnt sei! Kein Zweifel also: Ubersetzungen, die sich der
Sprache des Urtexts nihern, haben die Grenzen der Moglichkeiten des Deut-
schen weiter hinausgeriickt, was nie geschehen wire, hitte der Ubersetzer
von vornherein sich nur bemiht, dem Fremdling unsere heimischen Sitten
beizubringen. — Auf der andern Seite bleibt freilich das Schleiermachersche
Experiment und bleiben etwa Rudolf Borchardts allzu kiihne, wie die Folge
lehrte, vermessenen Exerzitien in danteskem, pindarisierendem oder dschylei-
schem Deutsch. Sie haben sich nicht eingeburgert. Wir lassen sie gelten als
Proben einer fast unbegreiflichen Virtuositit und ehernen sprachlichen Ener-
gie. Wir denken aber, wenn wir sie lesen, mehr an Borchardt als an Dante,
Pindar oder Aischylos. Und damit diirfte denn doch der Zweck des Uber-
setzens nicht erreicht sein.

Hat aber der Ubersetzer die Wahl, es so oder anders zu halten? Kaum!
Er wird verfahren, wie es ihm Lust und Freude bereitet, und das heiBt zu-
gleich, vertahren, wie er muf3. Bekennt er sich zur moglichst vollkommenen
Eindeutschung des fremden Werks, so wird er sagen: Der Ubersetzer muf}
zwar den fremden Text verstehen, so weit sich tiberhaupt ein Text in fremder
Sprache verstehen ldBt; und wenn seine eigenen Kenntnisse nicht geniigen,
so wird er den Beistand eines tiichtigen Philologen suchen. Im iibrigen aber
beruht das ganze Heil einer Ubersetzung darauf, daB ihr Schépfer die eigene
Sprache beherrscht, daf3 er sich auskennt in dem Nimbus des Unausgespro-
chenen und Fihlbaren, den beinah jeder Ausdruck mitbringt, daBl er sich
auf die Kunst der unauffilligen Anspielung versteht, mit der die Geister der
Vergangenheit deutscher Worte aufgeweckt werden, dall er zu evozieren,
dal3 er die Phantasie zu erregen vermag — und all dies, ohne dem Original
gegeniiber sich auch nur die allergeringste Freiheit in den beliebten Verscho-
nerungen herauszunehmen, und dennoch so dichterisch michtig, als wire er

850



gar nicht an eine Vorlage gebunden. Bei dem heutigen Stand der Sprache
sind solche Wiinsche erfiillbar, grundsitzlich wenigstens. In der Praxis mag
sich auch der Begabteste, Geduldigste und Treuste hin und wieder mit einem
Schwindel behelfen. Denn die Anforderungen sind gro8.

Aus der Werkstatt meines Ubersetzens

Dargetan an der Anrufung des Eros in Sophokles’ < Antigone»

WOLFGANG SCHADEWALDT

Um gleich zu Beginn gleichsam mein tbersetzerisches Glaubensbekenntnis
abzulegen, so darf ich es in etwa folgenden Sitzen zusammenfassen:

1. Das Ubersetzen dichterischer Werke ist streng vom Do/metschen zu untet-
scheiden. Dieses dient dem praktischen Weltverkehr, der Verstindigung {iber
Tages-Realititen, Absichten und Zwecke. Das Ubersetzen dichterischer oder
sonst literarisch bedeutender Werke dient der Aneignung dieser Werke nach
Form, Gehalt und Geist, und somit der Bereicherung unseres Daseins durch die
Dokumente andersartigen menschlichen Daseins.

2. Auch innerhalb des literarischen Ubersetzens sind zwei Arten zu unter-
scheiden, die ich die transponierende und die dokumentarische nenne. Die trans-
ponierende Ubersetzungsart ist bemiiht, unter weitgehender Abstreifung der
nationalen und personalen Eigentiimlichkeiten des Originals den fremden
Autor uns angunihern, ihn zu (ver-deutscher, ihn <ein-zudeutschen>. Dabei
pflegt man ihn entweder in uns geliufige Begriffe, gingige Vorstellungen und
gegebene Konventionen umzusetzen, oder ihn auf die bloBe ¢story», die reine
Begebenheit zu reduzieren, oder auch wieder ihn in einer ziemlich willkiir-
lichen Weise zu bedichten.

851



3. Das dokumentarische Ubersetzen ist demgegeniiber vor allem an der
Eigenart des fremden Auntors interessiert. Es ist der weitgehendste Versuch,
diese uns bislang fremde Eigenart unserer Sprache, unserm Fiihlen und Den-
ken nicht nur anganihern, sondern angueignen, um so jene iibersetzerische Ver-
pflichtung zu erfillen, unser eigenes Dasein durch andere Weisen mensch-
lichen Daseins zu erweitern und zu bereichern. — Es hat vor allem da seinen
Ort, wo die Sprache noch nicht <redensartlich», sondern urspriinglich, we-
sensunmittelbar, seinstrichtig, sachlich energisch, dichterisch faktisch ist und
das Wort die Sache nicht nur bezeichnet und bedeutet, sondern <packt> und
<hat>. Lediglich in der Komdédie, die weitgehend auf dem Redensartlichen
beruht, verlangt zumal der Witz, der unmittelbar einschlagen mulB, ein mit
Vorsicht angewandtes Transponieren.

4. Der dokumentarischen Ubersetzungsart geht es also nicht nur um die
bloBe Begebenheit, es geht ihr um die Sprache als die Weise des Sagens, die
Aussage der Dichtung, in der unser Alltags-Gerede eine Art Sein gewinnt.
Diese Sprache, den ZLogos, sucht die Ubersetzung in der fremden <Zunge>
wirklich zu vernehmen, um ihn dann in der eignen Zunge neu zu verwirklichen.
Dieser Logos, die Sprache, ist nicht lediglich der «Sinn»> oder die <rationale
Bedeutung>. Er ist die innerlich vielfach strukturierte Sinngestalt der Dichtung.
Und so wenig es moglich ist, die «Stimme> (phoné) des Dichters, das heil3t
Klang, Farbe und gesamte duBere sinnliche Form des Originals in einer
andern Zunge nachzubilden — dieses mull notgedrungen, so schwer das
Opfer ist, geopfert werden —, so ist es doch weithin moglich, jene innere
Sinngestalt des Logos in unserer Sprache mit andern Mitteln neu erstehen
zu lassen.

5. Das Zze/ der dokumentarischen Ubersetzung ist demnach eine sprachliche
Form, die im Ringen mit dem Sprachdimon des Originals und nach dessen
MaBgabe im deutschen Wortlaut neu errichtet wird, gleichsam ein («Grie-
chisch> im Bereich der deutschen Zunge, eine Sprache, die in ihrer sinnlichen
Gestalt so deutsch wie moglich ist, in der aber dabei doch die Sinnstruktur
des Griechischen transparent wird.

6. Wenn das dokumentarische Ubersetzen, wie alles Ubersetzen, notwendig
einen Verzicht einschlieBt, so ist dies, wie eben schon angedeutet, der Ver-
zicht auf die Wiedergabe des Klangs, der sinnlichen Qualitit der Sprache des
Originals; diese ist schlechthin uniibersetzbar. Doch bindet das dokumenta-
rische Ubersetzen sich um so strenger an jene Neuverwirklichung der inneren
Sinngestalt des Logos, und diese Bindung konkretisiert sich im besonderen
in drei Forderungen: Erstens der Forderung, das, was dasteht, volistindig zu
iibersetzen, nichts hinzuzufiigen und nichts wegzulassen. Zweitens der For-
derung, die urspriinglichen Bilder und Vorstellungen des Originals unverbogen
auch im Deutschen zu bewahren. Und drittens, die .A#folge dieser Vorstellun-
gen, das heiBt Syntax und Wortfolge des griechischen Satzes soweit nur

852



irgend moglich auch im Deutschen einzuhalten. Denn diese Syntax und Wort-
folge ist die Art, wie dem Dichter die Dinge der Welt in ihrem Nacheinander
vor das Auge kommen, wie die Welt sich ihm ordnet, sich ihm «darstellt>. —
Was so entsteht, ist gewiBl nicht ein genaues Konterfei, eine Fotografie des
Originals, sondern ein neues, zweites Wesen, das mit seinem Dasein ganz der
Sprache des Ubersetzers, der Welt seines Fithlens und Denkens angehort,
dabei aber doch durch einen bedeutsamen, geheimen Rapport mit der
Struktur des Originals verbunden ist.

7. Im ganzen sucht sich das dokumentarische Ubersetzen an die Wahrbeit
des Worts des originalen Dichters zu halten, an jene Wahrheit, die in ihrer
Unmittelbarkeit uns «wie mit Fausten schligt» (Goethe). Sie hat ihren Raum
nicht im 4sthetischen Bereich und ist schén aus ihrem Sein ohne alle Vet-
schénung, Glittung, Uberhohung; sie weist jeden Manierismus ebenso wie
jedes Pretiosentum von sich und vermeidet zumal jene bei Ubetsetzern iiblich
gewordene pseudo-poetische Rhetorisierung, nach der man partout — in
Ubersetzungen — nicht <kommt> und «geht», sondern <naht> und «wandelt,
nicht <bleibt> und «wartet>, sondern «<weilt> und <harrt>, nicht <befiehlt>, son-
dern «gebietet> oder «gebeut> und so weiter. All demgegeniiber ist das viel-
leicht nie ganz erreichbare Ziel des dokumentarischen Ubersetzens, wie ich
es selbst bei der griechischen Dichtung anstrebe: die «<poetische Interlinear-
Version>. Als eine Ubersetzungsart, die <sich mit dem Original 3u identifigieren
strebtr, hat ihr bereits Goethe in den <Noten und Abhandlungen zum Divan>
einen hohen Platz angewiesen. Und auch so feine Geister wie Rudolf Pann-
witz und Walter Benjamin haben sich in unserm Jahrhundert dazu bekannt.
Nicht als schulmiBige Verstindnishilfe ist sie zu verstehen, sondern als
poetisch-schipferisch in dem Sinne, daB in ihr die Bindung an die Sinngestalt
des Originals zu der wohltitig begrenzenden Norm und zum MaBstab wird,
wonach der Ubersetzer die eigene Sprache gestaltet und so, wenn es gliickt,
vielleicht — nach einem Worte von Novalis — zu so etwas wie einem < Dichter
des Dichters> werden mag.

11,

Wenn ich das allgemein Gesagte nun auch an einem konkreten Beispiel er-
liutern soll, so sei das Dritte Chorlied aus der <Antigone> des Sophokles, die
Anrufung des Liebesgottes Eros, gewihlt. Das Lied schildert an einer bedeut-
samen Stelle des Dramas die Macht des Liebesgottes, der auch der Gott
jeglichen Trachtens, Strebens und Verlangens ist und so zu einem Dimon
wird, der die Menschen tragisch ins Unheil fihrt.

1. Wir geben zunichst die Strophe griechisch, abgesetzt nach den syntak-
tischen Gliedern mit einer genauen Interlinear-Version:

853



YEowg, avixate  udyav,
Eros, unbesiegter  im Streit,

*Eowg, 6¢ & xtiuaoct mintels,
Eros, der du  diber Giiter bherfillst,

0c  év palaxaic mapetais
der du anf  garten  Wangen

veavidos  Evvuyedelg,
der Jung frau sibernachtest,

poitds O Omepmovtios v T Ay povopoLS avAaic’
und du schweifst iiber das Meer und 3u den anf dem Feld bewobnten Hoifen
xai @@ o¥T adavaTwy pv&puog 0ddelc
und dir ist weder von den Unsterblichen entrinnbar feiner

ot aueplwy oty avdpdmwv: o6 & Eywv  péunver.
noch von den Tageswesen dir, den Menschen, und der (dich) habende in Raserei ist.

Wie soll man ein solches Gebilde iibersetzen? Doch wohl so, dall man dem
Wesen des Gebildes gerecht wird. Jenes Wesen hat einst fiir den Dichter die
Gestaltung bestimmt und sollte es also auch fiir den Ubersetzer. Das Grund-
legende fiir alles Weitere: das Gedicht ist ein Hymnos, das hei3t eine beschwo-
rende Anrufung des Gottes, ein Nennen und Sagen seines Wesens, wie dieses
sich in seinem Sein, der Bestheit, careté>, und ferner in seinen Krdften und Fibig-
keiten, seinen <dynameis>, in den verschiedenen Bereichen der Welt und des
Lebens offenbart. Mit diesem «Nennen>, dem <Nennen> seiner Krifte und
Fahigkeiten, sucht in der alten urtimlichen magischen Welt der Adorant die
— heilsame wie gefahrliche — Macht des Gottes zu seinem eigenen Heil zu
binden und zu entbinden. Bei Sophokles ist daraus bereits lingst die hohere
geistige Magie geworden: eine Wesensschau des Gottes, «7heoskopier, die, als
cine Art vorphilosophischer Ontologie, das Wesen der Welt- und Lebens-
macht Liebe bildlich-denkerisch entfaltet. Dabei bewahrt aber auch diese
Theoskopie in ihrer Gestaltung noch durchaus die alten urtiimlichen Formen
des magisch, kultisch, hieratisch beschworenden Anrufs. Erstens: Die Nennung
des Namens des Gottes mit einem charakteristischen Attribut: Eros, unbesiegt
im Streit; sodann: die wiederholte Nennung des Namens mit einer Reihung
von Relativsitzen (dem sogenannten Relativstil), die die Macht des Gottes in

854



den verschiedenen Weltbereichen dartun: « Eros, der du . . . der du . . .»>. Schliel3-
lich eine gedrungene Zusammenfassung des Wirkens des Gottes: «Und wer
dich hat, der rast.» — Wie also soll man ein solches hymnisches Gebilde wesens-
adiquat ubersetzen?

2. Graf Christian Stolberg, der im achtzehnten Jahrhundert als ein wirklicher
Dichter (1787) eine der frithesten deutschen Ubersetzungen des Sophokles
geschaffen hat, bedient sich einer ihm von Klopstock her naheliegenden
Horaz-Strophe — der sogenannten Dritten Asklepiadeischen — und gelangt
zur folgenden Form des sophokleischen Hymnus auf den Liebesgott:

Unbesiegter, der du, Eros, in blibender
Mddchen Wange verschangt, lanschend im Griibchen liegst,
Zibmer aller Gewalten,
Herr des Meers und der Herdentrift !
Dir vermag u entfliehn nicht der Unsterblichen
Einer, dir zu entfliehn keiner der Sterblichen,
Deren Leben ein Tag nur
Ist; es wiitet, den du ergreifst.

Hier erhilt nicht nur durch die Anwendung der Horazischen Kurzstrophe
(von denen zwei eine Strophe des Sophokles bilden) der bei Sophokles in
freien lyrischen Jamben und einfachen aiolischen Maflen gehaltene leiden-
schaftlich erfiillte Ton des Hymnus eine diesem durchaus fremde kunstmiBige
Glitte. Einschneidender ist die gegen das Original verinderte Reihenfolge
der Glieder und die dadurch bedingte tiefgreifende Verinderung der Akzente.
Bei Stolberg nichts von dem gweimaligen Anraf des Gottes: < Eros, unbesiegt im
Streit, Eros, der du . . .». Statt des verbalen sinnlichen «Der du tiber Beute her-
fillst> und «du schweifst iibers Meer und zu den feldbewohnten Hiirden> die
verkiirzende nominale Abstraktion: «Zibmer aller Gewalten, Herr des Meeres
und der Herdentrift.> Statt dieser Verkiirzungen aber auf der andern Seite eine
erstaunliche Ausmalung des nach vorn gestellten Satzes iiber die Macht des
Eros im erotischen Bereich; Sophokles ganz sachlich: «der du anf den weichen
Wangen der Jungfran die Nacht verbringst>; Stolberg: «der... in blihender
Midchenwange verschanzt, lauschend im Griibchen liegst.> Hier mag gewild
das sophokleische «der du auf den weichen Wangen der Jungfrau iiber-
nachtest (die Nacht verbringst)> ein fiir uns Moderne nicht ganz leicht voll-
zichbarer Ausdruck fiir den auf den Wangen des schlafenden Midchens lie-
genden Liebreiz sein. Bei Stolberg aber hat sich der Liebesgott in der blithen-
den Midchenwange verschanzt — offenbar bereit zum Uberfall —, lauschend,
das ist Jawernd, liegt er in diesem seinem Hinterhalt im Grsbchen. Summa
summarum: bei dem besonderen Interesse des Empfindsamkeits-Zeitalters fiir
Erotisches ist bei Stolberg der erotische Bereich auf Kosten jener andern

855



Bereiche tiberbetont und der hieratisch sachliche Ernst des Hymnos rokoko-
haft zumal mit jenem Gribchen — ich wiiite nicht, da3 griechische Frauen
und Midchen der ilteren Zeit Gritbchen hitten und deswegen gepriesen
wiirden — in das Genre der Schiferpoesie verschoben.

Nun, das war Stolberg im Empfindsamkeitszeitalter des achtzehnten Jaht-
hunderts! — Aber bis in die neueste Zeit hinein haben die Ubersetzer eine
merkwiirdige Scheu, die sachliche knappe Angabe des auf den weichen Wan-
gen des Midchens nichtigenden Eros mit dem einfachen Ernst der Sachlich-
keit zu iibersetzen, sondern sind bestrebt, auf verschiedene Weise die Vor-
stellung — wohl weil es sich um Liebe und also etwas Hohes und Schones
handelt — ins Gefillige, Ansprechende, Blumige hinein zu verbiegen. Einige
Beispiele: So/ger, 1808: «Der nichtlich der zarten Jungfrau/Holdselige Wangen
einnimmt.» Donner, 1839: «Der nachts auf schlummernder Jungfraun/
Zartblihenden Wangen webet.» Aber auch 1941: Weinstock: «Auf des Mig-
deleins Wange zart/Hiltst du tber die Nacht hin Wache.» Wirner, 1942:
«Der Nachtwache hilt auf pflaumenweichen/Wangen des zarten Migdleins. »
Staiger, 1944: «Der du lauerst nichtlich auf/den zarten Wangen der Jung-
frau*.» Oder auch Buschor, 1954: «Eros auf lieblichen Wangen der Braut/
Friedlicher Schlifer», wobei mit dem «Friedlichen Schlifer> etwas der Macht
des Liebreizes geradezu Widersprechendes hereinkommt.

Solche Beispiele von gewil3 ernst gemeinten iibersetzerischen Versuchen
vor Augen, bin ich in meinem eigenen Suchen und Bestreben nun allerdings
zu der Erfahrung gefithrt worden, daB bei solchem den Sophokles uns nahe-
bringenden Transponieren ins Sentimentalische, Gefiihlvolle etwas nicht
stimmen kann und daB die herbe Sachlichkeit des Sophokles doch wohl
tiefer dem Wesen einer Aussage iiber den Gott entspricht, und dal3 diese
herbe Sachlichkeit, um des Wesens des Hymnos willen, selbst auf Kosten der
Fremdartigkeit der Vorstellungen gewahrt werden muB. Und so hat denn
auch Hilderlin gut und richtig iibersetzt: «der ... iiber zirtlicher,Wange bei
der Jungfrau iibernachtest.» Und in neuerer Zeit Kar! Reinhardt: «der du. . .
auf sanfter Mddchenwange nichtigst!» Und also kamen wir selber denn zu
der Fassung des Verses: «Eros, der du iiber Giiter herfillst,/Der du auf den
zarten Wangen der Jungfrau iibernachtest. »

3. Eine zweite Stelle: Der Anruf des Gottes am Anfang des Gedichtes.
«O Eros, Allsieger im Kampf» hat diesen Anruf einst (1839) Johann Jakob
Christian Donner iibersetzt, und diese Ubersetzung ist mit gewissen gering-
fiigigen Varianten bis auf unsere Tage fast kanonisch geworden. Weinstock
(1941): «Eros, du Allsieger im Streit.» Reinbardt (1949): «Eros, Allsieger

* Die «Nachtwache) stammt in den Ubersetzungen aus einer heute iibetholten Deutung
des Wortes <ennycheneiny, das richtig: <darauf nichtigen», ciibernachten) heilit (so Ewald
Bruhn in seinem Kommentar).

856



im Kampf », und dhnlich andere. — Donner gehorte noch in jene Zeit, in der
man noch «im VersmaBl der Urschrift> zu iibersetzen suchte, und um des
genuinen Rhythmus willen durfte er seine Fassung: <O Eros, Allsieger im
Streit> als eine gliickliche Losung empfinden. Die Spiteren, obschon sie jenes
Ubersetzen in den VersmaBen der Urschrift aufgegeben haben, sind dabei
geblieben. Fiir uns, die wir die Aussage iiber den Gott als maBgeblich emp-
finden, fillt schwer ins Gewicht, dafl von <Allsieger> und tiberhaupt <Sieger>
bei Sophokles mit keinem Wort die Rede ist. <Eros, unbesiegt im Streit . . .>
sagt Sophokles. Und das ist nun einmal etwas anderes als das aufgebauschte
«Allsieger>. Etwas anderes aber auch als Sieger, da das genuine <unbesiegt> nicht
so sehr von der Uberlegenheit des Gottes, sondern von der Machtlosigkeit des
von ihm Betroffenen her empfunden ist. Ein nur geringfiigiger Unterschied?
Ein geringfiigiger vielleicht, jedoch ein wesentlicher. Und dieser Unterschied
hat uns die Erfahrung eingebracht, daB man in einer hymnischen Aussage
tber gottliches Wesen lieber nicht um des VersmalBles willen irgend etwas an
den Vorstellungen dndern soll, was uns dann weiter dazu gefithrt hat, die
metrische Versgestaltung, als etwas ebenfalls schlechthin Uniibersetzbares, im
Deutschen, unseren heutigen rhythmischen Forderungen entsprechend, frei
zu behandeln und jedenfalls niemals die Aussage auf dem Prokrustes-Bett des
Verses sei es zu strecken, sei es zu verstimmeln. Ein Beispiel, auf das nur
kurz hingewiesen sei, ist auch im zweiten Vers: «der du uber Giiter herfillst>
die transponierende Ubersetzung bei Buschor oder Weinstock: «Riuber, der
kithn auf die Beute stiirzt>; <Eros, du beutgieriger Aar.»

4. Auch an einer dritten Stelle hat uns das in ihrer Art zu respektierende-
Verfahren der fritheren Ubersetzer zu der Uberzeugung gefithrt, dafl das
Festhalten an der einfachen Wahrheit des Gesagten in der deutschen Wieder-
gabe doch <besser» als jedes Transponieren ist.

Die Kette der Anrufungen, die die Macht des Gottes iiber Tiere im Meet
und auf dem Felde, iiber Menschen und Gétter aussagt, endet mit dem ge-
drungenen Kurzsatz, der, wortlich tibersetzt, lautet: <und wer dich, den Gott,
hat, der rast.» Hier scheint die tief urtiimliche Vorstellung, dal man «den
Gott hat>, dafl man <es» hat, als einziger Holderlin in seiner Bedeutung emp-
funden zu haben: «Und es ist,/wers an sich hat/ nicht bei sich.» Die anderen
Ubersetzer, alte wie neue, drehen das Verhiltnis um und kommen auf die
mit geringen Varianten durchgehende Form: «Wen du ergreifst, der raset»,
«Und ergriffen rast er», <Es rast der Ergriffne.» Oder gar — gegen die genuine
Form — rein und allein vom Gott aus gesehen, Buschor (1954): «Du befillst
und entriickst.» — Alles gewi gut und ernst gemeinte Verdeutlichungen,
aber sie zerstoren die fiir Sophokles noch lebendige urtiimliche Vorstellung,
daB auch der personale Gott wieder ein «Es> ist, das man <hat> wie eine Krank-
heit (die im griechischen auch wieder ein Gott sein kann). Resultat dieser
Umschau und Uberlegung: das griechische 6 8' &ywv péunrey ist die bei wei-

857



tem stirkere Aussage. Und so ist auch im Deutschen all jenen Umsetzungen
gegeniiber die in ihrer Einfachheit so kithne Form die bei weitem stirkere:
«Und wer dich hat, der rast.»

5. Auch fiir die Wortstellung haben wir an Texten, wie dem vorliegenden,
unsere Erfahrungen gemacht, tiber die kurz so viel gesagt sei, dal3 die Wucht
der Aussage in der Ubersetzung vom Bewahren einer im Deutschen unge-
wohnlichen, doch nicht unméglichen Wortstellung abhingen kann. So am
Ende unserer Strophe: «Und du schweifst tibers Meer . .. und dir ist von den
Unsterblichen entrinnbar keiner/Noch von den Tageswesen dir der Men-
schen.» Man spiirt wohl selbst, wie das mit kithner Sperrung genau dem
Griechischen entsprechend hingestellte zweifache <« Dir» die Gewalt des Gottes
leidenschaftlich und stark hervorhebt. — Ahnlich wird in der Gegenstrophe
das Adjektiv <blutsverwandt> genau so wie im Griechischen nachgestellt:

¢<Du hast auch diesen Streit der Minner,
Blutsverwandter, aufgeregt.>

111,

Mit diesen Einzelheiten mag es genug sein. — Zum Ganzen des Hymnos
aber noch den Hinweis auf den strengen Parallelismus der Glieder, in dem
dieses hieratische Gebilde des Eros-Hymnos in Strophe wie Gegenstrophe
aufgebaut ist. In der Strophe:

Eros, unbesiegt —

und darauf die Aufzihlung der verschiedenen Bereiche seines Wirkens: Be-
sitztimer, Frauenliebe, Tiere im Meere und auf dem Felde, die Gotter wie
Menschen,

Und seine Wirkung: Raserei.

In der Gegenstrophe: Wie der Gott auch den rechten Mann zum Unrecht
hinreifit, wie er Streit zwischen Blutsverwandten aufregt, wie die Frauenliebe
als «BeisaBl im Regiment der groBen Satzungen» ins Staatsleben hineinwirkt
und zum SchluB3, mit jenem <Eros, unbesiegt im Streit> vom Anfang kor-
respondierend,

das nnbegwingliche Spiel seiner Mutter, der
Gittin Aphrodita.

Die Ubersetzung wird diese Strenge der Entsprechungen auch im Deutschen
einzuhalten haben, wenn das Gedicht nicht seinen hieratischen Ernst ein-
biilen soll. Da ist nichts Weiches, Gefithlvolles, Ekphrastisches. Da ist nur

858



Seiendes, und dieses Seiende auch im deutschen Wortlaut spiitbar zu machen,
muf} das Ziel einer Ubersetzung des Sophokles sein, die nicht Spiel ist.

Der Eros, dem Sophokles diesen Hymnos dichtete, ist kein Amor und hat
nichts mit Amouretten und Eroten zu tun. Auch ist hier keine romantische,
spekulative oder gar metaphysische Liebes-Verherrlichung. Der Pros, den
Sophokles anruft, ist der groBe Welt- und Lebensdimon und als solcher
ebenso begliickend wie gefihrlich. Ein GroBes, Herrliches, aber kein Spaf3
ist in diesem hieratischen Aspekt die Licbe. Dieser Damon, der in der Gegen-
sitzlichkeit seines Wirkens im Antigone-Drama seine groBe tragisch-gefdhr-
liche Macht beweist: Eros ist es, den unser Hymnos mit der Hirte eines
grofl3en Ernstes nennt.

Eros, unbesiegt im Streit,

Eros, der du diber Giiter herfdllst,

Der du anf den garten Wangen

Der Jung frau dibernachiest,

Und du schweifst diber das Meer und 3u den Gehiften auf den Feldern,
Und keiner der Unsterblichen kann dir entrinnen,

Noch anch der Tageswesen keines dir, der Menschen.

Und wer dich hat, der rast.

Du reif§t anch der Gerechten Sinn

Zum Unrecht hin, 3u ibrem Schaden,

Du hast anch diesen Streit der Ménner,
Blutsverwandter, anfgeregt,

Und es siegt hervorblitzend unter den Winpern
Der Reig des woblgebetteten Weibs, der Beisaff
Im Regiment der groffen Satzungen.

Denn unbezwinglich treibt darin ibr Spiel
Gittin Aphrodita.

859



	Homer in deutschen Versen : lösbare und unlösbare Probleme

