
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 9

Artikel: China, Russland und der Westen, als Problem der eurasischen
Geschichte

Autor: Erlenmeyer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


China, Rußland und der Westen, als Problem der

eurasischen Geschichte

HANS ERLENMEYER

Die den ganzen Erdball umfassende Weltpolitik ist heute, und wird in den
kommenden Jahren wohl immer mehr, sehr stark beeinflußt durch die
Entwicklungen in Ost-Asien und besonders in China. Durch das Hineinwachsen
Chinas in die Stellung einer Großmacht erhalten die Beziehungen der den
ostasiatischen Raum bewohnenden Völker zu den beiden herrschenden
Weltmächten, USA und Sowjetunion, eine entscheidende Bedeutung.

Neben dem offen zutage liegenden Konflikt zwischen China und den
USA — den die Führung der Vereinigten Staaten aus der Erkenntnis, welche

Entscheidungen für die nächsten zehn bis zwanzig Jahre getroffen werden
müssen, nicht zu mildern versucht — sind es in den letzten Monaten die

Spannungen zwischen China und der Sowjetunion, für die beide Seiten immer
unverhülltere und schärfere Formulierungen finden, welche die größte
Aufmerksamkeit der Weltöffentlichkeit beanspruchen. Man kann vermuten, daß
Rußland von den Gefahren eines China, das in naher Zukunft über eine
vollkommene militärische Ausrüstung verfügen wird, ähnliche Vorstellungen hat
wie die USA. Die Behauptung von Tschen-Yi im August dieses Jahres: «Die
Sowjetunion hoffe, daß die USA die Volksrepublik China durch eine Eskalation

des Vietnamkrieges vernichte», ist zusammenzuhalten mit der
Feststellung von Dean Rusk im März dieses Jahres, « daß aus dem Wissen um die
Risiken eines modernen Krieges und aus der gemeinsamen Sorge um die
Zukunft ein gewisser Parallelismus in der Chinapolitik Washingtons und
Moskaus bestehe, ohne daß sich daraus ein Komplott ergeben würde, wie
China es behauptet». Sicher ist jedenfalls, daß von diesen Spannungen wichtige

orientierende Einflüsse auf das politische Planen und Handeln sowohl
Rußlands als auch der USA ausgehen. Gesamthaft trifft für die heutige Situation

eine Charakterisierung Jaspers zu: «Alles Gegenwärtige erscheint wie
das vorbereitende Ringen um die Ausgangspunkte für den Endkampf um die

planetarische Ordnung. »

Der russisch-chinesische Konflikt und seine geschichtliche Bedeutung

Bemerkenswert ist, daß das Auftreten dieses Konfliktes innerhalb der durch
die Ideologien des Marxismus geprägten und, wie man glaubte, geeinten
kommunistischen Welt überraschend kam, und zwar, wie vermutet wird,

785



nicht nur für den Westen. Zu der Tagung in Moskau im Jahre 1957 wird von
E. Crankshaw, der dem Konflikt eine umfangreiche Studie gewidmet hat,
bemerkt, «daß keiner der Teilnehmer — die Russen und Chinesen
eingeschlossen — sich bewußt war, was wirklich innerhalb des Weltkommunismus
geschah und daß niemand die logische Konsequenz gewisser Gedanken
erkannte, die bereits damals in der sowjetischen und chinesischen Haltung
impliziert waren »l. Deutlich benannt und richtig dimensioniert wurde der
Konflikt erst 1963, als von chinesischer Seite in der < Roten Fahne > festgestellt
wurde, daß der Meinungsstreit zwischen Mao Tse-tung und Chruschtschow
nach der Kontroverse Lenins mit Kautsky und Bernstein und jener von Stalin
mit Trotzki und Bucharin die dritte große Auseinandersetzung in der
Geschichte des Marxismus sei.

An der Ausweitung des Konflikts hat, wie man vermuten darf, entscheidenden

Anteil die Befragung der Zukunft, die insbesondere durch die heutige
Technik des Computers mögUch geworden ist. Nicht nur McNamara hat
erklärt, China werde voraussichtlich 1975 über Langstreckenbomber verfügen
und in der Folge versuchen, große Teile Asiens, Afrikas und Lateinamerikas
seiner Kontrolle zu unterwerfen. Auch Chruschtschow hat, wie berichtet
wird, französischen Besuchern gegenüber bereits 1955 im Zusammenhang
mit der Erörterung der Aufgaben Rußlands in Sibirien, für die er zusätzlich

100 Millionen Russen benötige, auf das Problem hingewiesen, das darin
besteht, «daß es in dreißig Jahren 1 Milliarde Chinesen geben wird und daß

Rußland und China 5000—-6000 km gemeinsame Grenze haben».
Wenn mit diesen Hinweisen einige vordergründige Aspekte dieses

Konfliktes angetönt wurden, so ist es trotzdem angezeigt zu versuchen, die tieferen
Wurzeln dieses Nichtverstehens, das leicht zur größten bewaffneten
Auseinandersetzung führen kann, zu erfassen und damit die Möglichkeiten eines

Verstehens und aber auch Wege zu einer Verminderung der Spannung zu
entdecken. Welchen Grad das Nichtverstehenwollen des Westens durch China
erreicht hat, belegt die im diesjährigen Sommer in Peking eingetretene Wendung

zum Radikalismus, die, auffallenderweise als Kulturrevolution bezeichnet,

in den Ausschreitungen der Jugendorganisation der «Roten Garde» zu
erkennen ist. Mit dieser Revolution wird der frühere Versuch, die geschichtliche

Vergangenheit Chinas zu achten und den europäischen Einflüssen durch
eine Hinwendung zur chinesischen Folklore zu begegnen, radikal verlassen,
und es wird die «völlige Vernichtung der alten Ideen, der alten Kultur, alter
Bräuche und Gewohnheiten» angestrebt. Und auf weit darüber hinaus
liegende Ziele verweisen jüngste Erklärungen der «Roten Garde», nach denen

beabsichtigt ist, die Kulturrevolution über die Grenze Chinas hinauszutragen:
«Macht aller Welt ernsthaft klar, daß wir nicht nur in China den revolutionären

Sturm entfachen, sondern ihn über die ganze Erde brausen lassen

werden. »

786



Für die Erfassung dieser Vorgänge ist es wichtig zu erkennen, daß — nach
solchen Angaben — durch diese Revolution mit bisher unbekannten Anstrengungen

versucht wird, aus der Geschichte herauszutreten. Auf die Möglichkeit

einer solchen Krise, in welcher der Mensch dazu geführt werden könnte,
die Geschichte «in der erst erwächst, was der Mensch eigentlich ist» zu
verlassen, hat Karl Jaspers mehrere Male hingewiesen und damit Rang und
Bedeutung solcher Spannungen gekennzeichnet: «Die Geschichte ist die große
Frage, die noch unentschieden ist,» und es bleibt offen, ob diese von uns als

Geschichte empfundene Zeit nicht nur «ein bloßer Zwischenaugenblick ist
zwischen ungeschichtlichen Zuständen»2. Und auf die heutige geistige Situation

verweisend : «Wir leben in einer geistig unvergleichlich großartigen, weil
an allen Möglichkeiten und Gefahren reichen Situation, doch müßte sie,

würde ihr niemand genugtun können, zur armseligsten Zeit des versagenden
Menschen werden. » Aus der Einsicht in die Schwere der heute zu treffenden

Entscheidungen ist wohl auch das von einem den Frieden so hoch wertenden
Philosophen wie Jaspers in seinem letzten Buch (1966) formulierte
ungewöhnliche Verlangen zu verstehen, nach dem die Vereinigten Staaten die
chinesischen Atomproduktionsanlagen bombardieren, also China mit Krieg —
und was damit wohl unvermeidlich würde —, mit einem Atomkrieg überziehen
sollten3.

Anerkennt man diese Dimensionen des Konflikts, in dem um den Sinn des

Menschen gekämpft wird, so ist damit aber anderseits auch deutlich, wie
schwer es fällt, die gegenwärtige Krise in den politischen Beziehungen der

Kontinente, diesen Kampf um die Hochwertung der die Vergangenheit mit
der Gegenwart verbindenden Entwicklung, geistesgeschichtlich zu würdigen.
Um die Problematik deutlich werden zu lassen, ist darauf hinzuweisen, daß
auch im modernen Europa schon sehr früh eine die Geschichte verneinende
oder zumindest herabwürdigende Betrachtungsweise ausgebildet wurde, die
auch heute von größtem Einfluß auf das politische Handeln des Westens ist.
Bereits Dilthey erkannte in der Philosophie des 18. Jahrhunderts den Versuch,
das Leben aus einer allgemein gültigen abstrakten Theorie von der Menschennatur

zu verstehen und umzugestalten. Die modernen europäischen anthropologischen

Theorien verkünden: «Je weiter die Zeit fortschreitet, umso
deutlicher wird die echte Überlieferung der europäischen Geschichte in der
Vergangenheit verschwinden. und moralisch wie praktisch nicht mehr
vorbildlich sein.» Dem entspricht, daß man mit einer «Modellvorstellung vom
Menschen» arbeitet, wobei, wie Jaspers bemerkt, «unwillkürlich Voraussetzung

ist, man könnte pflegen, züchten, herstellen, eingreifen»4. Für die

Konflikte, in die solche Vorstellungen führen, sei ein Beispiel aus Indien
gegeben, formuliert von einem Vertreter der UNO, im Zusammenhang mit
einem Bericht der dortigen schweren landwirtschaftlichen Sorgen: «Dazu
kommen religiöse Vorurteile. Von den 200 Millionen Kühen sollten 80 Mil-

787



lionen, die weder Milch geben, noch als Zugtiere in Frage kommen,
geschlachtet werden, was nicht möglich ist, da die Kuh für den Inder heilig
ist. » Hier wird mit Recht auf die Unmöglichkeit einer «Vernichtung der alten
Ideen » verwiesen. — Dadurch, daß man sich in Afrika über solche Einsichten
hinwegsetzte und historische Bindungen mißachtete bei dem Versuch, durch
«Züchten und Eingreifen » dort Demokratien zu erzeugen, hat man, wie sich
heute auf Grund der Ergebnisse feststellen läßt, die dort vorhandenen
Kulturen überfordert. Anderseits belegt dieses Vorgehen in Afrika, daß eine

Absage an die Geschichte auch dem westlichen Denken und Planen vertraut
ist.

Gemeinsam ist solchen Betrachtungsweisen, daß sie versuchen, die
Zukunft ganz und nur aus dem Heute zu entwickeln, das heißt, wie Jaspers einmal
ausführt: «sie lenken das Augenmerk ganz auf die Gegenwart» und lassen

hierbei « die konkrete Geschichte in ihrem fernen Reichtum liegen ».

Berücksichtigt man diesen ahistorischen Aspekt, unter dem die westliche
Politik in weiten Bereichen der Erde versuchte, neue Ordnungen zu errichten,
so stellt sich die Frage, ob die heutigen Reaktionen Chinas und sein intensiver

Versuch, aus der Geschichte herauszutreten, nicht mit solchen Vorstellungen

in Zusammenhang stehen. Eine Frage, die von Interesse ist, da damit
anderseits die Bedeutung der Tradition für die russische Revolution berührt
wird. Die Bemerkungen in der Prawda, « daß eine wirkliche Kulturrevolution
auf dem Besten aus der Vergangenheit aufbaue, statt zu versuchen, die ganze
Vergangenheit zu zerstören» verdeutlicht den Gegensatz zur chinesischen

Kulturrevolution, die mit den Versuchen Trotzkis verglichen wird, die Lenin
als ein « nihilistisches Denken » bekämpft hat.

Die Angaben zeigen, daß das Verhältnis zur Geschichte überall einen
hohen Grad von Offenheit aufweist, belegen aber anderseits doch die

Einseitigkeit der Formulierung von A. Weber, daß die USA und auch Rußland
«beide gewissermaßen antihistorisch in die Zukunft weisende Figuren sind».

Aufrufe zu einer Verständigung der USA mit China

In dieser Situation ist es von größter Tragweite, daß in den USA selber schon

vor einiger Zeit Stimmen laut wurden, die den Versuchen, die Pohtik Chinas

nur aus dem Heute zu verstehen, entgegentraten und nach einer vollständig
anderen Interpretation der politischen Situation verlangen.

Es war Senator Fulbright, Vorsitzender des Auswärtigen Ausschusses des

Senats, der in seiner im März 1966 gehaltenen großen Senatsrede für «eine

unvoreingenommene Prüfung aller Aspekte der Politik Pekings » sich einsetzte
und um «Verständnis für China im Licht seiner historischen Erfahrungen»
warb und damit eine Alternative schaffen wollte zu der Ansicht jener Leute
in der Regierung von Präsident Johnson, «die mit kriegerischen Verwicklun-

788



gen Amerikas mit China innerhalb eines Jahres rechneten». Um dieses

Unglück zu verhindern — sagt er — gelte es, gewaltige Anstrengungen zu einem
besseren Verständnis Chinas zu unternehmen. Einige akademische

Chinaexperten gaben alsdann zu diesem Problem vor der außenpolitischen
Kommission des Senats interessante Hinweise, mit denen sie versuchten, das heutige
Verhalten Chinas aus seiner Geschichte zu verstehen.

Zweifellos ist mit dieser Konfrontation von geschichtlichem und
antigeschichtlichem Planen ein gewichtiger Aspekt des großen Konflikts sichtbar

geworden, aber jedermann in Amerika — und ebenso, ja vielleicht noch mehr,
in Europa — weiß, wie wenig bisher getan wurde, um auch nur die
geistesgeschichtlichen Voraussetzungen für solche, die ganze Erde umspannende
Ordnungen zu erarbeiten. In diesem Sinne wird im folgenden eine

«Anstrengung » unternommen, um zu versuchen, den russisch-chinesischen Konflikt

und die mit ihm zusammenhängenden Probleme in der Weltpolitik in
geistesgeschichtliche Zusammenhänge zu stellen, einmal um auf diese Weise
die heute diese Spannungen beherrschenden geistigen Kräfte bezeichnen zu
können und um aber auch Entwicklungsmöglichkeiten aufzuweisen, die allen
« ein Verbleiben in der Geschichte » erlauben.

Geistesgeschichtliche Grundlagen der russischen Revolution
und Gegensätze Zur chinesischen Entwicklung

Ausgehen wollen wir von einer geschichtsphilosophischen Betrachtungsweise
der durch Marx inaugurierten pohtischen Theorien, die von grundlegender
Bedeutung für das Verständnis der heutigen Situation ist. Bereits Jaspers hat

1931 die in der rehgiösen Tradition wurzelnden Vorstellungen erwähnt, für
deren zukünftige Entscheidungen «nur das Weltende zählt». Eingehend und
mit Ergebnissen, die für unsere Fragestellung von größter Bedeutung sind,
hat K. Lowith in seiner Studie «Weltgeschichte und Heilsgeschehen» mit
diesem Problem der Beeinflussung pohtischer Ordnungen durch die rehgiöse
Tradition sich auseinandergesetzt5. Die für unser Problem wichtigsten
Einsichten aus dieser Schrift seien hier kurz aufgeführt.

«Für die ersten Christen war die Geschichte dieser Welt an ihrem Ende
angelangt. Mit dem Auftreten Jesu Christi beginnt nicht eine neue Epoche
der Weltgeschichte, die man <christlich) nennen könnte, sondern der Anfang
eines Endes der Geschichte. » Unserem heutigen « Geschichtsbewußtsein, das

seiner Herkunft nach christhch ist, fehlt hingegen der Glaube, daß Christus
der Anfang eines Endes ist... Aber es hält an seinen Voraussetzungen und
Konsequenzen fest, nämlich an der Vergangenheit als Vorbereitung und an
der Zukunft als Erfüllung». Mit anderen Worten: «Die Welt nach Christus
hat sich die christliche Sicht auf ein Ziel und eine Erfüllung angeeignet und
zugleich den lebendigen Glauben an ein bevorstehendes Eschaton verabschiedet. »

789



Grundlegend für die Entwicklung einer neuen Geschichtsauffassung
waren, nachdem im Jahre iooo die eschatologische Erwartung, das Ende der

Welt, das Kommen des Reiches Gottes nicht erfolgte, die neuen und
überraschenden Erwartungen, die Joachim von Floris (1131—1202), der in der

strengen Zucht des Zisterzienser-Ordens aufgewachsen war, in den Jahren
1190—1195 verkündete. Nach seiner revolutionären Interpretation der
Heilsgeschichte, mit der die Geschichte wieder in die Sicht hinein genommen
wurde, vollzieht sich «die VoUendung nicht jenseits der geschichtUchen Zeit
am Ende der Welt, sondern in einer letzten geschichtlichen Epoche Diese

beginnt gerade jetzt (d. h. gegen Ende des 12. Jahrhunderts) und entwickelt
sich zur voUkommenen < Freiheit des Geistes > hin.

Von der damit postulierten Erwartung «eines neuen Zeitalters der Fülle»
konnte Joachim nicht voraussehen, daß « dieses sein religiöses Vorhaben
in den Händen anderer sich in das Gegenteil verkehren würde. Die innerhalb
der Grenzen eines eschatologischen Glaubens und im Hinblick aufein voUkom-
menes klösterhches Leben verkündete Umwälzung wurde fünf Jahrhunderte
später von einer philosophischen Priesterschaft aufgegriffen, die den Prozeß
der Säkularisation als eine <geistige) VerwirkUchung des Reiches Gottes auf
Erden deutete. Als ein Versuch zur VerwirkUchung konnten die fortschrittlichen

Denkformen von Lessing, Fichte, ScheUing und Hegel in die
positivistischen und materiahstischen von Comte und Marx verwandelt werden.
Das dritte Testament von Joachim erscheint als (dritte Internationale) wieder

». Lowith schUeßt die Schilderung dieser Entwicklung mit den Worten:

«Die QueUe dieser Versuche, die Geschichte durch Geschichte zu
verändern, ist die Erwartung daß ein letzter Kampf das Heilsgeschehen zu
einer weltgeschichtlichen ErfüUung und Vollendung führen werde» und
stellt weiter mit Recht fest : « Das christhche Geschichtsschema und vor allem

Joachims theologiegeschichtliche Konstruktion schufen ein geistiges Klima
und eine Sehweise, in der allein gewisse Geschichtsphüosophien mögüch
wurden Es gäbe weder eine amerikanische und französische, noch eine
russische Revolution, ohne die Idee des Fortschritts und es gäbe keine Idee
des weltUchen Fortschreitens zu einer Erfüllung, ohne den ursprünglichen
Glauben an ein Reich Gottes. »

Folgt man den in den Grundzügen nicht zu bezweifelnden Ausführungen
Löwiths, so wird damit sofort verständlich, daß die geistesgeschichtüchen
Grundlagen, die im christUchen Rußland eine Revolution auf Grund einer
marxistischen Heilsversprechung mögUch machten, in China nicht vorhanden sind.
Es war daher zu erwarten, daß in diesem Land mit geschichtlich vollständig
andersartigen Voraussetzungen eine von säkularisierten reUgiösen christUchen
Bildern eines zukünftigen Reiches inspirierte, revolutionäre Gedankenwelt
nicht eine alle Ordnungen des Lebens neu gestaltende Welt aufzubauen
vermöchte. Die Differenzen, die sich zwischen der Sowjetunion und China

790



herausbilden mußten, sind, so gesehen, selbstverständUch. Auch daß Indien
trotz der großen sozialen Spannungen nicht von dieser im Bereich der christlichen

Kultur erwachsenen und in den Grundstrukturen noch von den christUchen

Erwartungsvorstellungen besetzten Lehre beeinflußt würde, war,
entsprechend dieser Einsicht, zu erwarten. Hier bildet die «orientalische Welt-
losigkeit und die in ihr ergriffene Möghchkeit des Nichts als des eigentUchen
Seins » eine vöUig anders geartete Wertung des geschichthchen Ablaufs.

Man kommt damit zur Einsicht, daß die aus säkularisierten christUchen

Heilserwartungen abgeleiteten «revolutionären» ZukunftsbUder nur im
Bereich der christUchen Kulturen in wirksame «sinnvoUe» Neuordnungsvor-
steUungen übergeführt werden können; anderseits wird durch eine solche

Analyse verständhch, daß China ebenso wie Indien für eine in dieser Weise

begründete revolutionäre Entwicklung nicht geeignet sind.
Wohl mag auch im Bereich der nichtchristUchen Kulturen eine kleine

Schicht von InteUektueUen sich einen formalen Zugang zu den Theorien des

Marxismus erarbeiten können, aber die breite Masse der Bevölkerung, in der
noch VorsteUungen der eigenen Tradition lebendig sind, wird diesen neuen
Leitbildern nicht folgen.

Vielleicht bieten diese Überlegungen nun gerade einen wichtigen Hinweis
für das Verständnis der heute über China hinweggehenden (Kulturrevolution),
die eben diese letzten «alten Ideen, die alte Kultur», die alten Bindungen an
die chinesische Vergangenheit, welche die Entwicklung im Sinne von Marx
hemmen, zu zerstören wünscht, in der Hoffnung, damit die geistigen
Voraussetzungen zu schaffen für eine (echte) Revolution.

Voraussetzungen für eine Verständigung von West und Ost
in der gemeinsamen eurasischen Geschichte

Für den Westen steUt sich damit angesichts dieser sehr schwierigen Situation,
wenn man nach den geistigen Grundlagen einer mögUchen Koexistenz sucht,
sofort die Frage, die auch in den Ausführungen Senator Fulbrights anklingt :

«Läßt sich überhaupt aus den geschichtüchen Voraussetzungen der beiden
Welten — denen in den letzten Jahrhunderten vollständig verschiedenartige
Ordnungen entsprachen — eine auf einer gemeinsamen Erlebniswelt
beruhende Verbindung herstellen?»

Dem Auffinden solcher Möghchkeiten, die es erlauben würden, auf das

Verlangen nach einer Vernichtung Chinas mit HUfe der Atombombe zu
verzichten, soUten daher die besten Kräfte und die intensivsten Anstrengungen
gelten. Leider muß man — angesichts der Bedrohung — mit Bestürzung
feststehen, daß europäische Forschung und westliches Denken fast noch nichts
unternommen haben, um die eurasische Welt als Einheit zu verstehen,
Verbindendes und Trennendes aufzuweisen und aus der Geschichte zu deuten.

79



Es gilt leider, was J. Vogt in seiner Studie «Wege zum historischen Universum »

feststellt6: «Hat unser geschichtliches Denken die Schranken des eigenen
Kulturkreises überwunden? Es läßt sich nicht verkennen, daß die historische
Wissenschaft, diese Schöpfung der westUchen Kultur, der Ausweitung des

politischen Horizonts nur langsam gefolgt ist... die ganze Welt, die jetzt
in unseren Bhck gekommen ist, dieses historische Universum, das in den

vergangenen Jahrtausenden noch kein Bewußtsein der Einheit besessen hat,
scheint der Geschichtswissenschaft schwer zugänglich. » Immer noch wird
der Horizont der geschichthchen Forschungen weitgehendst von den Grenzen
bestimmt, wie sie J. Burckhardt sah: «Die Menschheit ums Mittelmeer und
bis zum persischen Busen ist wirklich ein bewegtes Wesen Hier allein ver-
wirkhchen sich die Postulate des Geistes. » Und Burckhardt hat von seinen

Betrachtungen des Humanen die Völker ausgeschieden, «deren Kultur nicht
in die europäische eingemündet ist, zum Beispiel Japan und China ».

Viel neues Wissen über die West-Ost-Beziehungen ist uns seit den Tagen
J. Burckhardts zuteil geworden. Um nur ein archäologisches Phänomen zu
erwähnen: die asiatische Plastik der buddhistischen Kunst ist, wie die Funde
in Gandhara gezeigt haben, in ihrer Formenwelt durch die hellenistischrömische

Plastik bestimmt, die auf griechische Vorbilder zurückgeht. Anderseits

erfolgte eine ost-westliche Beeinflussung in frühchristücher Zeit. Die die
Welt verneinenden Eremiten und Mönche des östhchen Christentums sind,
wie man guten Grund hat anzunehmen, aus der indischen und besonders der
buddhistischen Welt übernommen worden. «Die Parallele mit dem altchrist-
hchen Mönchstum erstreckt sich nicht nur auf die äußeren Lebensformen,
sondern auch auf die inneren Motive7. »

Man hätte daher auch erwarten können, daß, wenn zwar die historischen
Wissenschaften sich nicht für eine eurasische Geschichte interessierten, so
doch die theologische Forschung sich um ein Verstehen der fremden Kulturen,
an die sie ja in Form der Missionen herantrat, bemüht hätte. Aber erst in
unseren Tagen hat E. Benz gefordert: «Als eine vordringliche Aufgabe der

Theologie der Gegenwart erscheint immer deutlicher die Bemühung um ein
neues theologisches Verständnis der Stellung des Christentums innerhalb der

allgemeinen religiösen Entwicklung der Menschheit, ein neues Verständnis

von dem Verhältnis der Religionsgeschichte zur Heilsgeschichte8.»
Zur Begründung der Dringlichkeit dieses Anliegens verweist Benz in diesem

Zusammenhang auf die Tatsache, daß, da «zahlreiche asiatische Völker ihre
politische Selbständigkeit wiedererlangt haben, es auch zu einer überraschenden

Renaissance der asiatischen Hochreligionen gekommen ist» und daß «alle
asiatischen Religionen zu einer weltmissionarischen Aktivität im Bereich der

ehemaligen Mutterländer der christhchen Kirchen in Europa und Amerika
übergegangen sind». Es ist heute, wie Benz vermerkt, nicht mehr mögüch,
die nichtchristlichen Hochreligionen in der traditionellen Weise als (Heiden-

792



tum>, (Götzendienst) und (Dämonenkult) zu bewerten. Anderseits ist auch
den heutigen Theologen nicht mehr oder noch nicht wieder die ehrwürdige
Auffassung Augustins gegenwärtig, dessen ordnender Geist so sehr das

europäische Denken mitgeprägt hat: «Was jetzt die christliche Religion
genannt wird, hat in alter Zeit immer bestanden und war niemals unbekannt,
vom Beginn des Menschengeschlechts an, bis Christus im Fleisch erschien.
Von dieser Zeit an begann man die wahre Religion, die heute da ist, die christliche

zu nennen9.» Diese, die gesamte vorchristliche Rehgions- und
Menschheitsgeschichte umfassende, von Augustin überheferte VorsteUung darf man
nicht als leere Phrase bewerten, sondern muß in ihr ein Wissen vermuten,
über das Augustin, dem die damahgen nichtchristlichen Rehgionen mit ihren
alten Überlieferungen im Laufe seines Lebens vertraut geworden waren,
verfügte. Uns soll dieses Wort Augustins im Zusammenhang mit den hier
unternommenen (Anstrengungen) im Sinne von Senator Fulbright auf die

Frage führen: Welche Gemeinsamkeiten der vorchristlichen Zeit, die einmal
dem ganzen Menschengeschlecht angehörten und um die Augustin noch
wußte, können wir nun aus unserer heutigen Kenntnis der Geschichte und
besonders der frühen Religionsgeschichte in diesem Zusammenhang anführen?

Geht man dieser Frage nach, in der Hoffnung auf diesem Wege Hinweise
auf eine geistige Welt zu erhalten, die dem heutigen Westen und dem heutigen
China in ihrer Geschichte gemeinsam ist, so wird man auf die in der
Geschichtswissenschaft besonders von Lasaulx herausgestellte Periode geführt,
die, da sie grundlegend für die Geschichte der gesamten eurasischen Welt
wurde, von Jaspers in seiner Geschichtsphilosophie auch Achsenzeit genannt
wird10.

Lasaulx hat als erster bereits 1856 zu bedenken gegeben: «Es kann
unmöglich ein Zufall sein, daß ungefähr gleichzeitig, sechshundert Jahre vor
Christus, in Persien Zarathustra, in Indien Gautama-Buddha, in China Kon-
futse, unter den Juden die Propheten, in Rom der König Numa und in Hellas
die ersten Philosophen, Ionier, Dotier, Eleaten, als die Reformatoren der

Volksrehgion auftreten. » In seinem Laotse-Kommentar hat dann 1870 V. von
Strauß festgehalten: «In den Jahrhunderten, da in China Laotse und Kungtse
lebten, ging eine wundersame Geisterbewegung durch alle Kulturvölker. In
Israel weissagten Jeremias, Habakuk, Daniel, Ezechiel, und in einem erneuerten
Geschlechte wurde (521—516) der zweite Tempel in Jerusalem erbaut. Bei
den Griechen lebte Thaies noch: Anaximander, Pythagoras, Heraklit, Xeno-
phanes traten auf, Parmenides wurde geboren. Unter den Persern scheint eine

bedeutende Reformation der alten Lehre Zarathustras durchgeführt worden
zu sein. Und in Indien trat Schakia-Muni hervor, der Stifter des Buddhismus. »

Für unsere Überlegungen ist von besonderer Bedeutung die Erkenntnis,
daß von den Vorgängen in der Achsenzeit sowohl China als auch die Kulturen
des Mittelmeers, die wir zumeist als Vorläufer unserer europäischen betrach-

793



ten, betroffen worden sind, so daß hiermit eine gemeinsame geistesgeschichtliche

Grundlage aufgewiesen ist und von der Analyse dieser Periode für die
uns interessierende Fragestellung wichtige Hinweise zu erwarten sind.

Jaspers erörtert die DeutungsmögUchkeiten dieses geschichtUchen
Phänomens, und nach einer ersten Vermutung: «Die einfachste Erklärung der

Erscheinungen der Achsenzeit scheint schließhch durch Rückführung auf
gemeinsame soziologische Bedingungen möghch, die für das geistige Schöpfertum

vorteilhaft waren », bekennt er: «Ich möchte die Frage offen halten und
möghchen neuen Erkenntnisansätzen, die wir uns noch gar nicht
vorwegnehmend vorsteUen können, Raum lassen. »

In neueren Untersuchungen wird eine religionsgeschichtliche, auch
archäologisch zu stützende Deutung versucht, der wir hier folgen wollen11. In
dieser Interpretation erscheint die Achsenzeit primär als das Ende der für
den alten Orient charakteristischen rehgiösen Ordnungen. Bekannt ist, daß
der letzte Herrscher von Babylon, Nabonid (555—538 v. Chr.), nicht mehr
bereit war, wie es in den Quellen heißt, « die Hände Marduks zu ergreifen »

und daß er während einer Reihe von Jahren das die Weltordnung in einem

Kampf, in einer Art Gigantomachie, gestaltende Neuj ahrsfest nicht mehr beging.
Vielleicht führte die entscheidende Entwicklung der Astronomie in der

Endzeit Babylons dazu, daß das aus einem solchen Eindringen in die WirkUchkeit

der Gestirnzeiten sich entwickelnde Denken Mühe hatte, dem alten Glauben

von der Neuschaffung und dem Werden der Welt aus dem Chaos, in
jedem Neujahrsfest, noch gerecht zu werden. — In der platonschen Akademie
in Athen war, wie den überlieferten Namenshsten zu entnehmen ist, ein
Babylonier anwesend, und es erscheint möglich, daß die Aussagen des «Fremden

» in Piatons « Staatsmann » als Bericht über diese Vorgänge in Babylon zu
deuten sind. Der Fremde schildert in diesem Werk Piatons den alten Glauben
mit den Worten: «denn damals hütete Gott selbst die Menschen ». Diese
kosmische Ordnung des alten Glaubens erfährt, wie der Fremde ausführt, in
einer Krise eine Wandlung. Von Gott wird gesagt : «Alsdann heß der Steuermann

des AUs gleichsam den Griff des Ruders fahren und zog sich in seine

Warte zurück», worauf die Menschen «weil nämUch die Obhut der Götter
fehlte..., nun sich selbst führen und selbst für sich Sorge tragen müssen. »

Es ist, wie Eichrodt die Wandlungen dieser Stufe in Israel charakterisiert, die

«göttliche Jenseitigkeit», die ansteUe der «Unmittelbarkeit zu Gott» tritt.
Solche Begegnung von Gott und Mensch, wie sie aus Babylon im Neujahrsfest

überüefert wird, ist ebenfalls in Griechenland bezeugt, wo Dionysos
auftrat, und war wohl als rehgiöse Ordnung auch im Osten, in China, dem
Reich des Himmelssohns, bekannt. Überall in diesen Bereichen hat dann, wie
man vermuten kann, der Zusammenbruch der Ordnungen in Babylon, das

damals — stärker noch als später Rom — Mittelpunkt und « Tor des Gottes »

war, zu ähnUchen Krisen geführt.

794



Die Entstehung des Humanismus im eurasischen Bereich

Vergleicht man die in den erwähnten Bereichen sich entwickelnden neuen
ReUgionen, so ist auffallend, wie verschiedenartig die als Antwort auf diese

Krise zu verstehenden Ordnungen gestaltet wurden. Aber für unsere
Überlegungen hier erscheint es wichtig, einmal das Gemeinsame in diesen verschiedenen

Lösungen herauszuheben. Entscheidend ist die Ausrichtung auf den
Menschen. Der Mensch als Handelnder ist nunmehr auf sich selbst gestellt
und für sich verantwortUch. Jaspers hat verallgemeinernd festgehalten, «wenn
die Transzendenz sich verbirgt, so kann der Mensch nur zu ihr kommen
durch sich selbst». Den «Menschen, die —• nach Piaton — nun sich selbst
führen und für sich selbst Sorge tragen müssen», entspricht die These von
Protagoras: «Der Mensch ist das Maß aller Dinge» und aber auch der Übergang

von Aischylos zu Euripides, wo, wie SneU es formuUert hat, «zum
ersten Mal ein modernes psychologisches individuaüstisches Moralbewußtsein»

das Handeln lenkt12. — Aus den überlieferten Worten Buddhas gehört
in diesen Zusammenhang : « Erhofft euch keine Hilfe von den Göttern...
erwartet alles nur von euch selbst. » Am deuthchsten läßt den Übergang die
Lehre Zarathustras erkennen mit ihrem Kampf zwischen Gut und Böse.
A. Jeremias kennzeichnet das Neue dieser Verkündigung: «Der große
Kampf... vollzieht sich draußen in der Welt aber auch im Innern jedes
Menschen13. Die anthropologischeWendung dieses Themas der Gigantomachie
ist die größte rehgiöse Geistestat Zarathustras. » Diese Kennzeichnung macht
nun auch deuthch, daß diese Wandlung in den Ordnungen, die Hinwendung
zum Humanismus eine Art Säkularisierung darstellt, indem der Kampf, die

Entscheidung, die vorher dem Gott überbürdet war, nunmehr vom Menschen
selber getragen werden muß. Wenn in den Troerinnen des Euripides Helena
ihr Tun verteidigt mit der Angabe, Kypris habe ihren Sinn gelenkt, so ist die
auf den Menschen verweisende Antwort der Hekabe: «Dein Sinn ward zu
Kypris» ein Zeichen dieser Säkularisierung der vorher götthchen Lenkung.

Die in dieser Stufe sich vollziehende Wandlung, die den Westen und den
Osten umgeformt hat, war die «Geburtsstunde der Humanität», in der, wie
Jäger festhielt, «das Menschliche als solches in die Mitte des Seins gerückt
wird ».

Hier sind — und das wäre das Ziel unserer Ausführungen — somit
Ansätze gegeben für gemeinsame oder zumindest verwandte Züge in der
Geistesgeschichte des Westens und des Ostens, die für den Aufbau einer neuen
gemeinsamen Sprache und einer aUen verständlichen Ordnung geeignet
erscheinen.

Dafür, daß die in der Achsenzeit aufgebauten asiatischen Ordnungen die
europäische Welt interessiert haben und als Belege für die MögUchkeiten
eines Austausches und für das Bewußtsein eines gemeinsamen Suchens nach

795



den Möghchkeiten des Menschen, sei neben der erwähnten Übernahme des

Eremitendaseins in den frühchristhchen Perioden auf eine Verwandtschaft in
den Orientierungen des Menschen verwiesen, wie wir sie einerseits in der

europäischen Mystik und anderseits bei den chinesischen Weisen finden, so
daß F. A. Schmid Noerr in seiner Studie über Joh. Tauler von Straßburg zur
Formuherung gelangt: «Die Methode der mystischen Erkenntnis durch
Offenbarungsschau... hat ihr klassisches Vorbhd in der altchinesischen

Naturphilosophie. »

Sind mit diesen Angaben auch nur wenige Fäden aus dem Gewebe der
eurasischen Geistesgeschichte sichtbar gemacht, so können sie doch positiv
in dem Sinne gewertet werden, daß sie zu der Hoffnung führen, die Erarbeitung

gemeinsamer Ordnungen liege im Bereich des Möglichen. Sicher wird
das Auffinden und Festigen von gemeinsamen Werten und Bindungen im
Westen und im Osten nicht schnell und einfach zu bewerkstelhgen sein.

Senator Fulbright hat recht, wenn er von (großen Anstrengungen) spricht,
die unternommen werden müssen. Es sind (außergewöhnliche Anstrengungen)

notwendig, um hier einen Weg zu finden.

Die Renaissance und die Möglichkeit des Neinsagens

Um die Dimensionen dieser (Anstrengungen) zu erkennen, ist es vielleicht
nützhch, auf eine, wenn man so will, (Vorstufe) solcher Anstrengungen in
der europäischen Geschichte zu verweisen, einer Vorstufe, in der eine mit
der heutigen Situation verwandte Problematik bewältigt wurde. Es ist die

europäische Renaissance im 14.—16. Jahrhundert. Diese, die
europäischchristlichen Ordnungen von Grund aus umwälzende geistige Revolution war
auch ein Neinsagen, aber nicht ein Neinsagen zu der Geschichte, sondern
ein Neinsagen in der Geschichte.

Wenn man die Grundlagen dieser in der Renaissance sich vollziehenden
Wandlungen in ihrem Wesen zu charakterisieren versucht, so wird deutlich,
daß in dieser Stufe erstmals aus der NichtVerwirklichung des Himmelreiches
auf Erden, aus dem Versagen der Eschatologie die Konsequenz gezogen
wurde, daß nämlich der Aufbau der Zukunft auf solchen Verheißungen nicht
möghch ist. Seit Konstantin war die Hoffnung auf eine Verwirklichung der
Himmelsstadt in dieser Welt immer nachdrücklicher hervorgehoben worden,
immer stärker der Verlust der irdischen Aspekte, oder, wie Mirgeler es

formuliert, der Wunsch «die irdischen Tatsachen mit himmlischem Licht zu
überblenden14. »

Der Verlust dieser Hoffnung ist erkennbar in der Bildkunst, wo der als

Herrscher thronende Christus vom leidenden Christus abgelöst wurde, und
ist abzuleiten aus dem Wiederaufleben alter iranischer religiöser Vorstellun-

796



gen, wie sie die von den Manichäern abhängigen Albigenser verkündeten.
Das mit diesem Verlust notwendig werdende Nein war nur schwer und

langsam zu erarbeiten. Das Zurückgreifen auf die vorchristhche Welt, die

Wiedererweckung der Antike ist aus dieser Absage zu verstehen.
Diese wenigen Angaben mögen dartun, daß Europa schon einmal bereit

war, in seiner Geschichte Nein zu sagen zum Fortschreiten in der Tradition,
und sich als fähig erwiesen hat, einen neuen Weg zu finden.

Es ist, wie eine Analyse der Entwicklung zeigt, damals nicht vollständig
gelungen, die neuen Ordnungen klar zu gestalten. Heute, wo die Krise in
gleicher Intensität nicht nur uns und nicht nur das europäische Dasein
bedroht, sind Anstrengungen ähnhchen Ausmaßes notwendig, ist es erforderlich,

die Grundlagen und Möglichkeiten unserer Art zu werten und zu ordnen,
von Grund auf und mit dem Wissen um die Einheit der Erde neu zu
durchdenken. Nicht nur die alten rehgiösen Traditionen der Endzeitvorstellungen
sind zu überprüfen, auch die säkularisierten VorsteUungen, wie sie im
russischen Marxismus, aber auch in dem westlich-weltlichen Heils- und
Fortschrittglauben zum Ausdruck kommen, müssen mit einem Humanismus, mit
einem allen Kulturen, die aus der Krise der Achsenzeit erwachsen sind,
zugänglichen Willen zur Gestaltung konfrontiert werden, wenn vermieden werden

soll, daß der Mensch aus der Geschichte herausgeschleudert werde in
eine Welt des Chaos.

Eine entsprechende Renaissance muß auch China anstreben, um aus seinen

isoherenden VorsteUungen herauszukommen und den geistigen Zugang zu
einer Zusammenarbeit mit der übrigen Welt zu gewinnen. Westhche
Forschungen sollten dazu beitragen, diese für den Osten ungewöhnlichen
Anstrengungen zu erreichen.

Wenn hier ausgehend von dem Konflikt Chinas mit Rußland versucht
wurde, ganz allgemein die Krise in den Beziehungen der westlichen Welt,
einschließlich Rußlands, zu Asien, das heißt besonders zu China und Indien,
nicht aus dem Heute darzustellen, sondern aus den geschichtlichen
Voraussetzungen zu verstehen, so geschah dies in der Hoffnung, eine Alternative
aufweisen zu können zu dem Verlangen K. Jaspers' nach einer Zerstörung
der chinesischen Macht mit Waffengewalt, wodurch wohl ein Hinauswerfen
Chinas aus der Geschichte erfolgen könnte, voraussichtlich aber die

Rückwirkungen auf den Angreifer ebenso die Zerstörung der geschichtlichen
Entwicklung des Westens herbeiführen würden.

Durch die Koppelung der Entwicklung mit der Zeit erhält die Situation,
wie sie im Vorstehenden skizziert wurde, einen alles gefährdenden Aspekt,
und es stellt sich die bange Frage, ob in unserer technisch so aktiven, aber

— vergleicht man sie mit der Renaissance — geistig eher trägen Welt noch
Aussichten vorhanden sind, daß bis zu den Jahren 1975—1980, der Zeit, in der
nach McNamara China über eine vollständige, moderne Rüstung verfügen

797



wird, die geistigen Grundlagen für die Möghchkeit einer Verständigung
erarbeitet werden, um das heute im Vordergrund stehende Angebot, das

Jaspers als Forderung formuliert hat, verneinen zu können.

*E. Crankshaw, Moskau-Peking, Reinbek-Hamburg 1963. 2K. Jaspers, Vom Ursprung
und Ziel der Geschichte, Frankfurt-Hamburg 1955. 3K. Jaspers, Wohin treibt die
Bundesrepublik?, München 1966. 4K. Jaspers, Die geistige Situation der Zeit, Berlin 1931. 5K.
Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Zürich-Wien 1953. 6J. Vogt, Wege zum
historischen Universum, Stuttgart 1961. 7K. Heußi, Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen
1936. 8E. Benz, Ideen zu einer Theologie der Religionsgeschichte. Akademie der
Wissenschaften und der Literatur, Mainz i960, Nr. 5. — Über frühere Versuche s. W. Kaegi, Historische

Meditationen, Zürich 1942, 242. Der Bericht der jesuitischen Missionare, nach dem
man in China schon seit vielen Jahrtausenden habe selig werden können, und die Meinung,
daß der Gehalt der chinesischen Religion so positiv zu bewerten ist, «daß das Christentum
eine Verbindung eingehen müsse », wurde durch die Kurie 1742—1744 abgelehnt. "Augustin,
Retractationes I, c. XIII, s. E. Benz, loc. cit. 438. 10K. Jaspers, s. hier Anm. 2, S. 27.
11 Verfasser, Orientalia 31 (1962), 293. laB. Snell, Die Entdeckung des Geistes, Hamburg
1946. 13A. Jeremias, Allgemeine Religionsgeschichte, München 1918. 14A. Mirgeler,
Geschichte Europas, Freiburg 1954.

Polen sucht seinen Weg nach Westen

HANS ZBINDEN

«Polen ist in der Situation eines Entwicklungslandes», sagte mir ein
alteingesessener, genauer Kenner der Verhältnisse, der mit kritischem, aber keineswegs

oppositionellem Geiste die Entwicklung seiner Heimat verfolgt. «Es
mußte sich innerhalb der kurzen Spanne von zwei Jahrzehnten, nach einer
furchtbaren wirtschaftUchen Zerstörung, verbunden mit einer Dezimierung
seiner Eliten, aus einem vorwiegend agrarisch-patriarchalisch geprägten
Lande von Grund auf neu organisieren und dazu den Einbruch der modernen
Technik und Industrie innerhalb einer Generation erleben und zu bewältigen
suchen; dies unter einem System, das seinen eigenen pohtischen und geistigen
Traditionen fremd, ja feindhch war. Daß es dabei mit ungeheuren Schwierigkeiten

sozialer, wirtschaftlicher und seehscher Art zu ringen hatte, erklärt
vieles im gegenwärtigen Zustand. Es mußte ohne die großzügige und
freigebige HUfe des Marshallplans, der dem Westen über die großen
Anfangsschwierigkeiten hinweghalf, an die Arbeit des völligen Neuaufbaus gehen.
Sich selbst überlassen, zudem dem russischen Nachbarn tributar gemacht,
mußte es an seine materielle und kulturelle Regenerierung gehen. Wie viel

798


	China, Russland und der Westen, als Problem der eurasischen Geschichte

