
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

MANIERISTEN UND SCHELME, ROMANTIKER UND
JUNGDEUTSCHE

«Das groteskeste Buch der deutschen
Literatur» — wir sind mißtrauisch gegen Superlative.

In diesem Falle zu Unrecht. Die
Gescbichtklitterung des Basler Doctoris iuris
Jobann Fischart aus Straßburg (i 546/7—1590)
verdient die Bezeichnung. Seit Mario Praz,
Gustav René Hocke, Albrecht Schöne und
andere Forscher den Blick stärker auf die
Kunst der Emblematik gelenkt haben, lesen

wir das Buch mit wacheren Augen. Wenn
sich Fischart in einer seiner spielwitzigen
Wortkaskaden rühmt, ihm sei «die halb
Caballistisch kunst» geglückt, «daß ich den
verstand [= Sinn] auff Oedipisch rätersweiß

[= ratenderweise?] errathet», und neben
anderen Geheimniskrämereien von «Alciat-
dispunctisch kunst» fabelt, wird der Leser

hellhörig: Liegt hier doch ein Hinweis auf
Andrea Alciato vor, den Urvater aller
Emblematik, deren Sinn nach Erwin Panofskys
treffender Formulierung darin besteht, «to
complicate the simple and to obscure the
obvious». Die erste Ausgabe der
«Geschichtklitterung» ist 1575 erschienen, 44
Jahre nach Alciatos «Emblematum über»,
die letzte 1590, im Todesjahr des Verfassers.
Diese liegt in einem vorzüglichen Neudruck
vor, dem ersten seit 1891: ein Beweis dafür
— falls es eines solchen bedürfte —, wie
sehr die zweite Hälfte des deutschen 16.
Jahrhunderts im Schatten der Literaturforschung
steht1.

Die Schwierigkeiten, die dem Verständnis

von Fischarts magnum opus entgegenwirken,

sind freilich ungewöhnlich, wie das

gut informierende Nachwort von Hugo
Sommerhaider, dem Verfasser einer Fischart-
Monographie (Berlin i960), und das
vortreffliche Glossar von Ute Nyssen zeigen, das
die «Geschichtklitterung» recht eigentlich
erschließt. Da ist zunächst das Verhältnis
Fischarts zu seiner Quelle, dem ersten Buch
von Rabelais' «Gargantua». Nach Sommer-

halder ist das deutsche Werk «zu drei Vierteln

Einschub und Zusatz Fischarts», und
zwar in der Weise, daß «jede stilistische
Eigentümlichkeit des Urtextes Fischart zu
einer Intensivierung ihrer Funktion reizte,
indem er sie erweiterte und forcierte». Ute
Nyssen bringt ein Beispiel: Für Rabelais'
schlichte Feststellung «tous dancerent»
stehen bei Fischart 32 asyndetisch gereihte
Verben, deren fünf letzte lauten: «... giga-
geten [= schrien wie Esel], armglocketen,
hendruderten, armlaufeten, warmschnaufe-
ten », was zugleich bestätigt, daß es Fischart
schier unmöglich war, der Versuchung eines

Reimes zu widerstehen. Und hier trifft Ute
Nyssen das Stichwort, auf das es ankommt:
«Sprachalchimie», oder mit Sommerhaiders
moderner Metapher: «Diese rhetorischen
Figuren, die Wortverdrehungen, Lautmalereien

und Reimspiele können nur einem
Dichter gelingen, dessen Welt gewissermaßen

in ihren Molekülen locker und jederzeit

zur Auflösung bereit ist. » Genau darin
besteht auch die Voraussetzung der emble-
matischen ars combinatoria — und eines

guten Teiles der jüngsten Literatur (worauf
schon Helmut Heißenbüttel in einer Rezension

der «Geschichtklitterung» hingewiesen
hat): in der Verbindung von unzusammengehörigen

Dingen, nicht nach den Regeln
der Naturtreue, sondern einer künsdichen,
monströsen, <alchimistischen) Kombination.
Dieser Gesichtspunkt könnte dazu führen,
Fischart aus der < Spätrenaissance) heraus-
und dem Barock näherzubringen. Auch die

32 meisterhaften, auf Bütten gedruckten
Holzschnitte eines unbekannten Künstlers
in Boschs Manier (nach den «Songes
drolatiques de Pantagruel» von 1565) wären
wohl geeignet, die <alchimistische) These

zu stützen.
Die Groteske ist auch ein wesendiches

Element des Abenteuerlichen Buscön, eines der

777



großen Schelmenromane der spanischen
Literatur, «erstlich beschrieben durch Don
Francisco de Quevedo y Villegas, hier aber ins
Hochdeutsche übersetzt von einem
Liebhaber», das heißt von H. C. Artmann*. Im
Nachwort berichtet Fritz Schalk wenig über
den Autor, der 1580 bis 1645 gelebt hat, um
so ausführlicher über die politisch-gesell-
schafdichen Voraussetzungen und die Merkmale

der Gattung. Der Picaro ist «eine Figur,
die eine überpersönliche Geschichte hat»;
ihr Schicksal spiegelt bis zu einem gewissen
Grade die Enttäuschung der Spanier über
den moralischen und politischen Verfall
ihres Goldenen Zeitalters. Die materiellen
Lebensbedingungen erscheinen problematisch

und deshalb darstellenswert ; auch das
Erotische gewinnt wirklichkeitsnahe Züge,
wenngleich es sich von der Deftigkeit Rabelais'

und Fischarts freihält. Vagabondage
gilt als mögliche Lebensform, vom Helden
Don Pablos in verschiedenen Berufen
durchprobiert, bis ihm am Ende die Erkenntnis
dämmert: Auch in «Indien», wohin er
auswandern will, wird sich das Schicksal des

Umgetriebenen kaum wenden, «denn nie
verbessert der seinen Zustand, welcher nur
die Örtlichkeit ändert und nicht auch sein
Leben und seine Sitten ». Das ist, wie Schalk
bemerkt, «ein Schluß zwar, aber kaum ein
Abschluß, oder ein Schluß vielmehr, der auf
eine unbegrenzte Fortsetzung hinzuweisen
scheint». Das Stigma der Rasdosigkeit und
Unabgeschlossenheit haftet der Gattung bis
in ihre deutschen Ausläufer an; darum die
« Continuationen » des « Simplicissimus » und
seinesgleichen. Ähnlich wie bei Fischart
scheint die Welt unerschöpflich, allerdings
nicht im Hinblick auf die unbegrenzte Fähigkeit

zur Verknüpfung der in ihren Molekülen

gelockerten Gegenstände, sondern der
faktisch zahllosen Situationen, die das Leben
bietet. Eine der Voraussetzungen des

Schelmenromans besteht darin, daß «die
Entdeckung der Welt und des Menschen», wie
Burckhardt das Phänomen bezeichnet hat
— die Entdeckung ihrer Weite, ihrer Schönheit,

ihrer Niedertracht —, in der Renaissance

bereits stattgefunden hatte. Sie hilft
erklären, weshalb das Problem des Realismus
in dieser Epoche aktuell werden konnte.

Surrealist ante litteram

Wenn man mit Hocke fünf (manieristische)
Epochen in der europäischen Literatur
unterscheiden will, so wäre der dem <eigendichen>
Manierismus folgende Zeitabschnitt die
Romantik. Eine solche Gliederung hat
Vorteile; sie läßt verstehen, weshalb sich viele
Romantiker an das — in Hockes Sinne —
ebenfalls <manieristische) Mittelalter und
an die Zeit von 1520 bis 1650 anschlössen,
und wirft auch Licht auf ihre Schreibweise.
Zu den wenig gelesenen Romantikern
gehört der preußische Edelmann Achim von

Arnim, dessen Sämtliche Romane und Erzählungen

in drei sorgfältig redigierten Bänden
Walther Migge zum ersten Male seit über
hundert Jahren neu herausgegeben hat3.
Dürfte der Rezensent gleich einen Wunsch
aussprechen, so möchte er Migge als Herausgeber

der fast vergessenen Dramen und
theoretischen Schriften Arnims wiederbegegnen.

Arnims «Schaubühne» ist künstlerisch

freilich noch problematischer als viele
seiner Erzählungen, und eine Arnim-Renaissance

wird man trotz Migges warmherzigem
Nachwort, das mehrfach an die Verwandtschaft

des deutschen Autors mit den französischen

Surrealisten erinnert, kaum erwarten
dürfen. Diese hatten zwar nicht ganz
Unrecht, wenn sie Arnim einen «Surrealisten
in Zeit und Raum» nannten — aber Jacob
Grimm hatte ebenso recht, wenn er seinem
Bruder schrieb, Arnim und sein Freund
Brentano wollten das Alte «durchaus in
unsere Zeit verpflanzen, wohin es an sich
nicht mehr gehört, nur von einer bald
ermüdeten Zahl von Liebhabern wird es

aufgenommen ». Dieses Urteil findet sich neben
anderen aufschlußreichen Äußerungen über
die Romantiker im Briefwechsel zwischen Jacob
und Wilhelm Grimm aus der Jugendzeit, 1881

von Herman Grimm und Gustav Hinrichs
herausgegeben, in zweiter, vermehrter und
verbesserter Auflage besorgt und erläutert
von Wilhelm Schoof*, über dessen fruchtbare
Tätigkeit als Grimm-Herausgeber und
-Forscher wir hier wiederholt berichtet haben
(vgl. «Schweizer Monatshefte», 37. Jahr,
Heft 5, August 1957, S. 426; 42. Jahr,
Heft 9, Dezember 1962, S. 975; 43. Jahr,

778



Heft 7, Oktober 1963, S. 800). Die besondere
Bedeutung der neuen Sammlung besteht
darin, daß sie auch eine Quellenschrift für
die Entstehung der Germanistik als Wissenschaft

darstellt.
Das Wort von der «bald ermüdeten Zahl

von Liebhabern» ist angesichts der
Neuausgabe von Arnims erzählerischem Werk
noch immer am Platze; auch dem Urteil
Jacob Grimms über Arnims Verhältnis zur
Geschichte wird der aufmerksame Leser
zustimmen. Dies gilt weniger für die «
Kronenwächter», die noch eine gewisse Faszination
ausüben. Wenn man aber etwa in der
Novelle «Angelika, die Genueserin» liest, wie
«ein deutscher Doktor der Philosophie»
namens Winckelmann, der sich in Italien
«seinen Unterhalt teils durch Kunsthandel,
teils durch Unterricht erwarb», bei einer
jungen Dame Hauslehrer für griechische
Philosophie wird, so mutet dies allerdings
surrealistisch an, und man versteht Wilhelm
Grimms Verstimmung: «Wer Winckelmann

kennt, der weiß auch genau, daß, was
in Deiner Erzählung von ihm gesagt wird,
geradezu nicht wahr ist, und das mag man
nicht leiden: es wäre ebenso, als wenn Du
Carl V. auch zum Könige von Preußen
gemacht hättest...» Arnim hat eine unglückliche

Liebe zur Geschichte; sein Verhältnis
zum Historischen ist gestört, wie oft auch
das Verhältnis zu seinen Mitmenschen —
vielleicht durch seinen Standpunkt
«zwischen den Fronten » des Konservatismus und
der Fortschrittlichkeit, den Migge überzeugend

beschreibt, vielleicht noch mehr durch
die angeborene Unfähigkeit zum Durchhalten

einer einmal gewählten Form, denn
historische Sujets dulden Formbrüche am
wenigsten. Wenn Migge den Zerfall der
Rahmenhandlung für die Novellensammlung
von 1812, die immerhin so gelungene Stücke
enthält wie «Isabella von Ägypten», zu
verteidigen sucht, indem er die Hypothese
aufstellt: «Es ist, als verdränge das freiere
dichterische Selbstbewußtsein des Autors
diese Einkleidung», so bezeugt eine solche
Interpretation zwar die uneingeschränkte
Liebe des Interpreten zu seinem Gegenstand,
aber es erhebt sich energisch der Wunsch
des Lesers nach einem gefestigten ästheti¬

schen Urteil. Entschuldigungen für künstlerisch

mißglückte Leistungen zu finden ist
nicht schwer; aber «ein freieres dichterisches
Selbstbewußtsein» erklärt weder Stilbrüche
noch die Ursache, weshalb die meisten von
Arnims Erzählungen den Leser so rasch
ohne Teilnahme lassen — trotz unsrer
zeitlichen Nähe zum Surrealismus. Unterzöge
man sich freilich der Mühe, die romantischen
Stilelemente Arnims mit den surrealistischen
Bretons genauer zu vergleichen, so würde
man voraussichtlich bald zu der Überzeugung

kommen, daß hier ein moderner Autor
auf der Suche nach literarischen Ahnen
gewissen äußeren Ähnlichkeiten höheren Wert
beimißt, als sie verdienen. Von einer Filiation

im eigentlichen Sinne kann kaum die
Rede sein. —¦ Trotzdem ist der Neudruck
dieser halbverschollenen, zum Teil erstmals
veröffentlichten Texte aus dokumentarischen
Gründen lebhaft zu begrüßen, zumal Migge
die Entstehungsgeschichte jedes einzelnen
Stückes genau verfolgt, Briefzeugnisse
beibringt und durch die Aufdeckung neuer
Quellen solide Forschungsarbeit geleistet
hat. —

Auch Brentanos Beziehungen zu den
Brüdern Grimm verliefen nicht reibungslos.
Während Jacob an Brentanos Kunstmärchen
«die Art eitler Koketterie, mit einer
gewissen Fertigkeit in allerlei poetischen Worten

zu prunken», tadelte, fand dieser die
Grimmschen Märchen «äußerst liederlich
und versudelt» und nannte die Treue, mit
der sie nacherzählt waren, «sehr lumpicht»,
wobei er sich auf Basiles «Pentamerone»
berufen konnte, das «auch mit allerlei
eleganten Reminiszenzen und sogar mit Pe-
trarchischen Versen bespickt» war. Aus
solchen Memungsverschiedenheiten spricht eine

prinzipiell verschiedene Auffassung vom
Sinn der Märchenerzählung: «Dem Dichter
war es um ein lebendiges Weiterbilden, den

Gelehrten um treues Bewahren zu tun. » Die
treffende Formulierung stammt von Friedhelm

Kemp, dem wir eine Neuausgabe von
Clemens Brentanos Werken danken5. Bisher
liegen Band II und III vor, in denen «zum
erstenmal sämtliche wichtigen erzählenden
und kritischen Arbeiten Brentanos aus den

Jahren 1798 bis 1818», darunter der «God-

779



wi», die Rheinmärchen, die italienischen
Märchen, die Spätfassungen des «Gockels»
und des «Fanferlieschens» sowie die Para-
lipomena veröffentlicht sind. Band I soll die
Gedichte und die «Romanzen vom
Rosenkranz», Band IV die Schauspiele Brentanos
enthalten. Auch diese Ausgabe vereint
Texte, die man bisher mühsam zusammensuchen

mußte, in einer Gestalt, welche die
glückliche Mitte zwischen kritischer Treue
und den Ansprüchen eines modernen Lesers
hält. In einigen Fällen, etwa in der Frage der
Interpunktion, scheint Migge allerdings
genauer verfahren zu sein als Kemp; auch
Entstehungsgeschichte und Anmerkungen
in den Arnim-Bänden sind sorgfältiger
gearbeitet. Fehler (Brentanos Todesjahr: Hl
1070) können in den folgenden Bänden
berichtigt, Unklarheiten (Basiles Titel «Fiaba
delle fiabe» ist in ähnlichem Sinne zu
verstehen wie «Buch der Bücher»: III 1090)
beseitigt werden. Auf jeden Fall begrüßen
wir die Bemühungen des Hanser-Verlages,
endlich wieder zuverlässige und vollständige
Romantikertexte bereitzustellen. Als Leser
empfinden wir bei Brentano, einem Poeten
von höheren Graden als Arnim, reineren
Genuß; selbst die 15 Lithographien nach
des Dichters Entwürfen zum Erstdruck des

«Gockels» verraten trotz bedenklichem
Geschmack ein genialisch verwildertes
Fabuliertalent.

Romantische Utopiker

Mit wenigen Ausnahmen ist die deutsche
Romantik in Nationalismus, Reaktion und
Mystizismus eingemündet. Vergleicht man
die Entwicklung, welche die entsprechende
Geistesbewegung in Rußland genommen hat,
so ergibt sich ein anderes Bild. Eine Sammlung

von 26 Erzählungen, unter dem Titel
Der Polarstern — Ein Spiegel der russischen

Romantik herausgegeben und übersetzt von
Erich Müller-Kamp, ermöglicht dem der
russischen Sprache unkundigen Leser den
ersten Überblick über die geistigen Strömungen

vom Ende des 18. bis zum Beginn der
vierziger Jahre des 19. Jahrhunderts8. Na¬

türlich gibt es auch dort Märchen,
Spukgeschichten und arme Spielleute (Lermontow),
eine «Geheimnisvolle Unbekannte» (Glinka),

ein «Blümlein Rosenrot» (Aksakow)
und mehr dergleichen wohlvertraute Requisiten

romantischer Phantasie. Doch es fällt
bereits auf, daß die beiden Herausgeber des

Almanachs «Der Polarstern», nach dem die
moderne Sammlung heißt, ein anderes Ende
nahmen als unsre Romantiker: Wegen ihrer
aktiven Teilnahme am Dekabristenaufstand
von 1825 wurde der eine gehenkt, der andere

eingekerkert. Auch die russische Form der
romantischen Phantasie hat schon früh eine

Richtung eingeschlagen, die uns zwar in der
englischen und französischen Literatur des

vorigen Jahrhunderts begegnet, in der
deutschen aber fehlt. Da beginnt etwa der Fürst
Odojewskij (1803—1869) in seiner
Brieferzählung «Das Jahr 4338» ganz brav mit
Mesmerismus und Somnambulismus, als
hätte er soeben Arnims «Majoratsherren»
oder eine Erzählung von Hoffmann gelesen.
Bald aber ist von ganz anderen Dingen die
Rede. Ein chinesischer Student berichtet,
wie er mit einem Elektrozug durch den
Himalaya-Tunnel gebraust ist, und — «jetzt
höre und schaudere! Ich setzte mich in den
russischen Aerostat ». Zwar ist der junge
Mann der Meinung, seine eigene Regierung
habe gut daran getan, wegen der Unglücksfälle

das Fliegen zu verbieten; «aber in
Rußland ist das etwas ganz anderes. Wenn
du gesehen hättest, mit welchem Spott die
Russen meine Befürchtungen, meine Fragen
nach Vorsichtsmaßregeln anhörten — sie
verstanden mich nicht. Sie glauben so sehr

an die Macht der Wissenschaft und an die
eigene Geistesgegenwart und Stärke, daß

für sie das Fliegen durch die Luft dasselbe
bedeutet wie für uns das Eisenbahnfahren. »

Im Nachlaß Odojewskijs fanden sich weitere
phantastische Entwürfe. Da ist vom
Verkehr mit dem Mond die Rede, um der
Übervölkerung auf Erden zu steuern, und die
Armeeangehörigen, welche die gefährlichen
Expeditionen durchführen, «nehmen
verschiedene Gase mit sich, um Luft zu bilden,
die es auf dem Mond nicht gibt » ; oder von
«elektrischen Gesprächen», die den
Briefwechsel ersetzen; oder — hier atmete der

780



Unterzeichnete erleichtert auf — von
mathematischen Formeln, welche dazu dienen,
eine Enzyklopädie genau auf der Seite
aufzuschlagen, die man sucht, und mit deren
Hilfe «man rasch ausrechnen kann, wieviel
Seiten man danach ohne Schaden auslassen
kann». Erich Müller-Kamp spricht von
einer «in die Form einer technischen Utopie
gekleideten Kritik an den bestehenden
Zuständen» Rußlands, was gewiß richtig ist.
Der Leser aber nimmt mit Erstaunen wahr,
welche Art von Utopien die russischen
Romantiker sich bereits 1835 ausgemalt haben.

Es sind zum Teil die gleichen Autoren
(Schukowskij, Puschkin, Gogol, Lermontow),

denen man in der von Kurt Faßmann
herausgegebenen Sammlung Briefe der
Weltliteratur — Rußland im 1f. Jahrhundert
wiederbegegnet, ergänzt durch die großen Autoren
des Realismus (Gontscharow, Turgenjew,
Dostojewskij, Tolstoj, Leskow, Tschechow
und andere)7. Die Anthologie gehört zu
einer Sonderreihe der Kindler-Taschenbücher,

die 24 Paperbacks umfaßt und von
der Antike bis zur Gegenwart reicht. Neben
dem russischen 19. Jahrhundert liegen uns
folgende Nummern vor: Antike —
Griechenland; Aus dem Trecento; Liebesbriefe; Deutsche

Klassiker I und II; Deutsche Romantiker;

if .Jahrhundert — Künstler*. Der Herausgeber
hat jede Nummer durch einen allgemeinen
Übersichtsartikel, jeden Autor durch eine
knappe Charakterisierung eingeführt und
die Briefe mit Erläuterungen und
Nachweisen versehen. Zahlreiche ältere und neuere

Übersetzer haben an der Verdeutschung
der fremdsprachigen Autoren mitgewirkt;
in dem der russischen Literatur gewidmeten
Paperback ist ein großer Teil der Briefe
überhaupt erstmals übertragen worden. Das
Prinzip «Variatio delectat» hat die Auswahl
bestimmt, oft auf Kosten der Vollständigkeit,

wie bei der großen Zahl der im Corpus
vertretenen Autoren nicht anders zu erwarten

ist. Ein Beispiel aus der Romantiker-
Sammlung: A. W. Schlegel schreibt an
Mme de Staël über politische und persönliche

Umstände, über Camöes und Goethe
und schließt mit einer sehr persönlichen
Bemerkung ab; erhalten geblieben sind bei
Faßmann nur die Zeilen über Goethe, etwa

ein Drittel des Briefes. Der Passus ist
interessant; aber er vermittelt natürlich keinen
Eindruck vom Verhältnis des «Sklaven»
Schlegel zu seiner Herrin Germaine im Jahre
1812. Wer den zuvor abgedruckten Brief
von 1805 im Gedächtnis hat, muß annehmen,
es habe sich seither nichts geändert; in der
Tat war aber manches anders geworden. Mit
einem Wort: Anthologien dieser Art
geraten in Gefahr, sich zu übernehmen und mit
Pröbchen zu begnügen; eine von Stimmungen,

persönlichen und historischen Umständen

so abhängige, im Charakter so differenzierte

Gattung wie der Brief als weltliterarisches

Dokument läßt sich nun einmal nicht
in 24 Paperbacks pressen (auch wenn einige
Nummern doppelt zählen).

Das Ärgernis Heine

«C'est Schiller qui plus que tout autre eut
à souffrir par les conversations dont l'honorait

madame de Staël... Quand il parlait avec
elle, le pauvre homme en eut quelquefois le

vertige; il regardait alors d'un air effaré la
belle main de son interlocutrice, dont la
vanité féminine se méprit sur le trouble du
poète. » Diese pikante Anekdote teilte Heinrich

Heine seinen französischen Lesern mit.
Sie findet sich unter den Anmerkungen zu
den «Geständnissen» im XHL Band der
Sämtlichen Werke, die der Jenaer Germanist
Hans Kaufmann in vierzehn Bänden
herausgegeben und der Kindler-Verlag in seine
Taschenbuchreihe als Lizenzausgabe des
Ostberliner Aufbau-Verlages übernommen hat'.
Etwas verschämt steht auf der Rückseite der
einzelnen Bände «Kritische Ausgabe». Von
einer solchen kann natürhch keine Rede

sein, auch wenn der Verlag bemerkt: «Als
Kritische Ausgabe soll für die Taschenbuchausgabe

<textkritisch durchgesehen und
kommentiert) verstanden werden.» Es
kommt nicht darauf an, was die Werbung
unter (kritisch) verstanden wissen möchte,
sondern was gemeinhin dafür gilt. Den
Tatsachen entsprechend schreibt Kaufmann:
«Unsere Ausgabe kann und will die noch
immer fehlende historisch-kritische Aus-

781



gäbe nicht ersetzen.» Sie stützt sich
vielmehr auf die Ausgaben von Elster, Walzel
und Hirth und beschränkt sich im übrigen
bei der Textwiedergabe auf eine «maßvolle
Modernisierung» von Heines Orthographie
und Zeichensetzung, verfolgt also gerade
keine kritischen Ziele. Hingegen enthält sie
«die bisher umfassendste Sammlung der
Heineschen Werke» mit den inhaltlich wichtigen

Varianten, bei denen auch die oft
abweichenden französischen Fassungen
berücksichtigt (und ins Deutsche übersetzt)
sind; überdies «eine Reihe von Texten, die
bisher nur in literaturwissenschaftlichen
Fachzeitschriften oder anderweitig verstreut
veröffentlicht waren und hier zum erstenmal
in eine Gesamtausgabe eingeordnet» sind.
Ich meine, dieses Ergebnis wäre als

Zwischenlösung durchaus anzuerkennen, zumal
mir die Anordnung der Texte bei Kaufmann
glücklicher erscheint als bei seinen Vorgängern.

Darüber im einzelnen zu referieren,
würde zu weit führen, weil das komplizierte
Problem der Anordnung von Heines Werken

eigentlich schon in die Prolegomena zu
der erwünschten kritischen Ausgabe
hineinführt. Als «Grundlage für die
wissenschaftliche Arbeit» (Kaufmann) darf sich
die vorliegende Ausgabe jedenfalls mit
Recht bezeichnen.

Für die Textrevision und die Erläuterungen

zeichnete ursprünglich Gotthard Erler
verantwortlich. In Band VII heißt es dann
unter « Corrigenda » zu Band I bis V (S. 277) :

«Die Anmerkungen wurden für die
Taschenbuchausgabe vom Kindler Verlag bearbeitet,
das heißt stellenweise gekürzt oder erweitert.
Die (Bibliographischen Hinweise) und die
biographische Skizze (Heinrich Heines
Leben) wurden ebenfalls von der Redaktion
des Kindler Verlages verfaßt. » Diese Skizze
scheint dort so gut gefallen zu haben, daß
sie gleich in jedem der vierzehn Bände
abgedruckt worden ist. Ohne Kenntnis der
Ausgabe des Aufbau-Verlages läßt sich nicht
beurteilen, worauf sich die Kürzungen bzw.
Erweiterungen der Anmerkungen beziehen;
man darf wohl annehmen, daß sie erfolgt
sind, um östliche Fußangeln zu entfernen.
Manchmal sind solche freilich im Dickicht
der Erläuterungen verborgen geblieben, so

wenn man über den Alexandriner erfährt
(VII 294), er sei das «Versmaß des klassischen

französischen Dramas aus der Zeit des

Absolutismus». Abgesehen davon, daß die
Beschränkung auf das Drama nicht stimmt,
fragt man sich vergeblich, was der Alexandriner,

der auf ein ehrwürdiges Alter zurückblicken

kann, mit einer politischen
Herrschaftsform zu tun habe. Auch von
handfesteren Fehlern sind die Erläuterungen nicht
frei, zum Beispiel VI 264 : Machiavellis Vor-
und Zuname sind unrichtig geschrieben,
seine Lebensdaten stimmen nicht, «Istorie
fiorentine» ist ein Plural, das Werk ist 1525
abgeschlossen und postum veröffentlicht
worden, Dante ist nicht «der Dichter der
italienischen Renaissance». Und dies alles

auf drei Zeilen! Wer immer dafür
verantwortlich sein mag — es wäre die Aufgabe
der Redaktion gewesen, hier entwirrend
einzugreifen. Bei dieser Gelegenheit hätten
zahlreiche überflüssige Erläuterungen (etwa
Goethes Lebensdaten) getilgt, dafür aber

notwendige Verweise angebracht werden
sollen (etwa zu Vitzliputzli, VII 295, ein
Hinweis auf Heines Gedicht im «Roman-
zero», III 5 2 ff.). Die Kommentierung
literarischer Werke ist ein zu ernstes Geschäft,
als daß man sie mit der linken Hand betreiben

könnte. Wie man Texte korrekt und
sinnvoll erläutert, zeigt der von Michael
Mann herausgegebene Band Heines Zeitungsberichte

über Musik und Malerei aus der Zeit
von 1821 bis 1847, meist für die «Augsburger
Allgemeine Zeitung» geschrieben, seither
aber nicht wieder in dieser originalen Form,
sondern in Heines eigenen Bearbeitungen
im Buch «Lutezia» gedruckt10. Der Herausgeber

nennt seinen Abdruck «einen
bescheidenen Vorboten der kritisch-historischen

Ausgabe », und zwar mit vollem Recht :

Die Texte entsprechen den Originalen, auch
in der Orthographie und Zeichensetzung,
die Erläuterungen sind nicht nur eben
hinlänglich, sondern fördern — vor allem durch
ihre Verweise — das Verständnis. Zwölf
Abbildungen illustrieren Heines Kunstberichte.

Auch auf die ausgezeichnet redigierten

Heine-Jahrbücher des Düsseldorfer Heine-
Archivs unter der Schriftleitung des
sachkundigen Eberhard Galley sei bei dieser Ge-

782



legenheit hingewiesen11. Neben dokumentarischen

Aufsätzen (zum Beispiel Arthur
Stern: «Heinrich Heines Krankheit und
seine Ärzte») und einer Bibliographie bringen

sie Interpretationen der Dichtungen
(Franz Finke: «Heinrich Heine als Lyriker
des Übergangs ») und gute Abbildungen.

Kaufmanns Gesamtausgabe und Manns
Publikation der Kunstberichte legen dem
Leser die Frage nahe, welche von Heines
Werken die Zeiten der Verketzerung in
ihrer Heimat am besten überstanden haben.
Der Subjektivität jedes Geschmacksurteiles
eingedenk, läßt sich ganz allgemein folgendes

feststellen: die Prosa eher als die Dichtung,

die Alterslyrik besser als die Jugendverse,

die Gedichte mehr als die Erzählungen
und Dramen. Zwei Grundtöne der Lyrik
sind heute deutlicher vernehmbar als zuvor :

der ironische und der leidende in seiner
doppelten Gestalt, als Wort des Verfolgten
und des Schwerkranken. Wir stünden am
Ende des (feuilletonistischen) Zeitalters,
schreibt Michael Mann in seiner Einleitung,
Heine «fast an dessen Anfang». Dennoch
berühren uns die publizistischen Werke am
nächsten, vor allem wenn sie Produkte des

polemischen Temperaments oder einer
übermütigen Laune sind. Hier bricht der fatale
HangzurSentimentalitätamwenigstendurch;
hier spricht Heine als freier Mensch; hier
— etwa in der «Romantischen Schule» —
bekennt er sich zum «Herrlichsten und
Heiligsten», was Deutschland hervorgebracht
habe, zur Humanität und zum Kosmopolitismus,

zu Luther, Lessing und Goethe, den
freien Geistern deutscher Zunge. Wie denn
überhaupt die «Romantische Schule», zu
Unrecht als Pamphlet geschmäht, diejenige
Schrift ist, in der Heine sich dem Leser ganz
unverhüllt offenbart, von der Vorrede mit
dem Bekenntnis, das Carducci so liebte («Ich
gehöre nicht zu den Materialisten, die den
Geist verkörpern; ich gebe vielmehr den
Körpern ihren Geist zurück, ich
durchgeistige sie wieder, ich heilige sie»), bis zu
den antiklerikalen Fanfaren des
Schlußkapitels («Es sind die Feinde meines
Vaterlandes, ein kriechendes Gesindel, heuchlerisch,

verlogen und von unüberwindlicher
Feigheit»). Denn Heine wollte der Mit- und

Nachwelt «ein Ärgernis geben». Dieses Ziel
hat er erreicht.

Freilich — er saß in Paris. Wie es denen

erging, die in der stickigen Luft der Restauration

leben und schaffen mußten, zeigen die

von Rolf Kabel veröffentlichten Auszüge des

Schauspielers, Regisseurs, Theaterdirektors
und Theaterhistorikers Eduard Devrient Aus
seinen Tagebüchern; der I. Band umfaßt die
Jahre 1836 bis 1852 in Berlin und Dresden,
der IL Band die Karlsruher Zeit von 1852
bis 187012. Devrient war ein energischer
Reformator der deutschen Bühne; wo er
wirkte, trat er dem Schlendrian und dem
«kulissenreißerischen Ton» entgegen —
auch bei seinem eigenen Bruder. So wurde

er, gegen die Widerstände des Hofes und der

Zunft, einer der Schöpfer des modernen
Ensembletheaters. Doch seine Tagebücher
sind nicht nur theatergeschichtliche
Dokumente; sie geben Einblicke in das politische
Leben der Zeit. Devrient stand auf der Seite

der Gemäßigten. Als Laube, von Richard
Wagner unterstützt, ihm seine « Struensee »-

Tragödie zur Aufführung aufdrängen will,
notiert er: «Die Prätension dieser jungen
Deutschländer ist unerträglich; alle Theater
sind ihre Domänen, die sie abweiden und
ausholzen wollen nach Belieben. » Doch auch

er hält es für eine Schmach, «ein deutscher
Untertan zu sein», und verachtet die
((Lakaientugenden » der Konformisten, weil sie

es mit den Despoten halten, die das Volk wie
«Negersklaven» behandeln. Die Aufstände

von 1848 begrüßt er mit Jubel; aber mit
bestimmten Einschränkungen verteidigt er
Adel und Königtum und nimmt darum auch

an den Dresdner Barrikadenkämpfen im Mai
1849 nicht teil, die Wagner zur Flucht nach

Paris zwingen. Später resigniert er und
schließt seinen Frieden mit der Restauration.
Er findet es zwar unerträglich, daß selbst
«der Atem überwacht» wird, doch er
verzweifelt an der Fähigkeit seiner Landsleute,
ihr Geschick selbständig in die Hand zu
nehmen: «Der Bürozopf hängt uns hinten
und der Sabberpichel vorne. » Und während
das Dresdner Theater im Juni 1849 mit
Goethes «Tasso» wegen seines «loyalen
Tones» wiedereröffhet wird, intrigiert man
sieben Jahre später in Karlsruhe gegen den

783



gleichen «Tasso», weil «es unanständig sei,
daß eine Prinzeß darin einen Dichter
liebe»...

Devrients Tagebücher sind ein aufschlußreiches

Kultur- und Gesellschaftsdokument
ihrer Epoche. Kabels Publikation bringt
eine Auswahl, deren dokumentarischer Wert
auch dadurch kaum gemindert wird, daß
der Herausgeber leider darauf verzichtet hat,
die Auslassungen zu kennzeichnen und die
Eintragungen zu kommentieren, was in
vielen Fällen zum Verständnis der
Zusammenhänge unentbehrlich wäre. 21 Tafeln
ergänzen die wichtige Publikation. Devrient
war ein gebildeter Mann und kluger
Beobachter seiner Umwelt. Seine Begegnungen
mit Alexander von Humbolt, der sich warm
für ihn verwandte, mit Laube, Gutzkow,
Ludwig, Freytag, vor allem mit Wagner,
aber auch mit Hofleuten und Komödianten,
Musikern und Sängern sind frisch erzählt,
seine Urteile originell. Obwohl er mit
Wagner aus künstlerischen und politischen
Gründen oft in Streit geriet und ihn für einen
«Phantasten» mit «großen sozialistischen
Rosinen im Kopf» hielt, erkannte er schon
früh seine Bedeutung: «Der Kerl ist ein
Poet durch und durch... Er ist... der
bedeutendste Kopf von allen, die ich in

Dresden kenne. » Was Devrient in der
Einleitung zu seiner grundlegenden
«Geschichte der deutschen Schauspielkunst» in
fünf Bänden (1848—1874) schrieb, gilt auch
für seine Tagebücher: «... ich gebe, was
ich gefunden, ich zeige, was ich gesehen.»
Und prophetisch genug klingt inmitten der
Begeisterung für den (Fortschritt), an dem
sich Devrients Zeit berauschte, die nüchterne
Notiz des Chronisten: «Die Bildung des

19. Jahrhunderts hat doch wenig an der
menschlichen Bestialität geändert. »

Horst Rüdiger

1 Karl-Rauch-Verlag, Düsseldorf 1963
bis 1964. 2 Insel-Verlag, Frankfurt/Main
1963. 3Carl-Hanser-Verlag, München 1963
bis 1965. * Hermann Böhlaus Nachfolger,
Weimar 1963. 6Carl-Hanser-Verlag, München

1963—1965. 6Verlag Heinrich
Eilermann, Hamburg und München 1963.
7 Kindler-Verlag GmbH., München 1964.
8Ebd. 1964—1965. »Ebd. 1964. 10Insel-

Verlag, Frankfurt/Main 1964. uHoffmann
und Campe-Verlag, Hamburg 1963—1964.
12Hermann Böhlaus Nachfolger, Weimar
1964 Veröffentlichung der Deutschen
Akademie der Künste zu Berlin).

784


	Bücher

