
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 8

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

TAGUNG DER DRAMATURGISCHEN GESELLSCHAFT IN ZÜRICH

Was zunächst eine einmalige Versammlung
sein sollte, wurde bald zur regelmäßigen
Tagung: das Treffen der in der Dramaturgischen

Gesellschaft vereinigten Dramaturgen

deutschsprachiger Theater. Die Frage
stellt sich allerdings gleich: Was ist ein
Dramaturg? Kurt Hirschfeld, der es aus
langjähriger Praxis wissen mußte, gab einmal

zur Antwort: «Der Dramaturg ist heute
in den meisten Theatern das Mädchen für
alles. Die Dramaturgen sind ja eigentlich
die Schlachtochsen, die den Göttern Presse,

Verwaltung, Autoren als Opfer zur Verfügung

gestellt werden. Er ist an allem schuld.
So heißt das Stück, das mit uns allen gespielt
wird.» Nun, die Versammlung dieser
Schlachtochsen bringt sie immer häufiger
auch mit ihren Göttern in engen Kontakt:
Verleger und Intendanten versuchen doch
wenigstens fur einen Tag vorbeizukommen,
Autoren und Übersetzer gesellen sich dazu,
und wenn die öffentlichen Gespräche nicht
immer von der erhofften Lebendigkeit sind,
so gibt doch dieses Treffen den
Theaterschaffenden Gelegenheit zu ausführlichen
Gesprächen und gegenseitiger Orientierung.

Es war Kurt Hirschfelds Gedanke, die
Versammlung einmal in Zürich stattfinden
zu lassen. Leopold Lindtberg, der die Direktion

des Zürcher Schauspielhauses nach
Hirschfelds frühem Tod übernahm, konnte
die Einladung seines Vorgängers erfüllen,
wohlwollend unterstützt vom Verwaltungsrat

der Neuen Schauspiel AG.
Zur Eröffnung sprach Prof. Gerhard

Storz, selbst gewissermaßen erfahrener
Kollege, war er doch jahrelang Dramaturg in
Mannheim. Er knüpfte an einen Vortrag an,
den Martin Walser vor zwei Jahren hielt
(Imitation oder Realismus, edition suhrkamp
Nr. 109) und worin dieser eine scharfe

Zweiteilung des Theaterspielplans forderte:
ein Gegenwartstheater, das zeitgenössische
Probleme, von lebenden Autoren gestaltet,
zur Diskussion stellt, und ein Theater, das

«uns die alten Stücke vorspielt, um uns
zu zeigen, wie es früher war». Walser fährt
dann fort: «Ich kann mir keinen besseren
und schöneren Geschichtsunterricht denken
als ein altes Theaterstück. Wir sollten die
Stücke spielen als Spiele der Vergangenheit.
Es geht da um unsere, aber um unsere
vergangene Sache.» Storz begrüßte teilweise
diese fast respektlose Frische, mit der Walser
die Frage der Klassikeraufführung anging.
Er unterstrich die Meinung, daß die erste
Frage, einem Klassikertextzu begegnen, nicht
lauten könne: was sagt uns das Werk? Damit

verstellt man sich bereits den Zugang
zum Werk zugunsten einer falschen, weil
voreiligen Aktualisierung. Verstehen kann
nur damit beginnen, daß man das andere
in seinem Anderssein zu verstehen und zu
erkennen sucht. Die Aktualisierung kann
sich nur in uns selbst vollziehen, auf dem

Weg einer dialektischen Beziehung zwischen
der Eigenheit des fremden Werkes und der
Eigenheit des heutigen Interpreten.

Ein erster Gipfelpunkt der Tagung, dessen

Höhe später wieder zu erreichen schwer
fallen mußte, war der Vortrag von Prof.
Emil Staiger: «Das Drama Schillers als

rhythmisches Ereignis.» Für Schiller gelte
es, die Zuschauer gewissermaßen in eine

Zerreißprobe zu stellen zwischen dem Mitleid

mit dem Helden (wobei Mitleid für ihn
heißt: Mit dem Helden leiden, und nicht,
wie noch bei Lessing, ihn bemideiden), und
der Furcht vor der Schicksalsmacht, die
solch grausames Leid schafft, wie es uns
vorgeführt wird. Diesem Ziel opfert der
Dichter beispielsweise momentane
psychologische UnWahrscheinlichkeiten. Solche

«Mängel» aufzudecken oder gar bei der
Inszenierung vertuschen zu wollen, sei daher
verlorene Liebesmühe.

Durch eine ausgeklügelte Form erstrebte
Schiller, die Geschehnisse nicht so sehr als

Stoffe auf uns wirken zu lassen, sondern viel
mehr als ein Kunstgebilde, das heißt als

769



Schein. Mittels dieser Erkenntnis wird uns
sodann neue Freiheit geschenkt. Nur am
Rande sei eine Bemerkung erlaubt: Wenn
wir Martin Walser für die heutigen Autoren
sprechen lassen, so sind hier Literaturwissenschaft

und Autor für einmal gar nicht so
weit auseinander, wie beide oft beklagen. Wir
zitieren Walser aus dem zuvor genannten
Vortrag: «Herrschte bei uns Diktatur, lebten
wir also unter Bedingungen, die Schiller
noch vorfand, dann wären seine Stücke einer
Aktualität wenigstens parallel. Anstatt nun
froh zu sein, daß sie historische Stücke
geworden sind, betreiben wir eine künstliche
Einfühlung in Haltungen, tun voreinander
so, als sei da wirklich von uns die Rede.»

Ein Hauptfehler moderner Inszenierungen

sieht Staiger in der Zerstörung des

rhythmischen Gefüges. Das zeigt sich am
deutlichsten im Verzicht auf die strenge
Unterscheidung zwischen Akt- und
Szeneneinschnitt, die bei Schiller noch selbstverständlich

war. Der Hauptvorhang durfte nur
nach dem Akt fallen, nicht aber innerhalb,
also zur Trennung von Szenen. Wir müssen
wieder lernen, eine ganze Tragödie wie einen
Vers auf uns wirken zu lassen. Dies kann
jedoch nur gelingen, wenn wir die rhythmische

Struktur der Schillerschen Dramen, die
Staiger an einzelnen Beispielen erläuterte,
ganz erhalten. Dann dürfte es auch möglich
sein, das vielverschmähte Pathos zur
Geltung kommen zu lassen, sofern es musikalisch

getragen wird. Damit zwängte sich der
Vergleich mit der Oper auf, die Staiger in
diesem Zusammenhang vor allem in der
Gluckschen Form gesehen haben will, der
Form, die auch von Schiller am höchsten
geschätzt wurde.

Staiger gab hier mit großem Mut einen
Weg, der wohl tatsächlich der einzige sein
kann, Schiller auf der Bühne wieder zu
seinem Recht zu verhelfen. Nur dürfen die
vom Referenten selber teilweise erkannten
Schwierigkeiten nicht übersehen werden,
die dem entgegenstehen. Hörspiel und
Fernsehen haben die Stimme zurückgeschraubt
bis auf den Flüsterton, und da auch im Schauspiel

ein Wortkunstwerk begegnet, ist es

unvermeidlich, daß der Zuschauer mit
ähnlichen Maßstäben hingeht, und das Wort

nicht laut entgegengeschrien, sondern
weitmöglichst hingeflüstert haben will. Dem hilft
das Ausdrucksmittel des modernen
Schauspielers, der sich seit dem Naturalismus ebenfalls

nicht mehr zu Ausbrüchen verführen
läßt. Dazu kommt aber vor allem: Schiller
war ein tief denkender Mensch und man
muß die ketzerische Frage stellen, ob denn
die Form dem Inhalt wirklich immer adäquat
sei, in dem Sinn, daß sie uns auch immer
genügend Zeit zum Ausschwingen läßt, das

will heißen, zum Nachdenken über das, was
uns da zugerufen wird. Wäre uns nicht jeder
fünfte Satz von «WaUenstein» bekannt, so
daß wir, abgestumpft wie wir sind, kaum
genügend reagieren, so wäre es doch immerhin

denkbar, daß ein schnell reagierendes
Publikum ständig mit Applaus unterbrechen
würde, nicht ausschließlich weil es von der
rhythmischen Gewalt des Dichters mitgerissen

wird, sondern weil es vom Sinn eines
einzelnen Satzes begeistert ist. Schiller ist
nun einmal, was wir heute gerne etwas
abschätzig als tiefsinnig bezeichnen. Und wenn
wir mit Brecht das Publikum dazu erzogen
haben, über das Gebotene nachzudenken
und es nicht nur kulinarisch zu genießen,
dürfen wir es demselben Publikum nicht
verübeln, wenn es dann tatsächlich zu denken

beginnt. Es ist der Philosoph Schiller,
der dem Dichter im Wege steht und mit dem
Inhalt den Rahmen der Form sprengt.

Unter dem Titel «Der Regisseur und die
Rechte des Autors » stellten sich verschiedene
Fragen des Urheberrechtes. Im Film ist
längst anerkannt, daß als eigentlicher
Urheber des Werkes der Regisseur und nicht
der Drehbuchautor gilt. Sicher kann im
Theater die Entwicklung niemals so weit
gehen, aber es gibt doch schon gelegentlich
Fälle, wo der Regisseur einen weit größeren
Anteil an der endgültigen Form des Werkes
hat, als zunächst zu vermuten wäre. Die
Frage der rechtlichen Urheberschaftsbeteiligung

ist bei diesem ganzen Fragenkomplex
noch gar nie berührt worden, und sie konnte
auch hier nur angeschnitten werden. Die
von den Juristen fein säuberlich vorgenommene

Trennung zwischen Produktion
(Komponist, Autor) und Interpretation (Dirigent,
Regisseur) läßt in diesen Fällen doch schwere

77°



Zweifel über ihre Richtigkeit aufkommen.
Vor allem, wenn anderseits betont wird, der
Bühnenbildner und der Choreograph seien
wie der Librettist als Schöpfer zu betrachten.
Steht der Choreograph wirklich so weit vom
Regisseur entfernt? Ist der Bühnenbildner
so selbständig? In manchen Fällen entsteht
doch ein Bild aus gemeinsamer Arbeit mit
dem Regisseur. Was der Jurist so leicht zu
trennen zu vermögen glaubt, läßt sich in der
Praxis oft nicht unterscheiden. Die Mitarbeit
eines Caspar Neher bei der Inszenierung
geht doch weit über das Herrichten eines
Bühnenbildes hinaus in die Sphäre der Regie.
Um den Vergleich mit dem Film nochmals
aufzunehmen: die besten Regisseure wissen
sehr genau, was sie ihrem Kameramann
verdanken — wo aber teilt der Jurist den
Kameramann ein?

Eine wichtige Frage ergab sich mit der
Verlängerung der urheberrechtlichen Schutzfrist

in Deutschland von fünfzig auf siebzig
Jahre, begründet mit der Tatsache, daß die
Lebenserwartung sich heute beinahe
verdoppelt habe. Deutschland ist damit der
internationalen Entwicklung weit voraus.
Es besteht nun die Gefahr, daß Schweizer
und Österreicher nicht mehr in ihrem
Heimatland, sondern in Deutschland Verleger
suchen, um in den Genuß der verlängerten
Schutzfrist zu kommen. Ein Beispiel haben
wir ja mit Pasternaks Roman «Doktor
Schiwago », der auch im russischen Original
den Rechtsschutz Italiens genießt, weil die
erste Ausgabe in Italien herauskam. Ein
internationaler Ausgleich drängt sich hier
also raschestens auf.

Eine längere Diskussion über das Thema
«Provokation und Evokation des Theaters»
sollte klären helfen, wie weit das moderne,
von manchen allerdings bereits längst wieder
tot gesagte Dokumentartheater zu fesseln

vermag, wie weit gelegentlich furoremachende

Klassikeraufführungen als
Verfälschung angesehen werden müssen oder noch
vertretbar sind, wie weit Mitspiel und
Happening als theatralische Manifestation
gelten können usw. Fragen solcher Art
bedürfen zweifellos der Klärung — sie sind aber
zu vielschichtig, als daß auch nur annähernd
zu Resultaten hätte gelangt werden können.

Daß dem schweizerischen Theater ein
Platz im Programm der Veranstaltung
gelassen wurde, ist als gebührend zu verzeichnender

Ausdruck des Dankes seitens der
deutschen Gäste gegenüber den schweizerischen

Gastgebern zu betrachten. Der
Dank galt vor allem auch dem Theater und
seinem Ensemble, das während des Krieges
den Glauben an das Theater weiter aufrechterhalten

durfte, dem Zürcher Schauspielhaus,
für dessen Künstler der Schauspieler Heinrich

Gretler stellvertretend begrüßt werden
konnte. Elisabeth Brock-Sulzer erinnerte
daran, wie sehr das Theater der deutschen
Schweiz schon immer starke politische
Bedeutung hatte und vor allem auch früher
größere Beliebtheit genoß. Erst die
Wandertruppen des 17. und 18. Jahrhunderts
erregten, besonders in Genf und Zürich, die
Theaterfeindschaft, die noch bis in unser
Jahrhundert hinein nachwirkte. Sie bekannte
sich, von der schweizerischen Theaterlandschaft

ausgehend, zu einem gesunden
Provinzialismus, als Ausdruck des zutiefst
föderativen Geistes unserer Kultur.

Teo Otto vermochte tief zu beeindrucken
mit seinen Erinnerungen an die Kriegszeit
und dem aus Erfahrung gewonnenen Nachweis,

daß großes Theater nur dort gestaltet
werden kann, wo der Künstler als Mensch
zu sich selber findet und finden muß.

Im Juni nächstes Jahr jährt sich der
hundertste Geburtstag von Luigi PirandeUo.

Ein Gespräch über ihn war umso mehr
gerechtfertigt, als man bei der Durchsicht der
Spielpläne der Bühnen nicht den Eindruck
hat, dieser Geburtstag werde besonders viel
Anlaß geben, die Stücke des Dichters zur
Aufführung zu bringen.

Die Schlußdiskussion war dem Theaterbau

gewidmet. Man setzte sich auseinander
mit Max Frischs These, die ideale Schauspielbühne

sei die Guckkastenbühne. Leider war
Frisch erkrankt und konnte sich nicht selber
der Diskussion stellen. Felix Schwarz wies
mit Nachdruck daraufhin, daß der Architekt
nicht der Entwicklung im Wege stehen
dürfe. Man müsse als Architekt die
Möglichkeit offen lassen für die Zukunft, die wir
nicht kennen. Für ihn sei die Abhängigkeit
des Autors von der Bühne, für die er schreibe,

771



erwiesen, seit er wisse, daß Goldoni einen
Auftrag, für ein römisches Theater zu schreiben,

aufschob, bis er die Schauspieler und
ihr Theater kennen lernen könne, die sein
Stück spielen würden. Von anderer Seite
wurden die Architekten davor gewarnt, sich
bei der Bauaufgabe auf monumentale Architektur

auszurichten, denn das Äußere des
Theaters könne niemals zur Verbesserung
der Aufführung beitragen, wohl aber ein
betrieblich gut ausgeführtes Theater.

Einen Beitrag zu diesem Thema gab auch
der Vortrag des Akustikers Prof. Fritz Winkel

von der Technischen Universität Berlin,
der auf die elektronischen Möglichkeiten im
modernen Theaterbau hinwies. Man sollte
solche Diskussionsbeiträge nicht überhören.
Die schweizerischen Städte, die jetzt
allenthalben vor der Realisierung von Neubauten
für ihre Theater stehen, haben alle Chance,
sich mit den Ergebnissen und Fehlern des

Jüngern Theaterbaus auseinanderzusetzen
und rechtzeitig daraus zu lernen. Wie viele
Fehler gemacht wurden, hat sich in Theaterkreisen

langsam herumgesprochen. Ob die
Architekten und die städtischen Baubehörden

es auch schon wissen? Es ist immerhin
zu hoffen.

Übrigens bietet eine von dem Zürcher
Architekten Felix Schwarz und Dr. Erika
Billeter, Konservatorin am Kunstgewerbemuseum

Zürich, zusammengestellte
Ausstellung der Verwaltungsabteilung des

Stadtpräsidenten «Theaterbauten — Zeitgenössische

Beispiele aus verschiedenen Ländern»
eine gute Möglichkeit, sich über die
grundsätzlichen Fragen des Theaterbaus an Hand
zahlreicher neueren Bauten ins Bild zu setzen
(Kunsthaus Zürich, bis 20. November).

Christian Jauslin

ALBERT BÉGUINS SUCHE NACH DEM HEIL

Ein Aspekt seines kritischen Denkens

Der 1957 verstorbene Neuenburger Schriftsteller

Albert Béguin (1937—1946 Ordinarius

für französische Literatur an der
Universität Basel, Nachfolger Emmanuel Mou-
niers in der Zeitschrift «Esprit») hat ein
monumentales Oeuvre hinterlassen, das
nach der neuesten Forschung über iooo
Titel umfaßt. Allgemein bekannt davon
dürften neben seinem Hauptwerk L'âme
romantique de le rêve (abgek. AR, Corti 1939fr.)
Bernanos par lui-même (deutsch bei Rowohlt)
und Pascalpar lui-même (ebenda) sein, schon
weniger seine Schriften über Balzac, Nerval,
Péguy, und sicher zu wenig die noch im
Todesjahr erschienene erste Sammlung von
Aufsätzen Poésie de la Présence (abgek. PP,
La Baconnière, Neuchâtel), der in nächster
Zeit ein weiterer Band folgen soll. Daß
es sich um ein bedeutendes Werk handelt,
ist in Fachkreisen unbestritten; so bezeichnete

der Komparatist Paul de Man das Werk

über die romantische Seele in seiner Zürcher
Antrittsvorlesung als «noch heute eines der
seltenen Beispiele für die Bemühungen um
ein Gesamtverständnis der romantischen
Dichtung im deutschen wie im französischen
Bereich»1.

Die Aktualität Béguins liegt nicht in
erster Linie in seinen wissenschafdichen
Beiträgen — wenngleich diese für Bernanos
und Péguy z. B. ins Gewicht fallen —,
sondern in der originellen, höchst persönlichen
Fragestellung und der viele dunkle Stellen
aufhellenden Sprache. Die kritische Tätigkeit

nimmt bei ihm eine Dimension an, die
das Ästhetische ins Weltanschauliche
einmünden läßt, ohne jedoch ins Ideologische
oder Doktrinäre abzugleiten. Er befragt ein
literarisches Werk nach seiner inneren Wahrheit

und nach des Menschen Verhältnis zur
Welt, zu den Mächten der Finsternis, zum
Nächsten, zu Gott. In erster Linie ist er

772



Interpret, Vermittler einer im Herzen der
Dichtung gewonnenen Erfahrung. Nachdem

eine Art innere Berufung das Werk
dieses begnadeten Lesers auf einige wesentliche

Existenzfragen konvergieren ließ,
kommt ihm innerhalb der modernen
französischen Kritik exemplarischer Charakter
zu. Besonders heute, da die Frage nach
Sinn, Aufgabe und Methoden der Kritik in
französischen Fachkreisen neu aufgeworfen
wird, muß Béguins grundlegende Aussage
in Erinnerung gerufen werden.

Sein Weg führt von der deutschen
Romantik zu der dem Schicksal des Menschen
verpflichteten Dichtung unseres Jahrhunderts.

Besondere Verdienste erwarb sich der
brillante Vortragsredner um Charles Péguy
und Georges Bernanos, dessen Werk er mit
großer Hingabe verwaltete, erklärte und
z. T. noch veröffentlichte (vgl. Edition de
la Pléiade), bis es an Daniel Pézeril überging,
der in der diesjährigen Juni-Nummer von
«Esprit» den baldigen Abschluß der von
Béguin begonnenen Entzifferung des
Manuskriptes für M. Ouine ankündigte.

Im Rückblick erscheint dieses Lebenswerk
als eine unablässige Suche nach dem Heil,
wie der Titel von Dorothée-Juliane Francks
interessanter Studie La Quête spirituelle
d'Albert Béguin1 antönt. Die Autorin
beschränkt sich auf eine wesentliche, bereits
von Marcel Raymond, Daniel Pézeril und
Georges Poulet hervorgehobene Komponente

und verschmilzt die wichtigsten
Einsichten zu einer Synthese; teilweise
entwickelt sie die Gedanken weiter, bereichert
und untermauert sie stets mit einer großen
Zahl geschickt ausgewählter Texte.

Wie viele Westschweizer Intellektuelle
— man denke an Amiel oder an Ramuz —
war der junge Apothekersohn Béguin, der
Bruder des bekannten, kürzlich zurückgetretenen

Chefredaktors der «Gazette de
Lausanne», nicht primär der Außenwelt
zugewandt, sondern eher verschlossen und
grüblerisch. Der «Licencié» zog zur
Weiterbildung nach Paris, wo er zeitweise auch als

Buchantiquar tätig war und so auf einem

verstaubten Büchergestell den ihm von
früheren Lektüren her geheimnisvoll vertrauten

Jean Paul entdeckte, dessen Hesperus er
alsbald übersetzt. Die deutsche Romantik
zieht den nach Selbsterkenntnis Drängenden
an: «Ce qui m'importe c'est de connaître
qui je suis.» Fasziniert von E. T. A.
Hoffmann und Jean Paul taucht er während
seines Lektorates in Halle (1929—1934) in
diese imaginäre und doch «wirklichere»
Welt ein, um am Schicksal jener bis in alle
Tiefen vorgestoßenen Dichter aus nächster
Nähe teilnehmen zu können. Aus der
anfänglichen Isolierung spürt der Forscher in
der aus den dunklen Regionen des menschlichen

Geistes entstandenen, vom Dichter
erfahrenen und gestalteten Welt einem in
mythischer Vergangenheit oder in traumhafter

Zukunft erahnten Paradies nach. Im
Rahmen einer stets vorausgesetzten universellen

Analogie kündet das Sichtbare vom
Unsichtbaren, der Traum läßt das Unendliche

durchscheinen, die verlorene Einheit,
die «présence», und erlöst den Menschen

von der Geschlossenheit seines individuellen
Bewußtseins. So wird Béguins Forschen zu
einer Suche nach dem verschütteten Glück,
d. h. eine eigentliche «Quête»3.

Jenseits liegt das letzte Wissen; diesseits
schafft des Menschen Einbildungskraft die

Symbole eines nie durchdringbaren Schicksals

und versucht es mythisch zu begreifen.
Dies bewegt Béguin zu seiner abenteuerlichen

Reise, nach deren Abschluß er
rückblickend bemerkt: «Encouragé par tant de

hasards, obéissant à l'invitation de tant de

présages et de réminiscences enfantines, je
me mis en quête du romantisme allemand.

— C'est donc <notre) expérience —, s'il est
vrai que celle des poètes que nous adoptons
s'assimile à notre essence personnelle pour
l'aider dans sa confrontation avec l'angoisse
profonde, —- c'est notre expérience que je
pensais retrouver dans l'étude que j'entrepris.

Et je n'ai renoncé ni à cet espoir ni à

cette orientation de mon enquête» (AR, X).
Die Offenbarungen der Dichtung, des

Denkens und der Betrachtung heben den
Menschen aus dem alltäglichen Zeitbewußtsein

in eine neue Dauer. Unsere gegenwärtige

Wahrnehmung bekommt Tiefe durch

773



die Erinnerung, doch führt die Suche nach
den «vergessenen Augenblicken» zu einem

ganz anderen Resultat als bei Proust: das in
der Vergangenheit liegende Paradies kann
von des Menschen Einbildungskraft wohl
erahnt, doch nie in seiner Ganzheit
wiederhergestellt werden. Der Mensch ist der
Gefallene, der dem Stückhaften Ausgelieferte,
den auch die Simultaneität der Erinnerungen
nicht aus dem Bewußtsein seiner Immanenz
heben kann. Und doch findet sein
gegenwärtiges Dasein in der Betrachtung des

Vergangenen einen ihm eigenen Rhythmus, den
im literarischen Werk aufzufinden das Ziel
der Kritik ist; der «Stil», in der globalsten
Bedeutung verstanden, ist hier stets der
Ausdruck einer verborgenen Wirklichkeit.
In der poetischen Interpretation des im
Traum Erfahrenen scheint das verlorene
Paradies der Kindheit durch. Nie kann eine
solche Suche Erfüllung finden; immerzu
unruhig, unersättlich nähert sich der Kritiker

mit seinen Dichtern dem Ziel, ohne es

je ganz zu erreichen.
Für Béguin ist die menschliche Existenz

der Schauplatz eines Dramas, das zu erleben
es der Sympathie, der existentiellen Anteilnahme

bedarf. In diesem Sinn ist seine Kritik

persönlich, subjektiv: «Le salut est de
la personne», hatte er schon 1934 im «Journal

de Genève » geschrieben, und zu gleicher
Zeit an Marcel Raymond: «Le drame serait
justement alors dans le conflit entre une
aspiration au salut, donc personnelle, et les

voies entrevues, tentées, qui sont toujours
celles de la dépersonnalisation. »

Das Individuum strebt nach
Selbsterkenntnis, die Person (per-sonare!) nach
der Kenntnis des Ursprungs (vgl. Augustinus).

In diesem Punkt steht Béguin übrigens
ziemlich nahe bei Emmanuel Mounier und
Gabriel Marcel; Dorothée-Juliane Franck
charakterisiert den grundlegenden Unterschied

mit folgenden Worten: «La personne

s'achève par son développement humain,
orienté vers le don de soi à Dieu et aux autres

personnes. L'individu, au contraire, est celui
qui n'attribue de valeur qu'à une méditation
intérieure, ignorante ou dédaigneuse de la
charité. Le mal se glisse dans l'individualité
lorsqu'elle veut jalousement protéger les va¬

leurs acquises et nie la loi de la charité » (S.

85).DiePersongelangt durch ihre Verfügbarkeit

und ihre Treue in den Bezirk des Seins,

würde Marcel sagen, währenddem das

ichbezogene Individuum den von einer Mauer
umzäunten Bezirk des Habens nie sprengt.

Extremer Individualismus ist unvereinbar

mit Béguins Welt-Schau; am besten wird
dies für ihn am Beispiel von M. Ouine

ersichdich, jenem von vielen verkannten
Bernanos-Roman, in dem er als erster das

Negativbild des wahren Christentums
erkannte und den er als begeisterter Anwalt
über alles verteidigte4.

Der Einstieg in das romantische Abenteuer

hat Béguin zur Entscheidung gezwungen:

er findet den Weg zur Welt als Schöpfung,

zu einem persönlichen Gott, und
angesichts des menschlichen Leidens, des Krieges
und seiner eigenen Nichtigkeit (Pascal!)
wendet er sich dem inkarnierten Christus
zu. Diese dramatische Auseinandersetzung
mit der Schöpfung und dem Schöpfer fällt
für ihn bei jedem Dichter ins Gewicht: «La
personnalité, l'individualité, c'est la vision
particulière que chaque homme a de Dieu...
Tout visionnaire, tout mystique, tout saint

est en quelque sorte spécialisé par la vision
que Dieu a de lui et qui porte le nom de sa

vocation... C'est à cette grâce personnelle
que chacun doit se conformer dans son
effort vers la connaissance et la perfection,
car elle est comme le nom dont il est appelé
et auquel il faut répondre» (Léon Bloy,
«Lettres», März 1943).

Mit der Gewißheit, daß unsere irdische
Ordnung weder die einzig- nochbestmögliche
ist, rückt Béguin bei Nerval und Balzac die
visionären Gaben in den Vordergrund; mit
Dichtern wie Supervielle und Claudel erfreut
er sich anderseits an der symbolhaften
Schönheit des Geschöpflichen5.

Der Ruf, von dem er im oben zitierten Text
spricht, kommt aus der Welt, vom Nächsten.

Béguin hört ihn und hält sich bereit:
«L'homme n'est pas seul, mais au contraire
lié à tous les autres, à travers les âges et les

lieux, dans la totale communion des êtres. »

Persönliche Erfahrungen, die Greuel des

Krieges und die Lektüre Léon Bloys ließen
das Kreuz stark in den Vordergrund treten;

774



Exil und Gefangenschaft sind für ihn
nunmehr «la condition du poète parce qu'ils
sont la condition de l'homme» (Exil et
captivité, «Esprit», Mai 1946).

Doch der Agon des Lebens, den es
durchzustehen gilt, läßt die Menschen näher
zusammenrücken und sie so die Einsamkeit
überwinden: «Il ne suffit pas de dire que le
chant naît de la douleur; naissant de la peine,
il naît de l'amour; naissant de la solitude,
il met fin à la solitude» (PP, S. 293).

Nie verfinstert sich der Horizont ganz,
wie folgender Text, aus einem im Dezember
1955 in «Esprit» erschienenen Artikel
zeigen mag, als Béguin sich bereits in den auf
das «neue Frankreich» gesetzten Hoffnungen

enttäuscht sah: «Le seul optimisme qui
soit conforme à la réalité de notre humaine
expérience n'est pas celui qui utopiquement
rêve d'un monde intemporel délivré du mal,
mais celui qui, dans ce monde réel où fermentent
les forces maléfiques et les forces salvatrices,
cherche à tout instant à saisir le surgissement de

la lumière au sein du chaos» (La révolte de
l'Asie et la conscience européenne).

Wie Dorothée-Juliane Franck mit Recht
bemerkt, fand Béguin dank seiner kritischen
Tätigkeit die Möglichkeit, sein Inneres zu
öffnen, zu ordnen und ihm eine Richtung zu
geben. Mit großem Einfühlungsvermögen
zeigt sie die Etappen des von der
Vereinsamung zur Gemeinschaft, vom Wunsch
nach Erkenntnis zum Engagement führenden
Weges auf; das Leiden des Einzelnen
integriert sich im Leiden der ganzen Menschheit,

die sich ihrerseits im leidenden Christus
erkennt. Ahnlich wie Bernanos, der nach
dem Ausbruch des Krieges seine schöpferischen

Kräfte für die Résistance freimachte,
wirft sich Béguin in die Auseinandersetzung
um den Wert des Menschen und seine

Berufung zum Heil.
«Il est inconfortable de vivre tout

ensemble dans la fidélité à soi, au plus
intérieur de soi, et dans l'attention généreuse
aux sollicitations du monde concret.» Er
war nicht geschaffen für diesen Kampf, und
doch kämpfte er ihn gut, bis ans bittere
Ende, das ihn selbst wohl weniger
überraschte als seine Freunde, schrieb er doch
Georges Poulet aus Rom fünf Wochen vor

seinem Tod: «Je sais ce que c'est de forer
pendant des années et de se trouver ensuite

au fond du puits. » Am Schluß ihrer Studie

stellt Dorothée-Juliane Franck neben diese

Stelle jenen andern, zehn Jahre früher
geschriebenen, doch stets noch gültigen Satz:

«On peut être vaincu, rien jamais n'autorise

que l'on capitule. »

Wie wenige Ausländer gelangte Albert
Béguin in Paris zu hohem Ansehen; er hatte

Qualitäten, die der Franzose dem Schweizer

nur selten zuerkennt; er war bescheiden

(«Je suis un vivant d'aujourd'hui parmi les

hommes de ce temps... C'est du temps
présent que l'homme doit tenter de faire un
temps sauvé ») ; stets konnte er staunen, nie
verfiel er der Selbstgenügsamkeit («... peu
de gens perçoivent cette sorte de passion
qui me saisit dans ce corps à corps avec un
auteur que j'aime, et cette insatiabilitê qui me
jette, à l'aide de l'œuvre, au delà de toute
œuvre ») ; dazu war ihm ein hochkultiviertes,
kritisches Formgefühl eigen («Il ne me
vient que des redites écœurantes ou des

phrases factices dont je me méfie heureusement

avant même de les laisser tomber sur
le papier»). Er suchte geradezu die Gefahr,
das Risiko, das Engagement, um seiner

Berufung zu folgen.
Das Feld, in dem er die Welt erfuhr und

seiner Erfahrung Ausdruck verlieh, war die

Sprache: «Tel est le mystère du langage:
c'est par lui que la conscience, qui y aboutit,
cesse d'être vaine ou destructrice, qu'elle
redevient une clef du Paradis. Entre l'homme

et lui-même le langage est le seul lien, comme il
est l'instaurateur de communion entre les

hommes et l'instaurateur du dialogue entre
la créature et Dieu» (PP, S. 352). In diesem
Bereich war Béguin nie tolerant; er denunzierte

jede Ungenauigkeit, jedes künstliche
Gerede, jede Verstellung. Sich selbst nannte
er zwar bescheiden «un être sans expression »,
doch haben nur wenige wie er bei den Dichtern

die Antworten auf die in jedem von
uns schlummernden Fragen aufgespürt und
überzeugend ins allgemeine Bewußtsein
gehoben.

775



Wenn Hans-Jost Frey in seiner
Vorbemerkung zu einem Aufsatz von Georges
Poulet6 daraufhinweist, daß die französische
Sprache «für die deutsche Kritik weder ein
Alibi noch ein Hindernis sein sollte, das
Grundsätzliche zur Kenntnis zu nehmen,
das zur Sprache gebracht wird », so gilt dies
ebensosehr für den im deutschen Sprachraum

noch fast völlig unbekannten Albert
Béguin. Die vor 25 Jahren infolge des Krieges

nicht zustandegekommene, doch jetzt
geplante Übersetzung seines Werks L'âme
romantique et le rêve dürfte den Beginn einer
ernsthaften Auseinandersetzung mit einem
der Begründer einer Kritik anzeigen, die
heute so vital ist, daß sich die Sorbonne von
ihr bedroht fühlt.

Peter Grotzer

1 Wordsworth und Hölderlin, «Schweizer

Monatshefte», März 1966. 2«Langages»,
Collection dirigée par Marc Eigeldinger et
P. O. Walzer, Editions de la Baconnière,
Neuchâtel 1965. 3Vgl. La Quête du Graal,
Edition présentée et établie par Albert
Béguin et Yves Bonnefoy, Seuil 1965. Man
beachte auch den zur gleichen Zeit erschienenen

Band Balzac lu et relu mit dem seinerzeit

in Balzac-Kreisen aufsehenerregenden
«Balzac visionnaire », Collection «Langages »

La Baconnière, Neuchâtel und Seuil, Paris.
4Deutscher Titel: Die tote Gemeinde, Hegner
und dtv. 5Vgl. meinen Aufsatz Albert
Béguin und Paul Claudel, Bulletin annuel de
la Fondation Suisse, Paris 1963. 'Kritiker
von heute, «Schweizer Monatshefte», Juli
1964.

77"


	Umschau

