
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

DIE SCHAU HILDEGARDS VON BINGEN

In den letzten Jahrzehnten beschäftigten sich
immer weitere Kreise mit dem Schrifttum
Hildegards von Bingen. Zunächst galt das

Interesse ihren naturwissenschaftlichen und
medizinischen Schriften, in denen eine
Medizin, die die rein mechanistische Auffassung
des Menschen zu überwinden begann, eine

neuartig anmutende, fruchtbare
Betrachtungsweise entdeckte. Hildegards Menschenkunde

ist in ihrer Kosmologie und Gotteslehre

verwurzelt, so daß die Forschung sich
auch diesen Schriften zuwandte. Das Schrifttum

war bisher in der lateinischen Originalsprache

in zwei Gesamtausgaben (1855 und
1882, beide in Paris) und einigen
Einzeleditionen zugänglich. Nun übernahm der
Otto Müller-Verlag, Salzburg, die Aufgabe,
die Werke Hildegards der deutschsprachigen
Leserschaft zu erschließen, und gibt sie seit

1954 in deutschen Übersetzungen heraus.
In der Hildegard-Forschung machten sich
unter anderen Maura Böckeier, die Äbtissin
Adelgundis Führkötter, Hans Liebeschütz, der
Medizinhistoriker Heinrich Schipperges und
Marianne Schrader verdient. Bisher sind vier
Werkbände und ein Briefband erschienen.
Die Bände wurden mit Reproduktionen der
Miniaturen aus dem Rupertsberger Kodex
ausgestattet. Sie stellen Hildegards Visionen
dar und entstanden sehr wahrscheinlich unter
ihrer Aufsicht.

Hildegard wurde 1098 in der Pfalz aus
einem edelfreien Geschlecht geboren. Mit
acht Jahren trat sie ins Kloster der
Benediktinerinnen unweit von ihrem Heimatsort
ein. 1136 wurde sie zur Oberin der kleinen
Gemeinschaft gewählt, mit der sie 1147 nach

Rupertsberg, Bingen gegenüber, bei der
Einmündung der Nahe in den Rhein,
übersiedelte, wo sie ein Frauenkloster gründete.
Sie starb — wie 1954 erwiesen werden
konnte — 1179 daselbst. Ihre Kanonisierung
erfolgte 1233.

Mit vierunddreißig Jahren erlebte sie

ihre erste große Vision und Audition, mit

der gleichzeitigen Aufforderung, das
Gesehene und Gehörte niederzuschreiben. Sie

fühlte sich der ungeheuren Aufgabe nicht
gewachsen und weigerte sich zu schreiben.
Erkrankt, sah sie sich veranlaßt, ihre Seelennot

dem Abt des benachbarten Klosters
mitzuteilen. Der nüchterne Abt riet ihr, mit der
Arbeit anzufangen, das Weitere würde sich

zeigen. Da Hildegard des Lateins nur mäßig
kundig war, schickte der Abt ihr den Mönch
Volmar, der ihre grammatikalischen Fehler
verbessern sollte. Er half ihr bis zu seinem
Tode (1170) mit großem Einfühlungsvermögen

und viel Takt. So wurde ihre originelle,

mitunter etwas unbeholfene Sprache
durch keine Stilisierung verdorben. Sie

schrieb an ihrem ersten Werk Scivias (Wisse
die Wege) äußerst mühsam zehn Jahre lang
(1141—1151). Es folgten die Physica
(Naturkunde), Causae et Curae (Heilkunde), die

Hildegards Ruf als «erster deutscher
Naturwissenschaftlerin und Ärztin» begründeten,
der Liber Vitae Meritorum (Das Buch der
Lebensverdienste, deutsch bisher noch nicht
erschienen), schließlich der abgeklärte Liber
Divinorum Operum, auch De Operatione Dei
genannt (Welt und Mensch), der die Schau
der Scivias ergänzt und vollendet.

Der Abt meldete inzwischen vorsichtshalber

Hildegards Mitteilung dem
Erzbischof von Mainz, der die Angelegenheit
dem eine Synode in Trier abhaltenden Papst

vortrug (1147). Als einige Schriftproben
vorgelesen wurden, erkannte der anwesende
Bernhard von Clairvaux die Lauterkeit und die

Bedeutung der Schau Hildegards und setzte
sich für sie ein. — Die Kunde von den
Visionen verbreitete sich in Windeseile.
Menschen aus allen Volksschichten, Priester,
Bischöfe, Könige und Päpste suchten sie

persönlich oder brieflich auf, um sie um
Rat, Gebet und Seelenheilung zu bitten.
Über ihren vielseitigen Einfluß vermittelt
die Auswahl aus ihrem Briefwechsel einen

guten Eindruck1. — Hildegard wurde über-

694



dies aufgefordert, in Klöstern, Kirchen,
selbst auf Marktplätzen zu sprechen, äußerst
ungewöhnlich für eine Klosterfrau, besonders

im 12. Jahrhundert. Ihre mahnende
Stimme wurde gefürchtet und sogar
beherzigt. Im Kölner Dom griff sie die Katharer
an, in der Befürchtung einer Kirchenspaltung,

die sie übrigens für später vorausgesagt

hatte. Hätte sie allerdings die
Katharer nicht nur aus verstellenden Berichten,
sondern aus eigener Anschauung gekannt,
dann hätte sie vermutlich wenigstens Ihren
Lebenswandel als vorbildlich anerkennen
müssen, wie es ja auch Bernhard tat. Hildegard

verdammte in der selben Predigt auch
die Moral des Klerus, in deren Verderbnis
sie den wahren Grund des Aufkommens
von Ketzereien erblickte. — Aber auch den
Kaiser Barbarossa, der drei Gegenpäpste
aufgestellt hatte, verschonte sie mit ihrem
Tadel nicht. Es soll auch eine Unterredung
unter vier Augen stattgefunden haben. Der
Kaiser besaß Großmütigkeit genug, um für
Hildegards Kloster einen Schutzbrief
ausstellen zu lassen, der Rupersberg bei der
Verwüstung des ganzen Rheingaus durch
die Kaiserlichen tatsächlich unberührt stehen
ließ. Sie setzte sich unerschrocken für Recht
und Menschlichkeit ein. Noch 81jährig,
einige Monate vor ihrem — übrigens genau
vorausgesagten — Tode nahm sie ein Interdikt

des Mainzer Erzbischofs auf sich und
ihr Kloster, da sie sich weigerte, einen
exkommunizierten Toten aus der geweihten
Erde ihres Klosterfriedhofes ausgraben zu
lassen: sie wußte, daß er mit Gott und Kirche

versöhnt gestorben war. Der Erzbischof
mußte schließlich, durch ihre Briefe
überzeugt, nachgeben.

Hildegards Visionen entstanden auf
Grund einer besonderen Veranlagung. Schon
das dreijährige Mädchen war mit einer Schau
begabt, die es gewissermaßen hinter die
Dinge, in eine jenseits der Realität liegende
Wirklichkeit blicken ließ, in der die wahren
Zusammenhänge des Kosmos begründet
liegen. Das Kind war höchst erstaunt und
sogar erschrocken, als es erfahren mußte,
daß andere die Welt nicht so sahen wie es
selbst. Modern ausgedrückt könnte man
sagen, daß Hildegard vergönnt war, das

Leben, das Kräftespiel der überindividuellen
Seele und darin die ordnende, göttliche
Geistigkeit unmittelbar wahrzunehmen; ein
Charisma, das vielleicht in neuerer Zeit bis

zu einem gewissen Grad einem Teilhard de
Chardin in seinen kosmischen Christus-
Visionen zuteil wurde. — Hildegard litt
unter dieser Schau und wurde oft von Krankheiten

zeit ihres Lebens heimgesucht. — Da
in dieser transzendenten Wirklichkeit auch
die Zukunft gegenwärtig vorliegt, konnte
sie auch prophetische Aussagen machen; so

sagte sie den Tod eines Erzbischofs voraus.
Die Mitteilbarkeit einer solchen Schau

ist nicht zuletzt sprachbedingt. Erst in der
Mitte des 12. Jahrhunderts begann die
Scholastik, eine begriffliche Sprache herauszuarbeiten,

mit deren Hilfe sie Lebens- und
Glaubensbezüge einer durchgängigen
Rationalisierung unterwarf. Die Rationalisierung

hat den Vorteil, daß sie eine Seinsordnung

mit höchster Klarheit wiederspiegeln
und vermitteln kann, und den Nachteil, daß
sie das Lebendige in seiner Fluktuierung und
Vielschichtigkeit mitunter gänzlich verdeckt.
— Hildegard griff instinktiv nach einer
bildhaften Sprache, in deren Symbolhaftigkeit
die Fülle lebendiger Bezüge stets
mitschwingt, aber die gerade wegen ihres
Symbolcharakters manche Dunkelheiten
aufweist. Einzelne Termini stehen für eine Vielfalt

von Bedeutungen, auf diese Weise die
innige Aufeinanderbezogenheit von Kosmos
und Mensch, göttlicher Kräfte und Natur
mitunter schlagend einfach verdeutlichend.

Gottes Werk und die kosmischen Bezüge
beschreiben die erste und die letzte Schrift
Hildegards, die Wisse die Wege1 und die Welt
und Mensch3. Die erste Person der Gottheit
steht außerhalb des Weltalls, somit auch über
dem Bösen, während Christus ins
Weltgeschehen eingreifend den Kampf mit Satan

führt; eine differenzierte Sicht, die dem
radikalen Dualismus der Katharer widerspricht :

sie stellten das Böse als gleichmächtig neben

Gott, ein weiterer Grund dafür, warum sie
bei Hildegard auf heftige Ablehnung stießen.

— Lokalgeschichte, Weltgeschehen und
Heilsgeschichte sind ein einziger Ablauf, das

geringste Ereignis hat kosmische und
heilsgeschichtliche Bedeutung. Christi Heilstat

695



wurde nicht erst nach dem Sündenfall
beschlossen, wie Thomas von Aquino es später
lehrte, Christus wäre auch ohne Adams
Abfall in die Welt gekommen. Der Sündenfall

wiederholt Luzifers Empörung gegen
Gott auf einer anderen Ebene, so hat auch
die Erbsünde kosmische Dimensionen, und
der Mensch ist den bösen Kräften bereits in
seiner Natur ausgeliefert. — Gott hatte am
sechsten Schöpfungstag sein Werk beendet,
am siebenten übergab er es dem Menschen,
damit der Mensch es weiterführe, — ein
Gedanke, der auch heute Parallelen hat,
etwa in der Evolutionslehre Teilhards. Das
Arbeitsfeld des Menschen ist nach Hildegard
die Welt, vorbereitet durch die sukzessive

Erschaffung der Kreaturen, die auf die Tat
des Menschen warteten. Das Böse ist im
menschlichen Bereich fehlendes, verfehltes
Tun (nach Teilhard: Mißbrauch oder
Verweigerung der Aktivation), da es sich dem
Anspruch der vernünftigen Seele entzieht. —
Verwandtschaft zu Teilhard besteht auch
in der Christologie. Der mystische Leib
Christi muß erst wachsen und zur
Vollendung gebracht werden. Er umfaßt nicht
nur]_die^Seelen der Menschen, sondern alle
Kreaturen, auch die Materie, insofern sie

zum Licht gebracht, mit einem heutigen
Ausdruck: vergeistigt wird. Die Kirche ist
das vorläufige Gewand des mystischen Leibes,

wegen der Unwürdigkeit der Würdenträger

und Gläubigen noch weit davon
entfernt, zum Leib Christi zu werden. Ein
Hauptanliegen Hildegards war gerade die
Reinigung der Kirche, die damals inmitten
irdischer Machtkämpfe stand und von
Simonie verseucht war. Sie setzte sich auch
für die Ehelosigkeit der Priester ein, die
— von Gregor VII. 1074 verkündet — noch
nicht überall durchgedrungen war.

Kosmos und Weltgeschehen sind auf den
Menschen bezogen. Hildegard, auch dichterisch

begabt, Verfasserin zahlreicher Lieder
und einiger Mysterienspiele, spricht dies in
einem Gedicht schlicht aus :

Als Gott dem Erdensohn, den Er gebildet,
ins Antlitz schaute,
sah Er in ihm — in einem Menschen —
alle seine Werke
zu unversehrter Fülle reifen.

In der Heilkunde zeigt sie auf, wie irdische
und kosmische Kräfte im Menschen zur
Wirksamkeit gelangen4. Der Mensch wurde
in seinem Leib erlöst, er ist ganz Leiblichkeit
und wird im Leib auferstehen. Die Seele

durchdringt den ganzen Leib, sie hat keinen
« Sitz » in ihm. Der Stoffwechsel ist Verkehr
mit den Weltelementen, denen in Hildegards

Weltbild fundamentale Bedeutung
zukommt. In Todesnot, falls kein Priester und
sonst kein Mensch in der Nähe ist, soll man
den Elementen beichten. Verbrechen
erschüttern auch die Naturordnung. Schlaf ist
Austausch der Lebensenergie, im Tiefschlaf
wird die Seele frei und kann in den Kosmos
blicken. Die Lebensvorgänge versinnbildlicht

Hildegard mit Kochprozessen. Der
Leib vermittelt irdische Realität durch die
Sinne, ermöglicht das Leben, versinnlicht
den Geist. Die Seele verknüpft Geist und
Stoff, verteilt Kräfte, vergeistigt die
Materie. — Wie Mensch und Welt, Seele und
Leib in sich ergänzender Partnerschaft
stehen, so auch Mann und Frau. So weist
Hildegard der Frau eine hohe Würde zu,
während Thomas ein Jahrhundert später
— vielleicht vom Geist des Zölibatentums
deformiert — der Frau lediglich die Rolle
einer Gehilfin im Zeugungsvorgang, aber
keine echte Partnerschaft zuerkannte, und
sie als einen verhinderten, minderwertigen
Mann betrachtete. — Mit nüchterner
Sachlichkeit behandelt Hildegard das Geschlechtsleben.

— Krankheiten entstehen aus
Überschuß oder Verderbnis der Körpersäfte.
Diese zu jener Zeit verbreitete
Temperamentenlehre und Humoralpathologie vertritt

Hildegard auch in der Naturlehreh. Die
Einflüsse auf dieses Pflanzen, Steine, Tiere
beschreibende Werk sind nicht vollständig
geklärt. Die Benediktiner galten als
hervorragende Kenner der Heilpflanzen. Hildegards

Ausführungen über Fauna und Flora
des Rheingaues sind selbständig. Sie ersetzte
die fehlenden lateinischen Ausdrücke durch
deutsche Namen; so wurde diese Schrift
zum Sprachdenkmal an der Schwelle des

Althochdeutschen und des Mittelhochdeutschen.

Es wurde vielfach die Frage aufgeworfen,
ob Hildegard eine Mystikerin war. — Visio-

696



näre Begabung allein macht einen Menschen
noch nicht zum Mystiker. Der Mystiker
erlebt Gott in einer persönlichen Begegnung.
Weil die Beziehung von Person zu Person
geht, steht im mystischen Erlebnis auf der
einen Seite das Subjekt des Mystikers im
Vordergrund, auf der anderen meistens
Christus, dessen Personhaftigkeit dem
Menschen eher zugänglich ist, als die erste Person
der Gottheit. In dieser personhaften
Begegnung kann der Mystiker das Göttliche
und Bezüge der göttlichen Wirklichkeit
unmittelbar erleben. Darum ist es das mystische

Erlebnis, das die jeweilige, etwa biblische

Offenbarung oder eine im Dogma
fixierte Interpretation mit Erlebniswert
erfüllt und somit erst im menschlichen Leben,
für den Menschen überhaupt erfaßbar macht.
Ohne dieses unmittelbare Erlebnis bleiben
eine mitgeteilte Offenbarungsaussage oder
ein Dogma nichtssagend, leer. Gerade Hildegards

Zeitgenosse, Bernhard von Clairvaux,
den sie einen «Adler, der in die Sonne
schaut», nannte, gehörte zu den ersten
bekannt gewordenen Mystikern des Mittelalters,

die Gott auf eine höchst persönliche
Art erleben durften. Bernhard gab dann
auch, der subjektiven Intimität seiner
Gotteserlebnisse entsprechend, in seinen
Predigten über das Hohelied in der sinnlichen

Sprache irdischer Liebe Ausdruck. —
Durch die Unmittelbarkeit des persönlichen
Erlebnisses verwandelt sich in der mystischen

Schau eines Eckehart Seele und auch
Gott beinahe vollständig, so daß vor dem
Leser seiner Schriften ein neues, ungeahntes
Bild von Seele und Gott entsteht, oder
gewinnt in den Visionen einer Theresa von
Avila Jesus eine Gegenwärtigkeit, so daß
ein religiös Aufgeschlossener heute noch das

Zwiegespräch zu belauschen meint.
In Hildegards Schriften fehlt das

persönliche Moment der Gottesschau. Sie

nimmt im Erleben nur als «Feder in der
Hand Gottes» teil, vermittelnd also, doch
als Person aus der Schau ganz ausscheidend.
Indem sie den Menschen auf eine einmalige,

großartige Weise als den Knotenpunkt der

Weltelemente, komischer «Winde» und

göttlicher Kräfte verstehen läßt, scheint sie

Mensch, Kosmos, selbst Gott wie von
Außen zu sehen.

Man täte indes Hildegard Unrecht, spräche

man ihr, dem «einfältigen Menschen»,
wie sie sich — der damaligen monastischen
Sitte gemäß ihren Namen verschweigend —
nannte, wegen der Unpersönlichkeit ihrer
Schau die mystische Begnadung ab. Ihr
Charisma war, den Bestürzten die Zeichen
der Zeit zu deuten — mit einer heute noch
aktuellen Eindringlichkeit. Sie erfuhr in sich
und um sich das «Zagen und Seufzen der

Kreatur», und — wie es nur in einer mystischen

Schau möglich ist — daß Christi
Wunden «frisch und offen bleiben, solange
die Sündenwunden der Menschen offen
sind ». — Ähnlich wird Pascal Christi
weiterwährenden Agonie erfahren dürfen. — Und
in einem erschütternden mystischen Erlebnis
vernahm Hildegard das Gebet, das Christus
in einer zeitlosen Gegenwart an Seinen Vater
richtet: «Ich erleide Ermattung in meinem
Leibe. Denn meine Kleinen werden schwach.
Sei eingedenk, daß Dein Auge sich nicht
abwenden wollte, bis Du meinen Leib voll
von Edelsteinen sähest... Vater, meine
Wunden zeige ich Dir. Erbarme Dich derer,
die Ich erlöst habe. »

Alexander Gosztonyi

1 Hildegard von Bingen: Briefwechsel,

Übersetzung, Einführung, Erläuterungen
von Adelgundis Führkötter OSB, 1965.
2 Wisse die Wege (Scivias), Übertragung,
Bearbeitung, Biographie von Maura Böckeier
OSB, 195 53. 3Welt und Mensch (De Opera-
tione Dei), Übersetzung, Erläuterungen von
Heinrich Schipperges, 1965. iHeilkunde
(Causae et Curae), Übersetzung, Erläuterungen

von Heinrich Schipperges, 1957. sNa-
turkunde (Physica), Übersetzung, Erläuterungen

von Peter Riehte, 1959. Alle Bände:
Otto Müller-Verlag, Salzburg.

697


	Bücher

