
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 7

Artikel: Der Theaterleiter

Autor: Schuh, Oscar Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Theaterleiter

OSCAR FRITZ SCHUH

Der nachfolgende Aufsatz erscheint mit freundlicher Erlaubnis des Atlantis- Verlages als Vorabdruck
aus dem «Atlantisbuch des Theaters». Martin Hürlimann, der Herausgeber, hat es als ein universelles

Handbuch, als ein Lese-, Nachschlage- und Schaubuch konzipiert, das theaterkundliche und

theatergeschichtliche Einzeldarstellungen mit einem Personen- und Sachlexikon vereinigt.
Die Redaktion

Der Theaterleiter dient der GeseUschaft auf seine Art. Er soU seine soziale
Nützlichkeit dadurch beweisen, daß er den Zuschauer am geistigen
Entwicklungsprozeß unseres Jahrhunderts teilnehmen läßt, daß er Skepsis — Zweifel
und Kritik an gewissen Denkkonventionen — erweckt. Er kann aus der FüUe
des Bestehenden das auswählen, was ihm für seine Zwecke geeignet erscheint,
gleichgültig, ob die Stücke vor zweitausend Jahren oder heute geschrieben
sind. Er kann aber auch versuchen, Erscheinungen des öffentlichen Lebens,
Zeitströmungen, zu deuten, indem er sie objektiviert.

Er hat also praktisch eine Position zwischen dem Autor und dem
aufnehmenden Zuschauer. Diese Tätigkeit wird jedoch sofort wieder in Frage
gestellt durch den Umstand, daß der Theaterleiter gemeinhin nicht als

Vertreter des Geistes, als Kritiker und Skeptiker angesehen wird, sondern als

eine «Institution». Da er in einem Lande, in dem es Privattheater kaum noch
gibt, ein von seiner vorgesetzten Behörde engagierter Direktor ist, wird er
angegriffen und attackiert, eben als «Behörde». Er wird in jedem FaUe Gegnerschaft

auf den Plan rufen, da man in ihm ja eine staatUche Instanz sieht, der

gegenüber Vorsicht geboten scheint.
Das macht das Wirken des Theaterleiters so schwierig : er ist ein agierender

Theatermensch und gleichzeitig ein Kulturfunktionär. Er hat eine fest umris-
sene Position in einem Staatswesen und soll gleichzeitig auf die Barrikaden
gehen für das, was man die Freiheit der Kunst und die Freiheit des Gewissens

nennt. Er soll wachrütteln, Skepsis und Zweifel hervorrufen und genießt
doch nicht den Schutz, den der Intellektuelle als Einzelgänger für sich in
Anspruch nehmen darf.

Ein Spielplan ist entweder zu harmlos oder zu gewagt, zu modern oder zu
reaktionär, er ist einseitig oder gesichtslos. Wie immer die Einwände lauten

mögen, die man der profilierten Gestaltung eines Repertoires entgegenhält,
es kommt wenig dabei heraus, den gelungenen Kompromiß, der — auf der

671



pohtischen Ebene einer Demokratie praktiziert — seine Vorteile haben mag,
auf die Gebiete der Kunst zu übertragen.

War es früher die wichtigste Aufgabe des Theaters, gute Stücke gut zu
spielen, so sind längst, über diese Möglichkeit hinaus, Diskussionen entbrannt,
ob denn das Theater in dieser Zeit der technischen Medien noch eine Funktion
habe, ob nicht der moderne Mensch das durch die Technik Vorfabrizierte
dem Ursprünglichen, Lebendigen vorziehe; ob nicht längst also die große
Zeit des Theaters vorbei sei und andere Kommunikationsmittel im Kommen
seien, die die Stelle einnähmen, die einmal das Theater eingenommen hat.
Sicher ist an dieser Kritik einiges richtig und einiges falsch. Richtig ist, daß
wahrscheinlich gerade in den deutschsprachigen Ländern die Theaterhöhepunkte

relativ rar geworden sind. Wir haben nun eigentlich überall einen
glänzenden Durchschnitt und leider sehr wenige Spitzenleistungen. Wenn
man zum Vergleich beispielsweise heranzieht das englische Theater — und
ich habe kürzhch Gelegenheit gehabt, dreieinhalb Wochen in England jeden
Abend Theater zu sehen —, so wird dort gar nicht erst versucht, Kunst zu
machen, aber es wird herrlich Theater gespielt. Es wird also jeden Abend
rein vom Komödiantischen, vom Tänzerischen, vom Choreographischen her
ein Höchstmaß an Intensität erreicht, und es wird an jedem Abend das Handwerk,

das die Voraussetzung jeder künstlerischen Leistung sein sollte, in einer
Meisterschaft geboten, der wir in unseren deutschsprachigen Ländern — das

muß ich offen gestehen — wenig Gleichwertiges entgegenzusetzen haben.
Und ich glaube, auch daran ist die Situation nach dem Kriege nicht unschuldig,
daß es zu diesen permanenten Irrtümern, zu diesen dauernden Verwechslungen

überhaupt kommen konnte. Was ist die Ursache?
Nach dem Kriege, wo man sehr viele Jahre abgeschlossen war von dem,

was die Welt inzwischen an geistigen Gütern hervorgebracht hatte, wurden
im Laufe einer Spielzeit die Bestseller über uns ausgegossen; wir erlebten in
einem Jahre eine Hochkonjunktur an Erfolgsstücken von Brecht, Sartre,
Anouilh, Giraudoux, Miller, Tennessee Williams, um nur ein paar Namen zu
nennen. Und als wir uns nun langsam wieder daran gewöhnen mußten einzusehen,

daß ja die Bewegung in Wellenbergen und Wellentälern verläuft, da

begann das Mißbehagen. Und man konnte sich nun nicht mehr einigen, was
überhaupt unter Theater zu verstehen ist, auch nicht, was unter modernem
Theater zu verstehen ist. Ist modernes Theater das, was eine zeitnahe
Interpretation nahelegt, ist es modernes Theater, wenn zeitgenössische Stücke
gespielt werden? Gilt es als reaktionär, allzu viele Stücke der Vergangenheit
zu spielen, ist es reaktionär, gewisse Produkte der neuen Dramatik nicht zu
spielen? All diese Fragen tauchen immer wieder auf in Diskussionen, in
Streitgesprächen, und der Trend zur Abwertung der Persönlichkeit, der ja
heute sehr stark in allen Ländern spukt, tut sein übriges, langsam, aber
sicher das Potential des Theaters zu dezimieren, einfach weil die Voraus-

672



Setzungen fehlen und weil kein Übereinkommen erzielt werden kann, was
denn nun eigentheh wo gezeigt und gespielt werden soll.

Wie ist nun in dieser etwas merkwürdigen Periode die Position des Theaterleiters

fixiert? Wir erinnern uns, daß es in früheren Zeiten den Prinzipal der
reisenden Truppe gab, den Komödianten; mag er Eckhof geheißen haben.
Der Schauspieler als Prinzipal der Truppe hat lange Perioden hindurch dem
System der Theaterleitung das Gesicht gegeben. Es kam der Hoftheaterintendant,

der Kavaliersintendant, der sozusagen als Stellvertreter seines

fürstlichen Herrn die Geschäfte abzuwickeln hatte, jene Art des gepflegten,
gebildeten und kunstinteressierten Diplomaten, der am Schreibtisch seines

Amtes waltete, auszugleichen, auszubügeln hatte, wo immer Schwierigkeiten
auftauchten. Und dann hat sich mit Max Reinhardt sehr schnell der Typ des

Regisseur-Intendanten herausgebildet. Gerade in dem Augenbhck, in dem
die Persönlichkeit des Regisseurs in den Vordergrund gerückt wurde, in
jenem Zeitalter — sehr typisch —, wo es eigentheh keine einheitliche
Weltanschauung mehr gab, mußte einer kommen, der zu sagen hatte, in welchem
Sinne einem Stück begegnet werden soll. Und so wurde mit Max Reinhardt
in Deutschland und Stanislawski in Rußland der Typ des Regisseurs geboren.
Damit wurde auch ein neuer Typ des Theaterleiters inthronisiert, des Mannes,
der von der Bühne aus das Theater beherrscht. Zur gleichen Zeit kam mit der
Person Gustav Mahlers der Typ des Dirigenten-Intendanten ins Spiel, und
das hat ungefähr einige Dezennien gedauert, bis — eigenartigerweise — jetzt
wieder der Ruf ertönt nach dem Kavaliersintendanten, nach dem Manne, der
selbst nicht künstlerisch tätig ist, sondern nur zu verwalten hat, dem eigentlich

das obliegt, was man heute die Funktionen eines Managers nennt. Schon
das Wort «Chef», wie heute der Leiter jeder Institution genannt wird, drückt
gleichzeitig aus: Nähe und Distanz. «Chef» heißt: Anbiederung und doch
auch Unterwerfung. Jener Primus inter pares, der heute als Typ so besonders

gesucht ist, fand nun gerade in der Persönlichkeit des Managers seine
eigenartigste Prägung. Und da ja der Theaterleiter heute überfordert ist, wenn er
gleichzeitig auf der Bühne und im Büro wirken soll, ist es selbstverständlich,
daß die öffentliche Meinung leicht dazu neigt, sich für den zu entscheiden, der
erst einmal ein glattes Funktionieren des Apparates gewährleistet, der erst
einmal dafür sorgt, daß das Pensum, das zu bewältigen ist, auch bewältigt
wird. Wir dürfen immerhin nicht vergessen, daß wir es in unseren
deutschsprachigen Ländern mit verstaathehten Theaterbetrieben zu tun haben, also

mit einer bereits vorgenommenen Soziaüsierung von Betrieben. Jeder einzelne
kann bei uns sein Veto erheben gegen eine Form der Theaterführung, die da

gerade praktiziert wird. Es kann opponiert und protestiert werden im Namen
des kleinen Steuerzahlers, es kann jeder auftreten und sagen: «Hier oben
stimmt etwas nicht, hier wird dies und jenes falsch gemacht, hier habe ich als

einfacher Mann meine Stimme zu erheben, weil ich genausogut wie der andere

673



mein Scherflein dazu beitrage, daß diese Theater aus staathchen Mitteln
erhalten und subventioniert werden. »

Die Klagen über die augenbhckhche Situation woüen kein Ende nehmen,
und sie kehren wieder in allen Pressekommentaren, mag es sich nun um
deutsche, um österreichische, um schweizerische Städte handeln. Und eigentheh

steht nicht ein Theaterleiter und nicht ein Theater zur Diskussion,
sondern ein System, das möglicherweise geändert werden müßte, oder vielleicht

gar eine Periode, in die das Theater schlecht hineinpaßt. Das Aufkommen
der Massenmedien hat da eine grundlegend neue Situation geschaffen. Und
wie nun der einzelne mit diesem Problem fertig wird, das ist wirkhch
ausschheßhch seiner Geschicklichkeit und nicht mehr seinem Können zuzuschreiben.

Und die technischen Probleme waren ja doch immer nur die Auswirkung
einer geistigen Gefahr, von der die Beteihgten erst einmal kopfscheu wurden,
bevor sie Lösungen fanden.

Die Situation des Theaters ist heute so, daß wir immerhin noch über ein
Potential von Stücken verfügen, über eine Geschichte von zweitausend

Jahren, die es uns ermöglicht, einen Spielplan reibungslos aufrechtzuerhalten,

ganz im Gegensatz etwa zu einem Massenmedium, wie dem Film, wo eben

jedes einzelne Werk neu erfunden, neu geschrieben und neu gestaltet werden
muß. Eine noch so schlecht gespielte und noch so schlecht interpretierte
«Maria Stuart» gibt immerhin noch einen Abglanz vom Bild eines großen
Theaterstückes, während das neue Stück in jedem FaUe ein Risiko bedeutet.

Theater war, in Glanzzeiten dieses Metiers, immer zeitgenössisches Theater.
Es hat kaum eine Periode gegeben, die aus den Restbeständen vergangener
Jahrhunderte lebte. Und auch die Begegnung mit den Klassikern, die
Tatsache, daß diese Stücke wieder lebendig interpretiert werden konnten,
verdankt man ja nur dem Umstand, daß es — wenigstens zeitweise — so viele
Stücke gab, auf die hin alte Stücke neu gedeutet werden konnten. Wenn wir
heute lesen, daß Peter Brook beispielsweise den «König Lear» in gewissen
assoziativen Anklängen an Beckett neu gemacht hat, so müssen wir also sagen,
ohne die Existenz von Beckett wäre eine solche Interpretation nicht möghch
gewesen. Daß Büchner entdeckt werden konnte, verdankt er dem Phänomen
Gerhart Hauptmann. Daß die Romantiker wieder entdeckt werden können,
verdanken sie der Tatsache, daß es Autoren wie Ionesco gibt. Also immer
setzt eine moderne Richtung gleichzeitig in Bewegung, daß Werte der
Vergangenheit wieder aktiviert werden. Und es dürfte wohl die erste Aufgabe
eines Theaterleiters sein, diesen Sinn für das Zeitgeschehen zu besitzen.

Der Theaterleiter, der sich erst informieren muß, wie denn eigentheh die

Zeitlage aussieht, wo denn der Aufbruch ins neue Jahrtausend einsetzt, der
dürfte eigentUch seine Mission verfehlt haben. Wer erst auf den Pohtiker
warten muß, um zu wissen, was die Uhr geschlagen hat, der dürfte kaum in
der Lage sein, jenen antizipierenden Schritt zu tun, den die Kunst eigentheh

674



immer getan hat, wenn sie Werte in gültiger Form zutage gebracht hat. Der
Theaterleiter ist also eigentheh in erster Linie ein Mann, der von der Stückwahl

her zu bestimmen hat, was er für gültig, für richtungsweisend und für
wertvoll hält. Läßt er sich beirren, läßt er sich von einer Tagesmode leiten,
gibt er nur nach, spielt er nur das, was ihm die Verlagskataloge ohnehin ins
Haus schicken, so wird er wohl einen Betrieb zur aUgemeinen Zufriedenheit
abwickeln, aber er gibt dem Theater keine Stoßkraft und keine Richtung
mehr. Und das Unbehagen, das man über die Prosperität gegenwärtig
verspürt, nämhch die Übersättigung mit Konsumgütern, die sich auch auf das

Theater zu erstrecken pflegt, die wird natürUch gerade in den künstlerischen

Randgebieten besonders evident werden. Es hat noch jede Zeit, außer den

Werten der Gegenwart, große Werte der Vergangenheit entdeckt. Es gab
früher eine ausschheßhch moderne Kunstpflege. Wir erinnern uns, daß

Mendelssohn es sehr schwer hatte, als er die «Matthäuspassion» von Bach

wieder in sein Konzertprogramm einschmuggeln wollte, weü diese Zeit es

nicht gewohnt war, Werte der Vergangenheit überhaupt zur Kenntnis zu
nehmen. Es ist heute fast umgekehrt, oder es war zum mindesten so. Und
daß wir heute in den Konzertsälen ein stärkeres Kontingent an modernen
Werken bekommen, daß es uns wieder gelungen ist, Werke der Moderne im
Schauspiel und in der Oper zur Diskussion zu steUen, das haben wir wohl
nicht zuletzt der öffentlichen Meinung zu verdanken, auf die wir sonst sehr

gerne bereit sind zu schimpfen und loszuhacken. Das restlos Reaktionäre,
das restlos verzopfte Hinterwäldlerische existiert heute, glaube ich, auch nicht
in der kleinsten Zeitung mehr. Vielmehr haben doch aUe eingesehen, daß ein

Theater, das nicht vorwärts geht, verloren ist.
Aber gehen wir einmal davon aus, daß die Gestaltung des Spielplans die

primäre Aufgabe eines Theaterleiters ist, so ist natürhch die Ausführung, die

Interpretation, die nicht minder wichtige. Wir haben heute zum Beispiel in
Deutschland den Typ des hterarischen Theaters. Unsere Spielpläne sind

aseptisch. Sie sind so wertvoll, wie sie nie vorher waren, sie sind in jeder
Beziehung voügültig, exzeüent und von einer geradezu beispielhaften Akribie
der Durcharbeitung. Aber darüber geht häufig wohl jene Beschäftigung mit
der Interpretation, mit der Komponente der DarsteUung verloren. Das hat
wohl nicht zuletzt dazu geführt, daß auch der Schauspieler in die Diaspora

gegangen ist. Seit beispielsweise Deutschland seine Hauptstadt verloren hat

— man muß es ja leider immer wieder erwähnen —, hat sich das Potential
nicht mehr an einem Punkte massiert, sondern es verteüt sich schlecht und
recht auf viele Städte, es verteilt sich auch noch auf die Tourneetheater. Aber
die Spitze bekommt man ganz selten zu sehen, vieUeicht einmal bei
Festspielunternehmungen oder einmal bei einer ganz besonders geglückten Premiere.
Das Maßstabbildende, Maßstabsetzende hat sich verflüchtigt, und anstelle
dessen ist der glänzende Durchschnitt getreten. Der glänzende Durchschnitt,

675



der aber mit der Zeit langweilig zu werden beginnt, weil er ja eigentheh ein

Konsumgut geworden ist, weil er eigentlich in einem ohnedies mit
Organisationen und Abonnements schon übermäßig abgesicherten Theater es nicht
mehr zu einer Entwicklung, es nicht mehr zu einem Zusammenprall der
Kräfte kommen läßt. Weil auch in unseren Diskussionen Rede und Gegenrede
schon vorher manipuliert werden, weil die Opposition schon mit eingekauft
ist — sie wird gleich praktisch gratis mitgeliefert — und weil eigentlich im
Grunde eine nonkonformistische Diskussion über Theaterstücke nicht mehr
existiert. Spiele ich zum Beispiel den « Stellvertreter » von Hochhuth nicht —
weil ich ihn für ein schlechtes Stück halte —, so setze ich mich dem Vorwurf
aus, daß ich ein « Klerikofaschist » bin. Ein solches Pauschalurteil bildet sich
heute sehr schnell, die Normung ist alles, die persönUche Wertung nichts mehr.
Um diese Tabus, um diese Zäune, die sich eine freie Welt selbst geschaffen
hat, eine freie Welt, die keinem politischen Diktat untersteht, kommt der
Theaterleiter schwerhch herum. Unsere Welt im Westen ist leider einer
selbstgewählten Diktatur unterlegen, wenn sie gewisse Normen schon des täglichen
Lebens aufrechterhält. Versuchen Sie zum Beispiel einmal auf einer Cocktailparty

ein Glas Mineralwasser zu bekommen; es wird Ihnen nicht gelingen!
All diese Dinge, die uns im tägUchen Leben auferlegt sind als Normen und
Dogmen, greifen auch in unsere künstlerische Welt hinüber. Und so ist auch
die Diskussion um den reisenden Star, um den «Schlafwagenregisseur», um
das epische Theater, um das absurde Theater so genormt, daß ein eigenwilliger
Theaterleiter alle Hände voU zu tun hat, die Leute jeden Tag unsicher zu
machen. Und ich muß sagen, ich betrachte es als meine wesentlichste und
wichtigste Aufgabe, diese Unsicherheit permanent zu erzeugen. Ich glaube,
nur wenn wir die Leute erschrecken, dadurch daß wir diese Dogmen in Frage
stellen, dann haben wir auch die Möghchkeit, daß wir über das etwas einseitige

Denken, das die heutige Welt regiert, hinauskommen.
In dieser Zeit ist es, glaube ich, die Aufgabe des Theaters, visionäre Instinkte

wieder viel stärker zu entwickeln, als das früher übhch war. Die Aufgabe des

Theaters ist es nicht, irgendeine Ideologie zu interpretieren, sondern eine
abstrakte Vorstellung in eine bildhafte zu verwandeln. Ein Theater, das lehrhaft

eine Wahrheit zum besten gibt, ist sehr langweihg, und ich lese das lieber
in einem Leitartikel, weil es dort meist besser formuliert ist. Besteht dagegen
auf dem Theater der Wunsch, eine geistige Wahrheit auszusagen, so wird
man die Form eines Gleichnisses und einer bildhaften Darstellung wählen
müssen. Und hier beginnt die zweite Aufgabe eines Theaterleiters. Er wird,
wenn er von der Richtigkeit einer Interpretation überzeugt ist, sie nicht nur
an seine Mitarbeiter weitergeben müssen. Er muß sie auch an die nächste
Generation weitergeben. Die Beheferung mit Konsumgütern ist heute so
stark geworden, daß sogar das Theater seine Begriffe genormt hat. Jeder
Regisseur, jeder Schauspieler hat seinen gewissen Kurswert, und eigentheh

676



ist das wie an der Börse, an der gehandelt wird, und der einzelnen Initiative
bleibt wenig Raum überlassen, wenn man eben nicht diese Normen und
Tabus dauernd zerstört.

Es gibt Stücke, die ohne den großen Schauspieler nicht existieren können.
Man versuche beispielsweise einmal Tschechow oder O'NeiU ohne große
Schauspieler zu interpretieren, man wird Schiffbruch erleiden. Denn dort
wird ja auf der Bühne eigentlich etwas anderes gesagt als das, was die
Menschen nur denken und was sich hinter ihrem Reden verbirgt; was
unausgesprochen bleibt, das muß der Schauspieler darstellen. ImWerke des absurden
Theaters wiederum wäre es entsetzlich, wenn zuviel gestaltet würde. In einem
Einakter von Mrozek oder in einem Einakter von Ionesco muß der Dialog
wie ein Uhrwerk präzis abrollen, und eine zu persönUche Darstellungskunst
wäre der Tod dieser Stücke, weil ja der Witz dieser Stücke im Schock liegt,
den jeder einzelne Satz erzeugt. Und nur wenn dieser Schock so kalt und
trocken über die Rampe kommt, wie er gedacht ist, nur dann verfehlen diese

Stücke ihre Wirkung nicht.
Kommen wir zurück zum Theaterleiter. Der Theaterleiter, der heute in

der schwierigen Situation ist, weil er in unseren deutschsprachigen Gebieten
erst einmal ein ganz bestimmtes Pensum zu absolvieren hat, ohne dessen

Bewältigung er sich nicht von dem Vorwurf entlasten kann, er habe an den

wichtigsten Aufgaben seines Institutes vorbeigesehen. Er hat also das
klassische Stück ebenso zu spielen wie das moderne Stück. Er hat Brecht ebenso

darzustellen wie Ionesco, er darf das Studio zugunsten der großen Klassikerbühne

nicht vernachlässigen, er soll ein fabelhaftes Ensemble beisammen
haben, aber er soll auch für jede Rolle die deckende Besetzung finden. Die
Leute sollen zwar auch außerhalb seines Theaters bekannt sein, müssen sich
aber das ganze Jahr in einer Stadt aufhalten. Der Ensemblegedanke ist etwas
grundsätzlich Schönes, nur ist er mir aUmähhch sehr suspekt geworden, weil
ich über ihn jeden Tag in der Zeitung lese. Ein Ensemble hat man, aber man
redet nicht darüber. Lege ich jeden Tag ein Bekenntnis zum Ensemble ab,
ist es bereits so suspekt wie in Diktaturen das täghche Bekenntnis zu Frieden
und Freiheit. In früheren Zeiten war der Ensemblebegriff vergleichsweise
einfach zu definieren. Dort gab es das Stadttheaterensemble, das mit mäßiger
Perfektion alles spielte, was es überhaupt zu spielen gab. Man setzte ohne
weiteres voraus, daß der Schauspieler alle Dialekte beherrschte, er mußte
heute ein Stück von Gerhart Hauptmann, morgen eines von Nestroy,
übermorgen eines von Barlach spielen, er mußte die Berliner Posse ebenso
darstellen wie etwa das Volksstück von Ludwig Thoma. Was ginge heute los,
wenn beispielsweise ein Wiener Schauspieler einen Barlach spielen würde!
Es wäre ebensowenig zu ertragen wie eine Rückversetzung in die Zeiten, wo
Sängerinnen so aussahen, wie Köchinnen einmal aussahen. Auch Köchinnen
sehen heute nicht mehr so aus wie Sängerinnen noch vor fünfzig Jahren.

677



Wenn ich mit jungen Menschen konfrontiert werde, so sage ich ihnen immer:
«Ich war ja noch dabei in den zwanziger Jahren, glaubt nicht, daß sie so gut
waren, wie man Euch das heute einreden will. Die Zeit war vielen
Unternehmungen günstig, weil das Potential der Länder sich noch mehr auf Europa
konzentriert hatte, weil Amerika erst ein Land im Kommen war, Rußland
noch ein undurchsichtiger Faktor. Heute, wo sich die Machtverhältnisse
verschoben haben, ist man sehr leicht geneigt, das, was im Innern Europas
geschieht, als sehr suspekt anzusehen; man hat nicht mehr den Glauben an
die eigene Begabung, man ist aus einem interpretierenden Volk zu einem
zusehenden geworden, und ein zusehendes Volk hat es sehr schwer, Impulse
weiterzugeben, die in der Welt Gültigkeit haben sollen. Man hat uns früher
gesagt, um singen zu können, muß eben eine Sängerin so und so viel Fett
haben, sonst schafft sie die Partie nicht. PlötzUch haben wir eine Fülle von
Sängerinnen, die singen mindestens so schön wie die Sängerinnen von früher,
und sie sehen aus wie die Schönheitsköniginnen. Und so ändern sich eben
immer wieder am Theater nicht nur äußere, sondern auch innere Situationen.
So gibt es eben immer wieder das Unvermutete, das den Impuls gibt. Das
Theater hängt mehr wie jede andere Institution vom Glück ab.

(Fortune) zu haben gehört zur Existenz des Theaterleiters. Man kann das

schönste Programm proklamieren, fünf, sechs Erkrankungen werfen es wieder
über den Haufen, und die Saison ist Euch praktisch <geschmissen).
Selbstverständlich gehört Flexibilität in der Disposition dazu, selbstverständhch
auch Übersicht über das, was möghcherweise passieren könnte. Aber
Zuschauer- und Kritikerwünsche zu addieren, damit ist noch nie großes Theater
gemacht worden. Man kann selbstverständhch das, was die öffentliche
Meinung einem zuträgt, zur Kenntnis nehmen. Und der öffentlichen Meinung
und gerade der Kritik ist es zu danken, daß das Verzopfte verschwunden ist.
Wäre beispielsweise das, was in Neu-Bayreuth geschehen ist, nicht unterstützt

worden von der öffentlichen Meinung, wir hätten es also noch zu tun
mit den entsetzhchen Wagner-Aufführungen vor vierzig Jahren. Nur dadurch,
daß eben tatkräftig mitgearbeitet wurde, ein neues Bild zu schaffen, daß wir
nicht mehr sklavisch Komponistenvorschriften erfüUen, schaffen wir ein
modernes Musiktheater. »

Was macht das große Stück aus? Daß es sich in jeder Epoche ganz anders
darstellt als in der vorigen. Welch ein Irrsinn, daß Hans Pfitzner einen Staatsschutz

verlangen woUte für Komponistenvorschriften. Welch ein Unglück
für ein Stück, wenn es aus einer einzigen Anschauung interpretiert werden
müßte und nicht den Raum für Deutung heße in zwanzig und dreißig und
vierzig Varianten. Jedes große Werk läßt sich in vielen Formen interpretieren,
ein schlechtes Stück nicht in einer einzigen. Es ist, glaube ich, die große
Erkenntnis unserer Tage, daß jedes Stück, das auf dem Theater gegeben wird,
nicht ein Bildungsgut ist, sondern in einer bestimmten Assoziation zu unseren

678



Tagen existiert. Gerade der Begriff «Assoziation», der durch James Joyce in
die Literatur eingegangen ist, der Begriff des «analytischen Denkens», den
wir von der Wissenschaft gelernt haben, der hat es ja vermocht, Denkkategorien

aufzuschließen, die bis dahin verschlossen waren. Und er hat uns
wirkhch gelehrt, sich mit den Stücken lebendig auseinanderzusetzen, statt
auf einem bestimmten Bildungsstatus zu verharren und von da aus Dinge
für tabu zu erklären, die es längst nicht mehr sind.

Alle diese Dinge, mit denen wir uns heute da herumschlagen, sind dadurch

möglich geworden, daß es den sogenannten «Naturschutz» für klassisches

Bildungsgut nicht mehr gibt und daß die Jugend mit Recht rebelüert und ihr
sogar manches berühmte Stück, das vor hundert Jahren geschrieben wurde,
nicht mehr gefällt. Ich halte es für eine sehr gesunde und eine sehr erfreuhche

Erscheinung, daß die Literatur von Sophokles bis zu Gerhart Hauptmann
nicht mehr ein «Naturschutzgebiet» darstellt. Wir wollen feststellen, daß

Schiller einige sehr gute Stücke und einige sehr schlechte Stücke geschrieben
hat, daß auch nicht aüe Stücke von Kleist Meisterwerke sind; daß diese

Autoren Meister sind auf Grund einiger Werke, die sie geschaffen haben, aber
daß nicht in jedem ihrer Stücke sich diese Meisterschaft präsentiert oder
zumindest nicht für Sinn oder Geist unserer Tage. Gerade unsere Zeit, die
sehr dazu neigt, ein zweites Zeitalter des Manierismus zu werden, die wieder
sehr an diese Zeit anschheßt, wo Behänge und Callot in der bildenden Kunst
Antipoden waren, gerade diese Zeit schafft ganz andere Wertkategorien, und
der Theaterleiter hat sehr wohl alles zu tun, sich gerade mit diesen Gegensätzen

auseinanderzusetzen. Und ich würde immer sagen, die Richtung Brecht
beispielsweise, dessen bedingungsloser Anbeter ich keineswegs bin, basiert
auf einem reahstischen Denken, auf einem gewissen Weltverbesserungswillen,
wie etwa das Bildwerk von CaUot, während ich Ionesco mehr dem Typ
Beilange zuordnen möchte.

Und ich glaube auch, daß beide Richtungen, sowohl das realistische,
weltverbessernde Stück wie das absurde, nicht weltverbessernde Stück, die beiden
Pole sind, auf die sich unsere Gegenwart stützt.

In diese Situation ist der Theaterleiter gestellt, und von ihm aUein hängt
es ab, was er seinem Pubhkum zeigen will. Der Theaterleiter, der ein «Warenhaus»

bedient, hat heute, glaube ich, zwar eine Funktion, aber keine Bedeutung

mehr. Auch derjenige, der sagt, beispielsweise das Theater sei veraltet
und überlebt, wie das schon einmal ein Schweizer Pubhzist gesagt hat, auch
der trauert ja im Grunde einem verlorenen Idol nach. Der glaubt ja auch,
daß sich das Theater von seinem großen Ursprung entfernt hat und daß es

tot ist, weil es so selten seine Botschaft zu uns sendet, weil es sich in so vielen
Fällen an den Konsum wendet, statt seine spirituellen Kräfte zu nähren. Das
Wort «geistiges Theater» ist leider so oft und so gründlich mißbraucht
worden, daß ich mich sehr scheue, es eigentheh noch einmal in dieser Form

679



zur Diskussion zu steUen. Trotzdem ist eigentUch jedes wirkliche, schaubare
und hörbare Theater ein Dokument geistiger Auseinandersetzung. Auch das

simpelste, aber gut gespielte Musical hat noch eine Transposition eines
Idealzustandes. Denn ein gültiges, aber simples Thema, das sich drei Stunden lang
variieren läßt, ist ja eigentUch eines der Urthemen der Menschheit, und von
diesen Urthemen der Menschheit lebt das Theater bis heute.

Ich glaube, nur der Theaterleiter, der diese ganz grundlegende Funktion
des Theaters erkannt hat und der auch gleichzeitig weiß, warum diese
Funktionen heute nicht jeden Tag erfüllt werden können, kann aus dieser gewissen
Flaute, in der wir heute leben, das Theater in eine spätere Zukunft hinüberretten.

Es ist nicht mögüch, heute allen zu dienen. Der Begriff des «Ensembles »

hat sich auf die Leistung des Abends verlagert. Wenn ich beispielsweise eine

gute Aufführung sehe, ist es mir uninteressant, woher der einzelne Schauspieler
kommt, ob er festes Mitglied des Theaters ist oder nicht. Ich wiU am Abend
eine Ensembleleistung sehen, die ein Regisseur hergestellt hat, dadurch, daß

er seine Suggestionskraft auf die Schauspieler übertragen hat. Achtzig gut
dienende Besitzer von Zwölfmonatsverträgen sind für mich noch lange kein
Ensemble. Den Wert eines Ensembles machen die Episodisten aus. In einem
Theater, das über dreißig hochwertige Chargenspieler verfügt, ist der
Protagonist auswechselbar. Ob der Schauspieler heute verpflichtet ist, seine
Kräfte ganz in den Dienst eines Theaters zu stehen, oder ob er dem
allgemeinen Wanderdrang Folge leisten soll, ist eine moralische Entscheidung,
die für mich gar nicht zur Diskussion steht. Wir dürfen immerhin nicht
vergessen, daß das Reisen sehr viel leichter geworden ist, daß man in der Zeit,
die man sonst brauchte, um von Wien nach München zu kommen, heute in
New York sein kann. Daß also gerade unsere Wertung und unsere Kritik
immer noch basieren auf den Vorstellungen von vor fünfzig Jahren. Ich glaube,
wir ändern diesen Zustand nur, wenn wir ihn zur Kenntnis nehmen. Wenn
wir nämlich immer noch beharrlich daraufdringen, daß ein Protagonist, dessen

Rollenkreis vergleichsweise klein ist, ein ganzes Jahr in einer Stadt zuzubringen

habe, dann schaffen wir einen ewigen Dunstkreis von Klagen, von
Unbehagen, während wir doch eigentlich sagen sollten, wie organisieren wir es,
daß das, was heute gefordert, Möglichkeit wird? Wie schaffen wir die
Möglichkeit, sich da und dort mitzuteilen, und wie schaffen wir jene Zentren, die
einen Theaterstil durchzusetzen imstande sind, der gar nicht auf eine Stadt

gegründet zu sein brauchte?
Wir denken heute im Begriff «Europa», aber im Theater halten wir bei

einer Autarkie, so als ob wir noch im 19. Jahrhundert leben würden. Ich
glaube, es müßte heute gelingen, geistige Zentren zu schaffen, die das Theater
dort anschließen, wo es ursprünghch zu Hause ist, in der täglichen Berührung

des lebenden Menschen mit dem lebenden Menschen. Das Fernsehen

mag Dinge für sich okkupiert haben, die vielleicht dem Theater entgangen

680



sind, weil sie auf dem Fernsehschirm besser «ankommen». Es ist wohl auch

eine persönliche Freiheit und Neigung des Einzelnen, ob er abends zu Hause

bleibt oder ausgeht. Ich glaube nicht, daß eines der Massenmedien überhaupt
ein Ersatz sein kann für das Theater. Die noch so gute Reproduktion eines

Bildes ist kein Ersatz für den Anblick der Originalschöpfung.
Gehen wir zurück zu unserem Thema. Der Theaterleiter soll heute alles

können; und weil er alles können soU, ist er in so vielen Fälle gezwungen zu

versagen. Seit er sozusagen ein Exponent, eine PersönUchkeit des öffentlichen
Lebens geworden ist, muß er sich daran gewöhnen, daß er «angeschossen»
wird, er muß daran gewöhnt sein, in einer Ebene mit dem Pohtiker zu leben,

er muß daran gewöhnt sein, daß gerade, weil er oben steht, die Tendenz

besteht, ihn herunterzuziehen. Diese Form der Abwertung ist in unserer
Gegenwart leider etwas sehr Spezifisches und sehr Allgemeingültiges geworden.

Und mit Nachgiebigkeit und noch so geschickter Anpassung ist diesen

Dingen nicht zu begegnen. Immer war es nur die starke, eigenwillige
Persönlichkeit, die letzten Endes den Durchbruch vollzogen hat. Mit Nachgiebigkeit,
mit Ausgleichen, mit Kompromissen kann man den Tagesablauf überstehen.
Aber die gültige Formulierung dafür, was abends, wenn der Vorhang
aufgegangen ist, zu geschehen hat, das kann nur mit Härte, mit Unnachgiebigkeit
und wenn nötig sogar mit Provokation vollzogen werden.

Zwischen Bestseller und Avantgarde

ANTON KRÄTTLI

Einem Leser, der als Freund der Dichtung nicht bei dem stehen bleiben
möchte, was er schon kennt, sondern der seinen Kurs an neuen Sternen am
literarischen Himmel zu überprüfen gedenkt, ist schwer zu raten. Johannes
Urzidil, der in New York lebende Prager Schriftsteller, dessen Erinnerung
noch zurückreicht in eine beständigere Epoche der deutschen Literatur,
spricht von den Sternschnuppen, die das Firmament erheUen1, von Funken,
die aufleuchten und alsbald wieder verglimmen. Es gibt sie in diverser Lichtstärke

und Farbe. Bei einigen ist man lange nicht sicher, ob es sich nicht doch

681


	Der Theaterleiter

