
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 7

Artikel: Unser lebender Mythus

Autor: Böhler, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unser lebender Mythus

EUGEN BÖHLER

f

Unter Mythen werden heute gewöhnlich die Meinungen der andern oder die

Überzeugungen vergangener Generationen verstanden. Wir erfassen also den

Mythus nur in seiner Projektion auf andere oder nach seinem Erlöschen. Die
Erkenntnis, daß wir alle unter dem Einfluß von Mythen leben, wird durch
die Struktur unseres Bewußtseins verhindert. Höchstens wird zugestanden,
daß wir vom Zeitgeist geformt sind. Was aber der Zeitgeist ist, wird nicht
näher untersucht. Daß eine so ernsthafte Sache wie die Wirtschaft von Mythen
beherrscht sein könnte, wird schlechterdings als unmöglich angesehen.

Nun hat aber auf dem Gebiete der Politik kurz nach dem Zweiten Weltkrieg

Werner Rings nachgewiesen, daß die ganze PoUtik der Weltmächte vor
Ausbruch des Krieges auf inhaltsleeren Schlagworten, wie NationaUsmus,
KapitaUsmus, Marxismus, Imperialismus, Demokratie und Plutokratie,
beruhte, also auf mythologischen Vorstellungen, die denjenigen unserer Ahnen
vor 4—5000 Jahren erschreckend ähnUch sehen1. An zahlreichen Einzel-
beispielen weist er nach, daß die Politik Magie geworden war. Das Magische,
das der Mensch der Aufklärung aus unserer Naturanschauung verbannt hat,
ist auf scheinbar unbegreifliche Weise in unsere Anschauung von der Gesellschaft

eingedrungen: die radikale Entzauberung der Welt hat zu einer
radikalen Verzauberung und Mythologisierung der PoUtik geführt. Zum gleichen
Ergebnis kam etwas später T. D. Weldon in seiner «Kritik der poUtischen
Sprache»2. Der erstgenannte Autor sieht die Ursache der Mythenbildung in
der Komplexheit des modernen sozialen Apparates, der andere in der Vorherrschaft

der «platonischen» Methode in der poUtischen Wissenschaft. Beide
halten deshalb eine Demythologisierung für möglich.

Für uns heutige ist jedoch die Feststellung entscheidend, daß diese Warnun- 1

gen unbeachtet geblieben sind und die gegenwärtige PoUtik und Wirtschaft

genau so von Mythen beherrscht sind wie in der Zeit vor dem Zweiten
Weltkrieg. Nicht einmal die Schlagwörter haben gewechselt, sondern nur einige
neue von gleicher Vieldeutigkeit sind hinzu gekommen. Ehe wir dies an
Hand aktueller Beispiele belegen können, müssen wir zunächst zu zeigen
versuchen, worauf der psychische Widerstand gegen die Anerkennung unseres
Verfallenseins an Mythen zurückzuführen ist und weshalb diese Abhängigkeit
nur gemildert und nicht beseitigt werden kann. Die volle Tragweite dieser

Erklärungen wird allerdings erst dann verständUch sein, wenn wir den Einfluß

des Zeitgeistes und anderer mythischer Einflüsse im einzelnen dargelegt
haben.



Psychische Hemmungen der Anerkennung der lebenden Mythen

Der wichtigste Grund der Mißachtung unserer eigenen Mythen hegt darin,
daß wir den Anteil der instinktiven Impulse an unserem Leben wesentUch
unterschätzen, weil wir nur den bewußten Teil der seeUschen Abläufe zur
Kenntnis nehmen und die Instinkte selbst die Tendenz haben, sich unserer
bewußten KontroUe zu entziehen. Daraus erklärt sich, warum unsere einzelnen

Handlungen zusammenhanglos verlaufen und wir sie auch nicht geistig
verarbeiten und unter bewußte KontroUe bringen können. Aggression und
Angst wirken untergründig und mobiUsieren die ganze Person, so daß die
«Vernunft» weitgehend ausgeschaltet wird.

Dies gut vor aUem auf dem Gebiete der PoUtik, die noch immer vorwiegend

von biologischen Tendenzen beherrscht wird. Aus der Polarität von
Aggression und Angst erklärt sich der Primat der AußenpoUtik vor der

InnenpoUtik und die dadurch eingeleitete internationale Gleichgewichtsbewegung

bei jeder Veränderung der Machtverhältnisse, wie sich dies gegenwärtig

im FaUe Chinas und Frankreichs zeigt. Der Kampf um die Einfluß-
gebiete hat biologische ParaUelen in der Tierwelt, die in den letzten Jahren
herausgearbeitet worden sind. Weil nur die Mittel rational sind, nicht aber
die Motive, so ergeben sich eigenartige Mißverhältnisse zwischen ihnen.

Die übrigen Kulturgebiete weisen in stärkerer Verkleidung die gleiche
Grundstruktur auf. Überall bilden die Wertungen den Ausgangspunkt, die
teils instinktiv, teils historisch sind. Aus ihnen entstehen die verschiedenen
Konfessionen in der Rehgion, die Parteien in der inneren PoUtik, die
Weltanschauungen in der Philosophie und die verschiedenen Schulen in der
Wissenschaft. ReaUtät, Tatsachen und Logik sind nicht Ausgangspunkt der
geistigen Bemühungen, sondern späte und nie vollständig erreichte Resultate.
Am Anfang stehen: das Wunschdenken, die Wertungen und das Erlebnis.
Der ganze Prozeß ist gefangen im Netz des Zeitgeistes.

Die moderne Geschichte wird regiert durch die Zukunftserwartung, die

proportional der Unlust in der Gegenwart ist3. Daraus ist die Wissenschaft
als Mittel der Voraussage entstanden. Sie kann aber dem Wesen der
WirkUchkeit entsprechend ihr Ziel nie erreichen, so daß sie dauernd durch die

Hoffnung mit ihrer Bhndheit ergänzt wird. Wissen und Blindheit gehören
deshalb zur Grundverfassung des Menschen. Dieselbe Mischung zeigen die

wichtigsten Eigenschaften des Menschen: Das Vollkommenheitsstreben, das

Selbstgefühl, die Selbstgerechtigkeit und das Bewußtsein. Sie alle sind ihrem
Wesen nach unvollendbar.

Die Wirkung dieser Eigenschaften wird noch dadurch kompUziert, daß

unsere Welt nach dem Individuationsprinzip organisiert ist: daß wir egozentrisch

angelegt sind, daß wir unsere Meinung mit der Weltvernunft identifizieren

müssen, daß wir von Natur aus selbstgerecht sind, daß wir unsere

622



individueUe VoUkommenheit anstreben müssen, daß wir unsere Gedanken
und Handlungen uns zuzurechnen und die Verantworthchkeit dafür zu
übernehmen haben, obschon wir vom Lebenszusammenhang geformt werden.
Wir betrachten uns von Natur aus als Zentrum der Welt und legen uns eine
unendUche Bedeutung bei, während wir die andern kaum beachten, soweit
uns kein Interesse verbindet, und die Welt das Individuum als bedeutungslose
Größe behandelt, wie der AutomobiUsmus zeigt. Nur dank unserem Dogmatismus

fassen wir die Konvention als gemeinsame Lebensbühne auf. «Nach der
Umweltlehre gibt es Tausende verschiedener Lebensspiele auf Tausenden

von Lebensbühnen, die aUe einen andern Plan zum Verfasser haben4. » Wir
treten infolgedessen nie mit dem Objekt unserer Vorstellung, sondern nur
mit unserer VorsteUung des Objektes in Beziehung.

Darum leben wir dauernd in der unvoUendbaren Antizipation, in der

Erwartung in der Idee und im Ideal — die immer auf dem Wege zur Utopie
sind. Wir leben also letztUch im Lebenstraum, und das Glücksgefühl besteht in ;

der Offenheit für zukünftige WirkungsmögUchkeiten. Die Wirklichkeit empfin- :

det der Mensch immer als Begrenzung, Ernüchterung und Enttäuschung. Daher
die dauernde Tendenz des Menschen zur Verwechslung von Denken und Sein,

von Begriff und WirkUchkeit, sowie von Plan und Erfüllung in der Praxis
wie in der Wissenschaft. AUes persönUche menschUche Handeln beginnt mit
dem Erlebnis, das den ganzen Menschen, Denken, Fühlen und WoUen erfaßt,
sowie mit einem Zustand der Ekstase verbunden ist, der zu einer Sinngebung,
einer Überhöhung und Überwertung des Erfahrungsgegenstandes führt, die
den Menschen veranlaßt, die Mühen und Gefahren des Lebens auf sich zu
nehmen und die Distanz zur Wirklichkeit aufzuheben, die das Wissen um
die WirkUchkeit schafft. Diese dem Erlebnis entspringende Phantasie bildet
den lebenden Mythus, der alle Gebiete des menschUchen Handelns durchdringt
und uns zunächst gegen alle Konsequenzen unseres Tuns und gegen alle
rationale Kritik abschirmt, bis wir mit der WirkUchkeit konfrontiert werden,
die zur späteren Ernüchterung und damit zur Entwertung des Mythus führt.

Darum wissen wir nichts von unserem Mythus, solange wir in seinem

Griff sind. Wir erkennen ihn nur an andern oder nach seinem Verschwinden,
denn er selbst gibt uns die rationalen Argumente in die Hand, die ihn
unüberwindlich machen, solange er lebt. Die Vernunft und — neuerdings — die
Wissenschaft ist das prächtigste und überzeugendste Kleid, mit dem er sich

am Uebsten schmückt. Daraus erklärt sich auch das kompensatorische
Verhältnis unserer Ideen zur Wirklichkeit: das Ideal des Friedens in einer Welt
der ununterbrochenen Kriege, die Idee der Liebe in einer Welt der Aggression,
das Postulat der Gerechtigkeit angesichts der Machtverhältnisse. Auch die

Tatsache, daß wir aus der Geschichte nichts lernen und wir durch die
Weltkatastrophen immer überrascht werden, ist aus dieser Struktur unseres Geistes
abzuleiten. Die Mythen sind höchste Lebensreize und höchste Lebensgefahren

623



für den Menschen. Dies soll an einigen Beispielen gezeigt werden, was aber

angesichts der Vielheit der Gesichtspunkte nur stichwortartig geschehen
kann.

Der Mythus in der Praxis

Die europäische Integration ist ein gutes Beispiel der Undurchschaubarkeit der

Probleme, des Zusammenspiels verschiedener Mythen und der Diskrepanz
zwischen Plänen und Ergebnissen. Nach den Erfahrungen der letzten Jahre
bildet offensichtlich das Hegemonie- und Autarkiestreben Frankreichs, das

in der Integration ein Mittel der Kontrolle der deutschen Expansion sah, und
das Bestreben Deutschlands, vom Besatzungsregime freizuwerden, den Kern
des Integrationsgedankens. Damit verband sich bei den übrigen Ländern
aus der Angst vor Rußland die Erwartung der WiederhersteUung der früheren
Weltgeltung Europas in der Hoffnung, daß Westeuropa selbst Atommacht
werden könnte, sowie die Überzeugung, das wirtschaftüche Wachstum sei

die Voraussetzung der miUtärischen Geltung und die wirtschaftliche Einigung
die beste Gewähr der poUtischen. Dies sicherte die Unterstützung der Idee
durch die Wirtschaft, vor allem durch die großen Unternehmungen mit ihrem
Expansionsdrang, sowie der breiten Massen mit ihrer Hoffnung auf Steigerung
ihres Wohlstandes und der Sicherung des Friedens. Alles vollzieht sich unter
einem mythischen Begriff von Europa, unter dem jeder Beteiügte etwas
anderes versteht und der dem Wunschdenken entsprungen ist.

Mit der wirtschaftUchen Erstarkung ist der deutsch-französische Gegensatz

erneut virulent geworden. Der Zusammenschluß hat die poUtische
Spannung mit dem Osten und dessen Aktivität verstärkt. Der Wohlstand hat
die Bereitschaft zur Verteidigung aus eigener Kraft vermindert und den
Wehrwillen der Bevölkerung deutlich geschwächt. Die wirtschafthche
Durchdringung hat die poUtische Einigung nicht gebracht und den deutsch-französischen

Gegensatz nicht überwinden können. Die wirtschaftüche und rechthche

«Harmonisierung» geht auf Kosten der nationalen Eigenart, die Europa
ausmacht. Die wirtschaftüche und staatliche Konzentration schwächt die
demokratischen Einrichtungen. Die technokratischen Initianten — die
Strohmänner der Poütiker — und die breiten Massen übersehen das Individuations-
prinzip, das die Gegensätze immer wieder neu schafft. Die Pläne wären nur
durchführbar, wenn die Nationen und die Individuen nicht existierten.

Die Einigung wurde tatsächlich nicht erreicht. Frankreichs Hegemonie-
und Autarkiestreben verhinderte die Entstehung der europäischen
Verteidigungsgemeinschaft und spaltete Europa in zwei wirtschaftüche Blöcke. Es
wird den Beitritt Großbritanniens blockieren. Es will offenbar im Interesse
des eigenen Prestiges die Hilflosigkeit Deutschlands beweisen und verstärkt
damit diesen NationaUsmus Deutschlands. Frankreich hat ferner in einer

624



Zeit größter internationaler Gefährdung die Verteidigungsorganisation der
NATO lahmgelegt und hat als Ersatz nichts zu bieten als den Mythus der

eigenen Größe. Es hat das Prestige Rußlands und Chinas beträchtüch gesteigert

und die Auflösung der politischen Weltordnung verstärkt. Die
Weltgeltung West-Europas ist dadurch auf einen neuen Tiefpunkt gesunken. Der
Mythus Europas hat sich selbst aufgelöst. Mit dem Verschwinden des

Wirtschaftswunders werden sich die separatistischen Tendenzen verstärken.
De Gaulle hat der europäischen Sache einen großen Dienst erwiesen, indem

er den unkritischen Massen und den Bürokraten den mythologischen Schleier

weggezogen hat: den Massen, indem er ihnen die wirkhchen Beweggründe
der sog. Integration erkennen ließ, den Bürokraten und Technokraten, indem
er ihnen bewies, daß durch Bürokratie und wirtschaftliche Durchdringung
kein europäischer Staat entstehen kann, sondern dieser einer führenden
politischen Macht bedarf, um Wirklichkeit werden zu können, zumal wenn auf
der Gegenseite Diktatoren am Ruder sind. Der gleiche irreale Charakter
haftet jedoch auch seinen Schachzügen an. Seine Ziele stehen außer jedem
Verhältnis zu seinen Mitteln: innenpolitisch fehlt ihm der grundlegende
Faktor der Konstanz seiner Macht und seines Prestiges, weil er keinen Rückhalt

in seinem Volk hat, außer der Ideologie; militärisch fehlen ihm sowohl
die traditionellen wie die nuklearen Waffen, um ein Ersatz für die NATO
bieten zu können, wenn auch diese selbst ein brüchiges Gebilde gewesen ist.
De Gaulles Hauptwaffe ist deshalb negativ, nämlich die Absicht, die übrigen
NATO-Partner in jeder Beziehung in Verlegenheit zu versetzen. Daß er es

aber wagte, unter diesen Umständen — in einer Zeit schärfster weltpolitischer

Spannungen und eines allgemeinen Auflösungsprozesses — die west-
hche AUianz zu zerbröckeln, zeigt mit aller Deutüchkeit den mythischen
Inhalt seiner Aktionen und seiner Persönlichkeit. Er bestätigt damit erneut
die Feststellungen Fringsens vom magischen Charakter unserer Weltpolitik.
Kommenden Generationen wird dieser Tanz auf dem Vulkan im Lichte der
kommenden Ereignisse als völlig absurd erscheinen. Aber es wäre unrichtig
anzunehmen, in den französischen Plänen sei mehr Mythus enthalten als in
denen der anderen Staatsmänner.

Der Vietnam-Krieg zeigt mit aUer Deutlichkeit, wie unsere lebenden Mytho-
logeme und unsere stereotypischen Haltungen uns an den Rand eines neuen
Weltkrieges führen können. Wir sprechen von «unserer» Einstellung, weil
der größte Teil der westlichen Welt sie instinktiv bejaht. Die letzte Grundlage
dieses Krieges bildet der biologische Impuls zur Verteidigung des

machtpolitischen «Einflußgebietes», ausgelöst durch vage Vorstellungen über die

Bedeutung der Bevölkerungszahl und die kommende technische, militärische
und wirtschafthche Macht Chinas sowie schließlich durch dessen Entwicklung
der Atombombe. Dieser Impuls trifft ein Land, dessen Bewohner vital und
selbstbewußt sind und dessen PoUtik trotz der Erfahrung zweier Weltkriege

625



und trotz seiner SteUung als mächtigstes Land innenpoütisch orientiert gebUeben

ist. Das bedeutet, daß es von dem Hauptgegner und von dem zu behauptenden

Einflußgebiet praktisch gar nichts weiß, sondern sich durch einige
wenige Experten zufälüger Auswahl orientieren lassen muß und ihm eine
Schicht von Diplomaten und Sachverständigen mit Tradition und Erfahrung
in der Weltpolitik fehlt. Das Land geht von der stillschweigenden Voraussetzung

aus, die Verhältnisse und die Menschen seien im Ausland genau so wie
im eigenen. Darum beginnen sie den Krieg im Vertrauen auf ihre militärische,
technische, wirtschaftliche und organisatorische Überlegenheit.

AUes wird planerisch und logistisch vorbereitet. Nur ein Element ist darin
nicht enthalten: die WirkUchkeit Vietnams, seine Verhältnisse und seine
Bewohner und die dadurch bedingte Kriegstechnik. Man übersieht, daß die
Tendenz zur Planung die Kompensation der viel mächtigeren Neigung der
amerikanischen Nation zur Improvisation ist. Erst nach Beginn der Kämpfe
baute man einen eigenen Nachrichtendienst auf. Man rechnete mit der
Überlegenheit des militärischen « Großbetriebes » und belegte das Land mit einem

Bombenteppich vom gleichen Ausmaß wie im Zweiten Weltkrieg, während
die Verlustziffern des Feindes gering sind und seine Haltung keine Änderung
zeigt. Der Kampf droht in einen Dschungel- und Guerillakrieg unabsehbarer
Dauer auszuarten, welcher der Mentaütät des Amerikaners zuwiderläuft.
Das Land wird deshalb von Eskalation zu Eskalation getrieben, aus deren

Steigerung noch kein Ausweg zu sehen ist. Zu spät hat man erkannt, daß das

Ziel mit mihtärischen Mitteln aUein nicht zu erreichen ist.
Aber auch auf dem Gebiete der Politik mußten die USA erfahren, daß der

Feind mit ganz andern Karten spielt als sie selbst. Dieser betrachtet den Krieg
nicht als «business proposition», sondern begegnet dem Feind mit aUen

Schüchen der Vitaütät, der die Ideologie nacktes Mittel zum Zweck ist. Die
Mythen haben das amerikanische Volk — trotz der erstaunhchen Geschick-
Uchkeit seines Präsidenten — in eine für es schlechterdings unverständliche
Situation gebracht, weil es sich selbst infolge dieser Mythen nicht verstehen
kann.

Diese Beispiele aus der PoUtik mögen genügen, um zu zeigen, auf welch
geheimnisvoüen Wegen uns der Mythus führt. Seine volle Bedeutung erschheßt
sich jedoch erst durch die Betrachtung des Wirkens des Zeitgeistes.

Die Rolle des Zeitgeistes

Über den Begriff und den konkreten Charakter des Zeitgeistes gehen die

Meinungen stark auseinander. Eine grundlegende Untersuchung psychologischer

Art existiert unseres Wissens nicht. Nur Ansätze dazu finden sich bei
einzelnen Philosophen, Historikern oder Psychologen. Die meisten Autoren
verwenden den Ausdruck, ohne ihn abzuklären oder nur zu definieren5.

626



JedenfaUs besteht das Wesen des Zeitgeistes nicht einfach darin, «sich zur
Gegenwart zu bekennen», und man wird davon nicht frei, wenn man sich als

Historiker «zur Vergangenheit bekennt», hat doch schon Goethe im «Faust»
hervorgehoben, daß der Geist der Zeiten der Herren Historiker eigener Geist
sei, in dem sich der Zeitgeist spiegle.

Es ist das große Verdienst Karl Löwiths, gezeigt zu haben, daß im
neunzehnten Jahrhundert — vor aüem unter dem Einfluß Hegels — der «Geist
der Zeiten», als Geist der «Sphäre der Menschheit» oder der Humanität, der
mit der theologischen Heilserwartung in Verbindung stand, zum «Zeitgeist»
im modernen Sinne geworden ist6. Dadurch, daß Hegel die Philosophie mit
dem Geist der Zeiten gleichsetzt, also Denken und Sein identifiziert, wird der

Zeitgeist auf die Zukunft ausgerichtet und aktivistisch. Damit faUen Zeitgeist
und Fortschritt zusammen und treten an die SteUe der Vorsehung. Die
Verabsolutierung der Vernunft führt auf diese Weise zur Verabsolutierung
des technischen, wirtschafthchen und geseUschafthchen Geschehens. Damit
verbindet sich mit dem Zeitgeist dieselbe Heilserwartung wie in der ReUgion.

Als Eigenschaften des Zeitgeistes werden immer wieder folgende Merkmale

genannt: Er ist aus dem Wirken einzelner Personen oder Umstände
nicht ableitbar. Seine Wirkung ist mächtiger als die individueUen Einflüsse.
Er ist deshalb nicht identisch mit den bewußten Gedanken der Mehrzahl
oder der Klügeren. Er erfaßt die einzelnen ohne ihr Wissen; diese handeln
deshalb wie im Traum, obschon sie zu urteüen glauben. Der Zeitgeist
überschreitet den Geist der einzelnen Nationen, ohne aber deren Partikularität
im Kern zu verändern. Seine Herrschaft nimmt von Generation zu Generation
zu. Er hat die Tendenz, das geseUschaftüche Leben zu ändern, umzugestalten
und Neues zu schaffen. AuffäUig ist ferner die Heftigkeit und Amoraütät
seines Wirkens. Er wird vor aUem von der jungen Generation getragen, woraus
man geschlossen hat, er stamme nicht aus der Erziehung7.

Die Bewertung des Zeitgeistes ist naturgemäß von starken Gegensätzen
beherrscht. Einerseits wird er von der Mehrheit identifiziert mit dem
Fortschritt, mit der Entwicklung der Vernunft, des Bewußtseins und schUeßUch
der Wissenschaft. Darum wird auch das heutige Zeitalter als das wissenschaftüche

bezeichnet! Die Vitahtät, der Optimismus, die Tatenfreudigkeit und
die Zukunftsgläubigkeit unseres Zeitgeistes wird in den Vordergrund gestellt.
Ideologisch verbindet er sich mit der Freiheit und dem Individualismus,
spaltet sich dann aber sukzessive in den Liberaüsmus, den SoziaUsmus,
Kommunismus und Anarchismus. Mit dem Verblassen der Ideologien und
weltanschauUchen Parteiungen tritt an deren Stelle die Vorherrschaft des
WirtschaftUchen mit seinen Interessenverbänden, mit dem Wachstums- und
Planungsgedanken sowie — als oberste Spitze — mit dem Intellektualismus
und dem Szientismus.

Andererseits sehen die konservativen Kräfte im Zeitgeist die Auflösungs-

627



tendenz, den revolutionären Charakter, die Aufhebung jeder Ehrfurcht, die

Relativierung aller Werte, das Fortschreiten des Materialismus und
Partikularismus und die Zerstörung der Religionen. AUerdings ist sofort
hinzuzufügen, daß auch sie vom Zeitgeist erfaßt werden und sich selbst die
Konfessionen durch ihren Rationalismus Elemente ihrer Gegner sich einverleiben.
Zum Teil ist sogar der Intellektualismus eine Folge des Rationaüsmus der
Konfessionen.

Diese widersprüchliche Beurteilung des Zeitgeistes ist aber keineswegs
nur die Folge des Widerstandes der konservativen Elemente und der
absterbenden Mythen, sondern zur Hauptsache die Wirkung des durchgehenden
Gegensatzes zwischen den lebenden Mythen und der völlig anderen
Wirklichkeit, die sie erzeugen. Diese Diskrepanz, die der mythengebundene Mensch
nicht sieht, ist der Grund für die Entstehung der eingangs erwähnten pohtischen

Schlagwörter ohne faßbaren Inhalt, wie KapitaUsmus, Sozialismus oder
Imperialismus, die ihrem Wesen nach unvollendbar sind.

Dieser Widerspruch zeigt sich am deutlichsten im Gegensatz der Ideologie
der individuellen Freiheit und dem Zwang, den tatsächlich der Zeitgeist
auf die Individuen ausübt. Er lag schon im Begriff Hegels von der Vernunft,
deren Siegeszug er in der wachsenden individuellen Freiheit (für einen, für
wenige und für alle) erblickte, ohne diesen Begriff zu analysieren, also ohne
zwischen der biologischen und der ethischen Freiheit zu unterscheiden. Das
Rätsel, wie das Ideal der individuellen Freiheit zu einem alles durchdringenden
Zwang führen kann, löst sich, wenn man sich bewußt wird, daß die Freiheit
üblicherweise als natürliche oder biologische aufgefaßt wird, die auf allen
Gebieten Hemmungslosigkeit auslöst, weil sie den Menschen in die Abhängigkeit

von seinen Trieben und biologischen Tendenzen bringt, also die ethische
Freiheit aufhebt.

Darum hat auf politischem Gebiet der angebliche Siegeszug der
«Vernunft» weder bei den «kapitaUstischen» noch bei den «kommunistischen»
Staaten die Aggressionstendenzen, die hinter den Doktrinen von den Einfluß-
gebieten und vom Nationalitätsprinzip stehen, mildern können. Die Doktrin
von den politischen Einflußgebieten, die immer ein ideaüstisches Mäntelchen
findet, ist der wichtigste Nährboden kriegerischer Auseinandersetzungen
geblieben. Das Nationaütätsprinzip, ein Ausdruck der staatlichen
Selbstgerechtigkeit, hat zur Auflösung der politischen Weltordnung geführt, der
die UNO hilflos zusieht oder Unterstützung leiht. Beide Haltungen sind
instinktive Tendenzen, die blinde Mythen produzieren und deshalb verhängnisvolle

Wirkungen auslösen können, wenn nicht eine Selbstbegrenzung
der Freiheit eintritt.

Auf wirtschaftüchem Gebiet hat der Fortschritt der natürlichen Freiheit
noch zu deutlicheren Zeichen des kollektiven Zwangs geführt. Unter dem
Einfluß der Zukunftserwartung und der Aggression hat sich das Streben

628



nach größtmögüchem Gewinn zum Wachstumsmythus erweitert, dem aUe

übrigen Rücksichten geopfert werden. Zusammen mit der Projektion der

Gegenwartsbedürfnisse in die Zukunft ist er die Hauptursache der Inflation,
der Übersteigerung der Grundstückpreise, der Überfremdung und der

Austrocknung des Arbeitsmarktes sowie der wiederholten Konsoüdierungs-
schwierigkeiten, Kreditstockungen und Zinssteigerungen. Zusammen mit
den vorübergehenden Wirkungen der Integration hat der Großbetrieb einen

neuen Auftrieb erfahren sowie eine Strukturwandlung zugunsten der
sogenannten Wachstumsindustrien ausgelöst. Dies führte zu einer Mythisierung
der geographischen Expansion, der Konsumsteigerung, der Unternehmungsgröße

sowie des Wachstumstempos.
Die Nebenwirkungen dieser übersteigerten Ziele auf die individuelle

Wohlfahrt wurden nicht beachtet. Der Integration wurden die nationalen
Werte und die Rücksicht auf die Versorgung in Kriegszeiten geopfert. Das

Wachstumstempo wurde ohne Rücksicht auf die Infrastruktur und das
strukturelle Gleichgewicht vorangetrieben. Man übersah, daß die Vergrößerung
der Unternehmungen die soziale Struktur fundamental veränderte, die Familie
mehr und mehr auflöste, die Aggression verstärkte und das Wachstum immer
mehr beschleunigte. Zur Aufrechterhaltung des Tempos der Expansion und
zur Sicherung der immer größer werdenden Investitionen muß der Konsument

durch Reklame und Propaganda unter Konsumzwang gesteUt werden,
wodurch dieser tatsächUch seine Konsumfreiheit verüert. Die Endentwicklung

zeichnet sich in der amerikanischen «Konsumgesellschaft» ab, wo zur
Aufrechterhaltung der sozialen Geltung Mann und Frau auf Kosten der Kinder

zu arbeiten und sich zu verschulden gezwungen sind und jeder nur nach
seinem Aufwand und Einkommen, also rein geldmäßig, bewertet wird, die
menschhche QuaUfikation somit überhaupt keine Rolle mehr spielt.

Konsumzwang und Rationaüsierungszwang verhindern immer mehr den

persönhchen Ausdruck und die Freude an der Betätigung der eigenen Kraft
als Selbstzweck. Die Postulate der Verkürzung der Arbeitszeit, der
Mitbestimmung und der Kontrolle der großen Unternehmungen gewinnen an
Boden, und die Auflösung der Familie führt zur fortschreitenden Verwahrlosung

der Jugend und zum Protest gegen den Zwang. Das Resultat sind
utopische Mythen anarchischen Charakters, wie sie vor allem bei den Provos

erscheinen8. Diese «woUen das Leben zu Spiel machen», notfalls mit Gewalt.
«Nicht mehr der arbeitende Mensch, sondern die Maschinen bilden künftig
das neue Proletariat. Das kybernetische Zeitalter < Neu-Babylon> wird dem
Menschen die Arbeit aus der Hand schlagen und zur Zerstörung der auf
Arbeit beruhenden Moral führen. » Es äußert sich schon jetzt im Protest der

Jugend gegen jede Autorität und in der Entstehung eines neuen Anarchismus.
Diese «Philosophie der nutzlosen Kreation» entspricht durchaus dem
Charakter der antiken und christlichen Legende, die sich das Leben ausdenkt,

629



wie der Mensch es wünscht und es für möglich hält9. Dadurch werden
Marktwirtschaft und Leistungsprinzip in ihrer Wurzel getroffen. So führt der Widerspruch

zwischen der biologischen Freiheit und dem vielfachen Zwang in der
WirkUchkeit zu utopischen Neubildungen, die das Gesellschaftssystem in
Frage steUen.

Durch die Selbstaufhebung der Freiheit infolge der unvorhergesehenen
Konsequenzen des biologischen Freiheitsbegriffs fäUt nun aber auch der
Mythus des Fortschritts in sich zusammen. Man hat einsehen gelernt, daß der
biologische Entwicklungsbegriff nicht moralisch ausgelegt werden darf, wenn
man ihn nicht in unerlaubter Weise gegen alle Erfahrung metaphysisch
interpretiert. Im Gegenteil: man beginnt jetzt mit der Evolutionshypothese ernst
zu machen, indem man die Beobachtungen an der Tierwelt auf die Menschenwelt

überträgt10. Damit wird man der verhängnisvollen Konsequenzen des

Mythus vom Menschen von sich selbst gewahr und flüchtet sich in den

Mythus der Wissenschaft, von dem nachher zu sprechen sein wird. Aber die

ewige Wiederkehr der Kriege auch im Zeitalter der Wissenschaft läßt das

Problem nicht auf diese biUige Art zur Ruhe kommen. Man erkennt, daß sich
der Fortschritt auf die technischen und gesellschaftüchen Hilfsmittel
beschränkt und der Mensch selbst — euphemistisch ausgedrückt — in seiner
morahschen Entwicklung hinter der technischen zurückbleibt. Die nackte
Tatsache besteht darin, daß die spezifisch menschhche Kultur nicht durch
Vererbung übertragen wird, sondern durch Tradition, daß sie also innert
kürzester Zeit verschwinden würde, wenn aus irgend welchen Gründen die
Tradition unterbrochen würde, weil die biologische «Natur» des Menschen

praktisch dieselbe ist wie zur Steinzeit.
Außerdem übersieht man, daß der Mensch durch seine Kultur der Degeneration

ausgesetzt ist. Bisher war der größte Teil der Menschheit infolge der
Begrenzung seiner Unterhaltsmittel gezwungen, alle seine Kräfte für seine

Lebensbehauptung einzusetzen. Seit einiger Zeit werden ihm diese Aufgaben
durch die moderne Technik weitgehend abgenommen, so daß seine
biologischen Kräfte — mit Ausnahme des spezialisierten Verstandes — verkümmern

und seine Fähigkeit zur Selbstbehauptung abnimmt. Da gleichzeitig
die Bereitschaft zur militärischen Verteidigung deuthch kleiner wird, wie die
verschiedensten Symptome zeigen, besteht die Gefahr des Überwältigtwerdens
durch die jüngeren, noch vitalen Völker. Ferner wird unter dem Einfluß des

Rationalismus und der Wissenschaft die ethische Tradition weitgehend gefährdet.

Damit werden aber sowohl die biologischen wie die menschUchen Grundlagen

des Fortschritts mehr und mehr untergraben. Auch hier ist die tatsächliche

Entwicklung vöUig entgegengesetzt den Erwartungen des Zeitgeistes.
In den Hoffnungen, die er auf die Wissenschaft setzt, erreicht der heutige

Zeitgeist seine höchte Ausgestaltung. Selbst die Biologen, die glauben, der
Mensch sei von den gleichen Instinkten beherrscht wie das Tier, versprechen

630



sich die Überwindung der Aggression durch die Wissenschaft. Diese soü
schUeßUch auch den Weltfrieden auf dem Wege eines Einheitsstaates
sicherstellen. Daß derartige Mythologeme angesichts der Kernwaffen und der
ständigen Wiederholung und Erweiterung der Kriege im Zeitalter der Wissenschaft

aufrechterhalten werden, ist an sich schon der Gegenbeweis dieser

utopischen Erwartungen. Die Erklärung ist in psychischen Selbsttäuschungen
zu suchen : in der Verwechslung des totalen Menschen mit seinen instinktiven
Tendenzen und dem reinen Denken, der wissenschaftUchen Methode mit dem
Wissenschafter und der sozialen Rolle mit den Methoden der Wissenschaft,
des logischen Identitätsprinzips mit dem Inhalt des Wissens, der aus dem
Irrationalen stammt. Dadurch entsteht in der Wissenschaft der gleiche Dogmatismus

wie in der Religion, welche die andern Meinungen und Schulen sowie
die historische Entwicklung und damit die Relativität der Wissenschaft
übersehen läßt.

Da der Mensch nicht von seinem Denken allein beherrscht wird, sondern
in erster Linie von seinen Wertungen, so hört auch der Wissenschafter auf,
Wissenschafter zu sein, wenn er sein Laboratorium verläßt oder ein Telephon
in die Hand nimmt. Die Aggressivität der Wissenschafter unter sich ist eine
bekannte Tatsache. Die Verwechslung von Modell und Wirklichkeit ist ihre
Berufskrankheit. Ihre «Stars» stellen ihre Weltfremdheit immer wieder unter
Beweis. Das «wissenschafthche Ethos» beschränkt sich notwendigerweise
auf die methodische Arbeit. Als Mensch ist der Wissenschafter genau so wie
das übrige Publikum historisch und damit vom Zeitgeist so geformt, daß er
nur in einem lebenslangen Prozeß der Selbstanalyse und Selbsterkenntnis
einige seiner Abhängigkeiten ermitteln kann. Erkennen heißt aber noch nicht
überwinden, so wenig wie das Bewußtwerden uns moralisch verändert.
Ausgerechnet der Glaube, wertfrei, dogmenfrei und restlos objektiv zu sein,
sichert die BUndheit und die Abhängigkeit vom Zeitgeist.

Es kann sogar keinem Zweifel unterüegen, daß die einseitige Pflege des

Denkens und der Wissenschaft die morahsche Entwicklung des Einzelmenschen

negativ beeinflußt haben. Indem man es nämlich unterüeß, zwischen
dem persönUchen und dem wissenschaftUchen Weltbild zu unterscheiden und
das wissenschafthche Denken auf die menschUchen Werte der Religion, der
Ethik des Nationalen und Sozialen anwandte, wurden diese relativiert und
verloren ihre Gültigkeit. Die einseitige analytische Verfeinerung des Denkens
ist der Grund des vielbeklagten Gefühls der Relativierung und der Vielheit
der menschUchen Werte, im Gegensatz zu dem Gefühl der Absolutheit und
Einheitüchkeit der früheren Jahrhunderte. Für das Individuum bedeutet dies
einen Fortschritt im Sinne einer toleranten und Uberalen Haltung, im Gegensatz

zur dogmatischen und autoritären früherer Zeiten. Für die Gesellschaft
heißt dies aber Auflösung der traditioneUen Bindungen, die im Nihiüsmus
und Anarchismus auf allen kulturellen Bereichen endet, wie wir sie heute

631



allgemein feststellen und — unter dem Einfluß des Zeitgeistes auch pflegen.
Die Konsequenz ist aber die Beziehungslosigkeit zwischen den einzelnen

Individuen, die einen RückfaU in ganz primitive Vorstellungswelten zur Folge
hat, die durch die « Comics » und Kriminalromane symboüsiert werden. Nach
den Untersuchungen A. C. Baumgärtners handelt es sich um eine Welt ohne

Ordnungsvorstellungen, die ausschüeßüch auf dem Freund-Feindverhältnis,
der Sündenbockvorstellung und einem seelenlosen Helden beruht, während
der einfache Mann machtlos, passiv und unterlegen ist11. Die Welt der
«Comics» steht also etwa den Geisteszustand dar, der durch das eigenartige
Werk von Elias Canetti beschrieben wird12. Beide entsprechen ungefähr dem
Bild von der Natur des Menschen, das wir uns nach den Thesen der modernen

Biologen zu machen haben.
Da das abstrakte Denken unter der Wirkung des Vollkommenheitsstrebens

steht, das von der Zukunftserwartung ausgeht, so entwertet es notwendigerweise

die Wirklichkeit. Es ist daher seinem Wesen nach revolutionär und
läßt dem Menschen die UnvoUkommenheit der historischen Welt immer
stärker fühlen und steigert damit das Leiden der Menschheit. Dadurch ist
auch in die ethischen Bemühungen eine utopische Tendenz eingezogen. Es

geht nicht mehr um die Verbesserung konkreter Übel, sondern um die Schaffung

eines Idealzustandes der Vollkommenheit, wo der ewige Friede mit der

ewigen Gerechtigkeit und der ewigen Prosperität verbunden ist. Diese
ununterbrochene Bewegung kann ihr Ziel nie erreichen, weil sie ebenso viel
UnvoUkommenheit aufreißt, als sie erfüUt. Auf diese Weise verwandelt sich
in der modernen Geschichte das Religiöse immer mehr in das Ethische und
dieses unbesehen in den ununterbrochenen technischen, sozialen, wirtschaftlichen

und wissenschaftUchen Fortschritt.
Doch der utopische Charakter ist gleich gebUeben, während die WirkUchkeit

dieselbe Mischung von Lust und Leid bleibt, die sie immer gewesen ist.
Denn der Zeitgeist hat über seinen Mythologemen die Tatsache verschleiert,
daß die Natur des Menschen biologisch gleich geblieben ist und durch seine

Wirkung die Grundlage menschlicher Kultur, nämlich die Tradition, mehr
und mehr aufgelöst wird. Damit werden die Kräfte der Aggression auf allen
Gebieten frei und toben sich in den militärischen und revolutionären
Katastrophen aus, die den Mythus widerlegen.

So ist der Zeitgeist zur dauernden Quelle lebender Mythen geworden,
seitdem ihn der «Geist der Zeiten» verlassen hat. Hier hilft keine «Demytho-
logisierung », denn sie trifft nur die menschUchen Werte, die ohnehin infolge
eines verhängnisvollen Mißverständnisses «wissenschaftlich» entwertet worden

sind, und zwar zum Teil durch die eigene Schuld ihrer Vertreter. Hier
ist im Gegenteil eine Wiederaufwertung gegenüber der Wirtschaft und der
Wissenschaft die dringlichste Aufgabe der Zeit.

Aber wir müssen uns hüten, uns in utopischer Erwartung in eines der

632



beiden Extreme zu flüchten. Wir müssen im Gegenteil imstande sein, die

Mitte zwischen dem persönUchen und dem wissenschafthchen Weltbild,
zwischen dem Bereich der menschlichen Werte und der Kausalbetrachtung,
zwischen Vorsehung und Determiniertheit, also zwischen den lebendigen
Mythen und der biologischen Betrachtung zu halten. Nur indem wir uns der

gegensätzlichen Stellung des Menschen bewußt werden, können wir hoffen,
nicht vom lebenden Mythus fortgetragen zu werden, sondern die Wirkhchkeit

des Menschen mit Hilfe der Mythen soweit umzugestalten, daß wir nicht
immer wieder durch Katastrophen an unsere Stellung zwischen Wissen und
Blindheit erinnert werden müssen.

'Die Entzauberung der Politik, Zürich 1947.
2In der Übersetzung von G. Nenning, Neuwied 1962.
3 Zur näheren Begründung vgl. Eugen Böhler, Die Zukunft als Problem des modernen

Menschen, Verlag Rombach, Freiburg i. Br. 1965.
4 Jakob von Uexküll: Der unsterbliche Geist in der Natur, Hamburg 1938, S. 49.
5 Das gilt auch von der im übrigen ausgezeichneten Schrift von H. H. Muchow, Jugend

und Zeitgeist, Rowohlt Verlag, Reinbek 1964.
6 Von Hegel zu Nietzsche, Stuttgart 1958.
7Vgl. vor allen Dingen: Über den Geist und sein Verhältnis in der Natur, Berlin 1852

(anonym).
8Vgl. Hubert Delvos in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 16. Juli 1966.

9Vgl. M. Günter: Die christliche Legende des Abendlandes, Heidelberg 1910.
10 Konrad Lorenz, Das sogenannte Böse, Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien 1965.
11 Die Welt der «Comics», Bochum 1965.
12Masse und Macht, Hamburg i960.

633


	Unser lebender Mythus

