Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 7

Artikel: Unser lebender Mythus

Autor: Bohler, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161896

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unser lebender Mythus

EUGEN BOHLER

Unter Mythen werden heute gewohnlich die Meinungen der andern oder die
Uberzeugungen vergangener Generationen verstanden. Wir erfassen also den
Mythus nur in seiner Projektion auf andere oder nach seinem Erl6éschen. Die
Erkenntnis, daB3 wir alle unter dem EinfluB von Mythen leben, wird durch
die Struktur unseres BewufBtseins verhindert. Hochstens wird zugestanden,
dall wir vom Zeitgeist geformt sind. Was aber der Zeitgeist ist, wird nicht
niher untersucht. Daf} eine so ernsthafte Sache wie die Wirtschaft von Mythen
beherrscht sein konnte, wird schlechterdings als unméglich angesehen.

Nun hat aber auf dem Gebiete der Politik kurz nach dem Zweiten Welt-
krieg Werner Rings nachgewiesen, dall die ganze Politik der Weltmichte vor
Ausbruch des Krieges auf inhaltsleeren Schlagworten, wie Nationalismus,
Kapitalismus, Marxismus, Imperialismus, Demokratie und Plutokratie, be-
ruhte, also auf mythologischen Vorstellungen, die denjenigen unserer Ahnen
vot 4—s5000 Jahren erschreckend Zhnlich sehenl. An zahlreichen Einzel-
beispielen weist er nach, daf3 die Politik Magie geworden war. Das Magische,
das der Mensch der Aufklirung aus unserer Naturanschauung verbannt hat,
ist auf scheinbar unbegreifliche Weise in unsere Anschauung von der Gesell-
schaft eingedrungen: die radikale Entzauberung der Welt hat zu einer radi-
kalen Verzauberung und Mythologisierung der Politik gefithrt. Zum gleichen
Ergebnis kam etwas spiter 7. D. Weldon in seiner «Kiritik der politischen
Sprache»2 Der erstgenannte Autor sieht die Ursache der Mythenbildung in
der Komplexheit des modernen sozialen Apparates, der andere in der Vorherr-
schaft der «platonischen» Methode in der politischen Wissenschaft. Beide
halten deshalb eine Demythologisierung fiir méglich.

Fir uns heutige ist jedoch die Feststellung entscheidend, daB diese Warnun-
gen unbeachtet geblieben sind und die gegenwirtige Politik und Wirtschaft
genau so von Mythen beherrscht sind wie in der Zeit vor dem Zweiten Welt-
krieg. Nicht einmal die Schlagworter haben gewechselt, sondern nur einige
neue von gleicher Vieldeutigkeit sind hinzu gekommen. Ehe wir dies an
Hand aktueller Beispiele belegen kénnen, miissen wir zunichst zu zeigen
versuchen, worauf der psychische Widerstand gegen die Anerkennung unseres
Vetfallenseins an Mythen zuriickzufiihren ist und weshalb diese Abhingigkeit
nur gemildert und nicht beseitigt werden kann. Die volle Tragweite dieser
Erklirungen witd allerdings erst dann verstindlich sein, wenn wir den Fin-

flul des Zeitgeistes und anderer mythischer Einflisse im einzelnen dargelegt
haben.

621



Psychische Hemmungen der Anerkennung der lebenden Mythen

Der wichtigste Grund der MiBachtung unserer eigenen Mythen liegt darin,
daBl wir den Anteil der instinktiven Impulse an unserem Leben wesentlich
unterschitzen, weil wir nur den bewuliten Teil der seelischen Abliufe zur
Kenntnis nehmen und die Instinkte selbst die Tendenz haben, sich unserer
bewulBiten Kontrolle zu entziehen. Daraus erklirt sich, warum unsere einzel-
nen Handlungen zusammenhanglos verlaufen und wir sie auch nicht geistig
verarbeiten und unter bewuBte Kontrolle bringen kénnen. Aggression und
Angst wirken untergriindig und mobilisieren die ganze Person, so dafB3 die
«Vernunft» weitgehend ausgeschaltet wird.

Dies gilt vor allem auf dem Gebiete der Politik, die noch immer vorwie-
gend von biologischen Tendenzen beherrscht wird. Aus der Polaritit von
Aggression und Angst erklirt sich der Primat der AuBenpolitik vor der
Innenpolitik und die dadurch eingeleitete internationale Gleichgewichts-
bewegung bei jeder Verinderung der Machtverhiltnisse, wie sich dies gegen-
wirtig im Falle Chinas und Frankreichs zeigt. Der Kampf um die EinfluB3-
gebiete hat biologische Parallelen in der Tierwelt, die in den letzten Jahren
herausgearbeitet worden sind. Weil nur die Mittel rational sind, nicht aber
die Motive, so ergeben sich eigenartige Miverhiltnisse zwischen ihnen.

Die ubrigen Kulturgebiete weisen in stirkerer Verkleidung die gleiche
Grundstruktur auf. Uberall bilden die Wertungen den Ausgangspunkt, die
teils instinktiv, teils historisch sind. Aus ihnen entstehen die verschiedenen
Konfessionen in der Religion, die Parteien in der inneren Politik, die Welt-
anschauungen in der Philosophie und die verschiedenen Schulen in der
Wissenschaft. Realitit, Tatsachen und Logik sind nicht Ausgangspunkt der
geistigen Bemiithungen, sondern spite und nie vollstindig erreichte Resultate.
Am Anfang stehen: das Wunschdenken, die Wertungen und das Erlebnis.
Der ganze ProzeB ist gefangen im Netz des Zeitgeistes.

Die moderne Geschichte wird regiert durch die Zukunftserwartung, die
proportional der Unlust in der Gegenwart ist3. Daraus ist die Wissenschaft
als Mittel der Voraussage entstanden. Sie kann aber dem Wesen der Wirk-
lichkeit entsprechend ihr Ziel nie erreichen, so daB sie dauernd durch die
Hoffnung mit ihrer Blindheit erginzt wird. Wissen und Blindheit gehoren
deshalb zur Grundverfassung des Menschen. Dieselbe Mischung zeigen die
wichtigsten Eigenschaften des Menschen: Das Vollkommenbheitsstreben, das
Selbstgefiihl, die Selbstgerechtigkeit und das BewuBtsein. Sie alle sind ihrem
Wesen nach unvollendbar.

Die Wirkung dieser Eigenschaften wird noch dadurch kompliziert, daB3
unsere Welt nach dem Individuationsprinzip organisiert ist: dall wir egozen-
trisch angelegt sind, daBl wir unsere Meinung mit der Weltvernunft identifi-
zieren miissen, daB wir von Natur aus selbstgerecht sind, dal wir unsere

622



individuelle Vollkommenheit anstreben miissen, dal wir unsere Gedanken
und Handlungen uns zuzurechnen und die Verantwortlichkeit dafiir zu iber-
nehmen haben, obschon wir vom Lebenszusammenhang geformt werden.
Wir betrachten uns von Natur aus als Zentrum der Welt und legen uns eine
unendliche Bedeutung bei, wihrend wir die andern kaum beachten, soweit
uns kein Interesse verbindet, und die Welt das Individuum als bedeutungslose
GroBe behandelt, wie der Automobilismus zeigt. Nur dank unserem Dogmatis-
mus fassen wir die Konvention als gemeinsame Lebensbithne auf. «Nach der
Umweltlehre gibt es Tausende verschiedener Lebensspiele auf Tausenden
von Lebensbiihnen, die alle einen andern Plan zum Verfasser haben4.» Wir
treten infolgedessen nie mit dem Objekt unserer Vorstellung, sondern nur
mit unserer Vorstellung des Objektes in Beziehung.

Darum leben wir dauernd in der unvollendbaren Antizipation, in der
Erwartung in der Idee und im Ideal — die immer auf dem Wege zur Utopie
sind. Wir leben also letztlich im Lebenstraum, und das Gliicksgefiihl besteht in |
der Offenheit fiir zukiinftige Wirkungsméglichkeiten. Die Wirklichkeit empfin- |
det der Mensch immer als Begrenzung, Erniichterung und Enttiuschung. Daher
die dauernde Tendenz des Menschen zur Verwechslung von Denken und Sein,
von Begriff und Wirklichkeit, sowie von Plan und Erfillung in der Praxis
wie in der Wissenschaft. Alles persdnliche menschliche Handeln beginnt mit
dem Erlebnis, das den ganzen Menschen, Denken, Fithlen und Wollen erfaB3t,
sowie mit einem Zustand der Ekstase verbunden ist, der zu einer Sinngebung,
einer Uberhéhung und Uberwertung des Erfahrungsgegenstandes fiihrt, die
den Menschen veranlaBt, die Mithen und Gefahren des Lebens auf sich zu
nehmen und die Distanz zur Wirklichkeit aufzuheben, die das Wissen um
die Wirklichkeit schafft. Diese dem Erlebnis entspringende Phantasie bildet
den lebenden Mythus, der alle Gebiete des menschlichen Handelns durchdringt
und uns zunichst gegen alle Konsequenzen unseres Tuns und gegen alle
rationale Kritik abschirmt, bis wir mit der Wirklichkeit konfrontiert werden,
die zur spiteren Erniichterung und damit zur Entwertung des Mythus fiihrt.

Darum wissen wir nichts von unserem Mythus, solange wir in seinem
Griff sind. Wir erkennen ihn nur an andern oder nach seinem Verschwinden,
denn er selbst gibt uns die rationalen Argumente in die Hand, die ihn uniiber-
windlich machen, solange er lebt. Die Vernunft und — neuerdings — die
Wissenschaft ist das prichtigste und iiberzeugendste Kleid, mit dem er sich
am liebsten schmickt. Daraus erklirt sich auch das kompensatorische Ver-
hiltnis unserer Ideen zur Wirklichkeit: das Ideal des Friedens in einer Welt
der ununterbrochenen Kriege, die Idee der Liebe in einer Welt der Aggression,
das Postulat der Gerechtigkeit angesichts der Machtverhiltnisse. Auch die
Tatsache, daB3 wir aus der Geschichte nichts lernen und wir durch die Welt-
katastrophen immer iberrascht werden, ist aus dieser Struktur unseres Geistes
- abzuleiten. Die Mythen sind héchste Lebensreize und hochste Lebensgefahren

623



fir den Menschen. Dies soll an einigen Beispielen gezeigt werden, was aber
angesichts der Vielheit der Gesichtspunkte nur stichwortartig geschehen
kann.

Der Mythus in der Praxis

Die enropdische Integration ist ein gutes Beispiel der Undurchschaubarkeit der
Probleme, des Zusammenspiels verschiedener Mythen und der Diskrepanz
zwischen Plinen und Ergebnissen. Nach den Erfahrungen der letzten Jahre
bildet offensichtlich das Hegemonie- und Autarkiestreben Frankreichs, das
in der Integration ein Mittel der Kontrolle der deutschen Expansion sah, und
das Bestreben Deutschlands, vom Besatzungsregime freizuwerden, den Kern
des Integrationsgedankens. Damit verband sich bei den dbrigen Lindern
aus der Angst vor Ruflland die Erwartung der Wiederherstellung der fritheren
Weltgeltung Europas in der Hoffnung, dall Westeuropa selbst Atommacht
werden kénnte, sowie die Uberzeugung, das wirtschaftliche Wachstum sei
die Voraussetzung der militirischen Geltung und die wirtschaftliche Einigung
die beste Gewihr der politischen. Dies sicherte die Unterstiitzung der Idee
durch die Wirtschaft, vor allem durch die groBen Unternehmungen mit ihrem
Expansionsdrang, sowie der breiten Massen mit ihrer Hoffnung auf Steigerung
ihres Wohlstandes und der Sicherung des Friedens. Alles vollzieht sich unter
einem mythischen Begriff von Europa, unter dem jeder Beteiligte etwas
anderes versteht und der dem Wunschdenken entsprungen ist.

Mit der wirtschaftlichen Erstarkung ist der deutsch-franzosische Gegen-
satz erneut virulent geworden. Der Zusammenschluf hat die politische
Spannung mit dem Osten und dessen Aktivitit verstirkt. Der Wohlstand hat
die Bereitschaft zur Verteidigung aus eigener Kraft vermindert und den
Wehrwillen der Bevolkerung deutlich geschwicht. Die wirtschaftliche Durch-
dringung hat die politische Einigung nicht gebracht und den deutsch-fran-
zbsischen Gegensatz nicht iiberwinden konnen. Die wirtschaftliche und recht-
liche « Harmonisierung » geht auf Kosten der nationalen Eigenart, die Europa
ausmacht. Die wirtschaftliche und staatliche Konzentration schwicht die
demokratischen Einrichtungen. Die technokratischen Initianten — die Stroh-
minner der Politiker — und die breiten Massen iibersehen das Individuations-
prinzip, das die Gegensitze immer wieder neu schaftt. Die Pline wiren nur
durchfihrbar, wenn die Nationen und die Individuen nicht existierten.

Die Einigung wurde tatsichlich nicht erreicht. Frankreichs Hegemonie-
und Autarkiestreben verhinderte die Entstehung der europiischen Vertei-
digungsgemeinschaft und spaltete Europa in zwei wirtschaftliche Blocke. Es
wird den Beitritt GroBbritanniens blockieren. Es will offenbar im Interesse
des eigenen Prestiges die Hilflosigkeit Deutschlands beweisen und verstirkt
damit diesen Nationalismus Deutschlands. Frankreich hat ferner in einer

624



Zeit groBter internationaler Gefihrdung die Verteidigungsorganisation der
NATO lahmgelegt und hat als Ersatz nichts zu bieten als den Mythus der
eigenen Grofle. Es hat das Prestige RuBlands und Chinas betrichtlich gestei-
gert und die Auflésung der politischen Weltordnung verstirkt. Die Welt-
geltung West-Europas ist dadurch auf einen neuen Tiefpunkt gesunken. Der
Mythus Europas hat sich selbst aufgelost. Mit dem Verschwinden des Wirt-
schaftswunders werden sich die separatistischen Tendenzen verstirken.

De Ganlle hat der europiischen Sache einen groBen Dienst erwiesen, indem
er den unkritischen Massen und den Biirokraten den mythologischen Schleier
weggezogen hat: den Massen, indem er ihnen die wirklichen Beweggriinde
der sog. Integration erkennen lieB3, den Biirokraten und Technokraten, indem
er ihnen bewies, daB durch Burokratie und wirtschaftliche Durchdringung
kein europidischer Staat entstehen kann, sondern dieser einer fithrenden poli-
tischen Macht bedarf, um Wirklichkeit werden zu konnen, zumal wenn auf
der Gegenseite Diktatoren am Ruder sind. Der gleiche irreale Charakter
haftet jedoch auch seinen Schachziigen an. Seine Ziele stehen auBer jedem
Verhiltnis zu seinen Mitteln: innenpolitisch fehlt ihm der grundlegende
Faktor der Konstanz seiner Macht und seines Prestiges, weil er keinen Riick-
halt in seinem Volk hat, auBler der Ideologie; militirisch fehlen ihm sowohl
die traditionellen wie die nuklearen Waffen, um ein Ersatz fur die NATO
bieten zu kénnen, wenn auch diese selbst ein briichiges Gebilde gewesen ist.
De Gaulles Hauptwaffe ist deshalb negativ, nimlich die Absicht, die iibrigen
NATO-Partner in jeder Beziehung in Verlegenheit zu versetzen. Dal} er es
aber wagte, unter diesen Umstinden — in einer Zeit schirfster weltpoliti-
scher Spannungen und eines allgemeinen Auflésungsprozesses — die west-
liche Allianz zu zerbrockeln, zeigt mit aller Deutlichkeit den mythischen
Inhalt seiner Aktionen und seiner Personlichkeit. Er bestitigt damit erneut
die Feststellungen Fringsens vom magischen Charakter unserer Weltpolitik.
Kommenden Generationen wird dieser Tanz auf dem Vulkan im Lichte der
kommenden Ereignisse als vollig absurd erscheinen. Aber es wire unrichtig
anzunehmen, in den franzésischen Plinen sei mehr Mythus enthalten als in
denen der anderen Staatsminner.

Der Vietnam-Krieg zeigt mit aller Deutlichkeit, wie unsere lebenden Mytho-
logeme und unsere stereotypischen Haltungen uns an den Rand eines neuen
Weltkrieges fithren koénnen. Wir sprechen von «unserer» Einstellung, weil
der groBte Teil der westlichen Welt sie instinktiv bejaht. Die letzte Grundlage
dieses Krieges bildet der biologische Impuls zur Verteidigung des macht-
politischen «EinfluBgebietes», ausgelost durch vage Vorstellungen iber die
Bedeutung der Bevolkerungszahl und die kommende technische, militirische
und wirtschaftliche Macht Chinas sowie schlieBlich durch dessen Entwicklung
der Atombombe. Dieser Impuls trifft ein Land, dessen Bewohner vital und
selbstbewuf3t sind und dessen Politik trotz der Erfahrung zweier Weltkriege

625



und trotz seiner Stellung als michtigstes Land innenpolitisch orientiert geblie-
ben ist. Das bedeutet, dal es von dem Hauptgegner und von dem zu behaup-
tenden EinfluBgebiet praktisch gar nichts weill, sondern sich durch einige
wenige Experten zufilliger Auswahl orientieren lassen muBl und ihm eine
Schicht von Diplomaten und Sachverstindigen mit Tradition und Erfahrung
in der Weltpolitik fehlt. Das Land geht von der stillschweigenden Voraus-
setzung aus, die Verhiltnisse und die Menschen seien im Ausland genau so wie
im eigenen. Darum beginnen sie den Krieg im Vertrauen auf ihre militirische,
technische, wirtschaftliche und organisatorische Uberlegenheit.

Alles wird planerisch und logistisch vorbereitet. Nur ein Element ist darin
nicht enthalten: die Wirklichkeit Vietnams, seine Verhiltnisse und seine
Bewohner und die dadurch bedingte Kriegstechnik. Man iibersieht, daf3 die
Tendenz zur Planung die Kompensation der viel michtigeren Neigung der
amerikanischen Nation zur Improvisation ist. Erst nach Beginn der Kimpfe
baute man einen eigenen Nachrichtendienst auf. Man rechnete mit der Ubet-
legenheit des militirischen « GroBbetriebes» und belegte das Land mit einem
Bombenteppich vom gleichen AusmaBl wie im Zweiten Weltkrieg, wihrend
die Verlustziffern des Feindes gering sind und seine Haltung keine Anderung
zeigt. Der Kampf droht in einen Dschungel- und Guerillakrieg unabsehbarer
Dauer auszuarten, welcher der Mentalitit des Amerikaners zuwiderliuft.
Das Land wird deshalb von Eskalation zu Eskalation getrieben, aus deren
Steigerung noch kein Ausweg zu sehen ist. Zu spit hat man erkannt, daB3 das
Ziel mit militirischen Mitteln allein nicht zu erreichen ist.

Aber auch auf dem Gebiete der Politik muBten die USA erfahren, daBl der
Feind mit ganz andern Karten spielt als sie selbst. Dieser betrachtet den Krieg
nicht als «business proposition», sondern begegnet dem Feind mit allen
Schlichen der Vitalitit, der die Ideologie nacktes Mittel zum Zweck ist. Die
Mythen haben das amerikanische Volk — trotz der erstaunlichen Geschick-
lichkeit seines Prisidenten — in eine fiir es schlechterdings unverstindliche
Situation gebracht, weil es sich selbst infolge dieser Mythen nicht verstehen
kann.

Diese Beispiele aus der Politik mégen geniigen, um zu zeigen, auf welch
geheimnisvollen Wegen uns der Mythus fiihrt. Seine volle Bedeutung erschlief3t
sich jedoch erst durch die Betrachtung des Wirkens des Zeitgeistes.

Die Rolle des Zeitgeistes

Uber den Begriff und den konkreten Charakter des Zeitgeistes gehen die
Meinungen stark auseinander. Eine grundlegende Untersuchung psycholo-
gischer Art existiert unseres Wissens nicht. Nur Ansitze dazu finden sich bei
einzelnen Philosophen, Historikern oder Psychologen. Die meisten Autoren
verwenden den Ausdruck, ohne ihn abzukliren oder nur zu definieren®.

626



Jedenfalls besteht das Wesen des Zeitgeistes nicht einfach darin, «sich zur
Gegenwart zu bekennen», und man wird davon nicht frei, wenn man sich als
Historiker «zur Vergangenheit bekennt», hat doch schon Goezbe im «Faust»
hervorgehoben, daB der Geist der Zeiten der Herren Historiker eigener Geist
sei, in dem sich der Zeitgeist spiegle.

Es ist das groBe Verdienst Kar/ Lowiths, gezeigt zu haben, daB im neun-
zehnten Jahrhundert — vor allem unter dem Einflul Hegels — der «Geist
der Zeiten», als Geist der «Sphire der Menschheit» oder der Humanitit, der
mit der theologischen Heilserwartung in Verbindung stand, zum «Zeitgeist»
im modernen Sinne geworden ist® Dadurch, daB Hegel die Philosophie mit
dem Geist der Zeiten gleichsetzt, also Denken und Sein identifiziert, wird der
Zeitgeist auf die Zukunft ausgerichtet und aktivistisch. Damit fallen Zeitgeist
und Fortschritt zusammen und treten an die Stelle der Vorsehung. Die
Verabsolutierung der Vernunft fithrt auf diese Weise zur Verabsolutierung
des technischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Geschehens. Damit
verbindet sich mit dem Zeitgeist dieselbe Heilserwartung wie in der Religion.

Als Eigenschaften des Zeitgeistes werden immer wieder folgende Merk-
male genannt: Er ist aus dem Witken einzelner Personen oder Umstinde
nicht ableitbar. Seine Wirkung ist michtiger als die individuellen Einfliisse.
Er ist deshalb nicht identisch mit den bewuBten Gedanken der Mehrzahl
oder der Kliigeren. Er erfalt die einzelnen ohne ihr Wissen; diese handeln
deshalb wie im Traum, obschon sie zu urteilen glauben. Der Zeitgeist {iber-
schreitet den Geist der einzelnen Nationen, ohne aber deren Partikularitit
im Kern zu verindern. Seine Herrschaft nimmt von Generation zu Generation
zu. Er hat die Tendenz, das gesellschaftliche Leben zu 4ndern, umzugestalten
und Neues zu schaffen. Auffillig ist ferner die Heftigkeit und Amoralitit
seines Wirkens. Er wird vor allem von der jungen Generation getragen, woraus
man geschlossen hat, er stamme nicht aus der Erziehung?.

Die Bewertung des Zeitgeistes ist naturgemill von starken Gegensitzen
beherrscht. Einerseits wird er von der Mehrheit identifiziert mit dem Fort-
schritt, mit der Entwicklung der Vernunft, des BewuBtseins und schlieBlich
der Wissenschaft. Darum wird auch das heutige Zeitalter als das wissenschaft-
liche bezeichnet! Die Vitalitit, der Optimismus, die Tatenfreudigkeit und
die Zukunftsgliubigkeit unseres Zeitgeistes wird in den Vordergrund gestellt.
Ideologisch verbindet er sich mit der Freiheit und dem Individualismus,
spaltet sich dann aber sukzessive in den Liberalismus, den Sozialismus, Kom-
munismus und Anarchismus. Mit dem Verblassen der Ideologien und welt-
anschaulichen Parteiungen tritt an deren Stelle die Vorherrschaft des Wirt-
schaftlichen mit seinen Interessenverbinden, mit dem Wachstums- und
Planungsgedanken sowie — als oberste Spitze — mit dem Intellektualismus
und dem Szientismus.

Andererseits sehen die konservativen Krifte im Zeitgeist die Auflosungs-

627



tendenz, den revolutioniren Charakter, die Aufhebung jeder Ehrfurcht, die
Relativierung aller Werte, das Fortschreiten des Materialismus und Parti-
kularismus und die Zerstérung der Religionen. Allerdings ist sofort hinzu-
zufiigen, dal3 auch sie vom Zeitgeist erfalit werden und sich selbst die Kon-
fessionen durch ihren Rationalismus Elemente ihrer Gegner sich einverleiben.
Zum Teil ist sogar der Intellektualismus eine Folge des Rationalismus der
Konfessionen.

Diese widerspriichliche Beurteilung des Zeitgeistes ist aber keineswegs
nur die Folge des Widerstandes der konservativen Elemente und der abster-
benden Mythen, sondern zur Hauptsache die Wirkung des durchgehenden
Gegensatzes zwischen den lebenden Mythen und der vollig anderen Wirk-
lichkeit, die sie erzeugen. Diese Diskrepanz, die der mythengebundene Mensch
nicht sieht, ist der Grund fiir die Entstehung der eingangs erwihnten politi-
schen Schlagworter ohne fallbaren Inhalt, wie Kapitalismus, Sozialismus oder
Imperialismus, die ihrem Wesen nach unvollendbar sind.

Dieser Widerspruch zeigt sich am deutlichsten im Gegensatz der Ideologie
der individuellen Freiheit und dem Zwang, den tatsichlich der Zeitgeist
auf die Individuen ausiibt. Er lag schon im Begriff Hegels von der Vernunft,
deren Siegeszug er in der wachsenden individuellen Freiheit (fir einen, fir
wenige und fiir alle) erblickte, ohne diesen Begriff zu analysieren, also ohne
zwischen der biologischen und der ethischen Freiheit zu unterscheiden. Das
Ritsel, wie das Ideal der individuellen Freiheit zu einem alles durchdringenden
Zwang fihren kann, 16st sich, wenn man sich bewuBt wird, daB3 die Freiheit
ublicherweise als natiirliche oder biologische aufgefalit wird, die auf allen
Gebieten Hemmungslosigkeit auslost, weil sie den Menschen in die Abhingig-
keit von seinen Trieben und biologischen Tendenzen bringt, also die ethische
Freiheit aufhebt.

Darum hat auf politischem Gebiet der angebliche Siegeszug der «Ver-
nunft» weder bei den «kapitalistischen» noch bei den «kommunistischen »
Staaten die Aggressionstendenzen, die hinter den Doktrinen von den EinfluB3-
gebieten und vom Nationalititsprinzip stehen, mildern kénnen. Die Doktrin
von den politischen EinfluBgebieten, die immer ein idealistisches Mintelchen
findet, ist der wichtigste Nihrboden kriegerischer Auseinandersetzungen
geblieben. Das Nationalititsprinzip, ein Ausdruck der staatlichen Selbst-
gerechtigkeit, hat zur Auflésung der politischen Weltordnung gefiihrt, der
die UNO hilflos zusieht oder Unterstitzung leiht. Beide Haltungen sind
instinktive Tendenzen, die blinde Mythen produzieren und deshalb verhing-
nisvolle Wirkungen auslésen konnen, wenn nicht eine Selbstbegrenzung
der Freiheit eintritt.

Auf wirtschaftlichem Gebiet hat der Fortschritt der natiirlichen Freiheit
noch zu deutlicheren Zeichen des kollektiven Zwangs gefithrt. Unter dem
EinfluB der Zukunftserwartung und der Aggression hat sich das Streben

628



nach grofftmoglichem Gewinn zum Wachstumsmythus erweitert, dem alle
ibrigen Riicksichten geopfert werden. Zusammen mit der Projektion der
Gegenwartsbediirfnisse in die Zukunft ist er die Hauptursache der Inflation,
der Ubersteigerung der Grundstiickpreise, der Uberfremdung und der
Austrocknung des Arbeitsmarktes sowie der wiederholten Konsolidierungs-
schwierigkeiten, Kreditstockungen und Zinssteigerungen. Zusammen mit
den vorubergehenden Wirkungen der Integration hat der GroBbetrieb einen
neuen Auftrieb erfahren sowie eine Strukturwandlung zugunsten der soge-
nannten Wachstumsindustrien ausgelost. Dies fithrte zu einer Mythisierung
der geographischen Expansion, der Konsumsteigerung, der Unternehmungs-
groBe sowie des Wachstumstempos.

Die Nebenwirkungen dieser ubersteigerten Ziele auf die individuelle
Wobhlfahrt wurden nicht beachtet. Der Integration wurden die nationalen
Werte und die Riicksicht auf die Versorgung in Kriegszeiten geopfert. Das
Wachstumstempo wurde ohne Riicksicht auf die Infrastruktur und das struk-
turelle Gleichgewicht vorangetrieben. Man iibersah, daB die VergréBerung
der Unternehmungen die soziale Struktur fundamental verinderte, die Familie
mehr und mehr aufl6ste, die Aggression verstirkte und das Wachstum immer
mehr beschleunigte. Zur Aufrechterhaltung des Tempos der Expansion und
zur Sicherung der immer grofer werdenden Investitionen muf3 der Konsu-
ment durch Reklame und Propaganda unter Konsumzwang gestellt werden,
wodurch dieser tatsidchlich seine Konsumfreiheit verliert. Die Endentwick-
lung zeichnet sich in der amerikanischen «Konsumgesellschaft» ab, wo zur
Aufrechterhaltung der sozialen Geltung Mann und Frau auf Kosten der Kin-
der zu arbeiten und sich zu verschulden gezwungen sind und jeder nur nach
seinem Aufwand und Einkommen, also rein geldmiBig, bewertet wird, die
menschliche Qualifikation somit iiberhaupt keine Rolle mehr spielt.

Konsumzwang und Rationalisierungszwang verhindern immer mehr den
personlichen Ausdruck und die Freude an der Betitigung der eigenen Kraft
als Selbstzweck. Die Postulate der Verkiirzung der Arbeitszeit, der Mit-
bestimmung und der Kontrolle der grofen Unternehmungen gewinnen an
Boden, und die Auflésung der Familie fithrt zur fortschreitenden Verwahr-
losung der Jugend und zum Protest gegen den Zwang. Das Resultat sind
utopische Mythen anarchischen Charakters, wie sie vor allem bei den Provos
erscheinen8. Diese «wollen das Leben zu Spiel machen », notfalls mit Gewalt.
«Nicht mehr der arbeitende Mensch, sondern die Maschinen bilden kiinftig
das neue Proletariat. Das kybernetische Zeitalter < Neu-Babylon» wird dem
Menschen die Arbeit aus der Hand schlagen und zur Zerstorung der auf
Arbeit beruhenden Moral fithren.» Es duBert sich schon jetzt im Protest der
Jugend gegen jede Autoritit und in der Entstehung eines neuen Anarchismus.
Diese «Philosophie der nutzlosen Kreation» entspricht durchaus dem Cha-
rakter der antiken und christlichen Legende, die sich das Leben ausdenkt,

629



wie der Mensch es wiinscht und es fiir moglich halt®. Dadurch werden Markt-
wirtschaft und Leistungsprinzip in ihrer Wurzel getroffen. So fuhrt der Wider-
spruch zwischen der biologischen Freiheit und dem vielfachen Zwang in der
Wirklichkeit zu utopischen Neubildungen, die das Gesellschaftssystem in
Frage stellen.

Durch die Selbstaufhebung der Freiheit infolge der unvorhergesehenen
Konsequenzen des biologischen Freiheitsbegriffs fillt nun aber auch der
Mythus des Fortschritts in sich zusammen. Man hat einsehen gelernt, daf3 der
biologische Entwicklungsbegriff nicht moralisch ausgelegt werden darf, wenn
man ihn nicht in unerlaubter Weise gegen alle Erfahrung metaphysisch inter-
pretiert. Im Gegenteil: man beginnt jetzt mit der Evolutionshypothese ernst
zu machen, indem man die Beobachtungen an der Tierwelt auf die Menschen-
welt Gbertrigt!0. Damit wird man der verhingnisvollen Konsequenzen des
Mythus vom Menschen von sich selbst gewahr und fliichtet sich in den
Mythus der Wissenschaft, von dem nachher zu sprechen sein wird. Aber die
ewige Wiederkehr der Kriege auch im Zeitalter der Wissenschaft liBt das
Problem nicht auf diese billige Art zur Ruhe kommen. Man erkennt, daB3 sich
der Fortschritt auf die technischen und gesellschaftlichen Hilfsmittel be-
schrinkt und der Mensch selbst — euphemistisch ausgedriickt — in seiner
moralischen Entwicklung hinter der technischen zuriickbleibt. Die nackte
Tatsache besteht darin, daB die spezifisch menschliche Kultur nicht durch
Vererbung iibertragen wird, sondern durch Tradition, daBl sie also innert
kiirzester Zeit verschwinden wiirde, wenn aus irgend welchen Griinden die
Tradition unterbrochen wiirde, weil die biologische «Natur» des Menschen
praktisch dieselbe ist wie zur Steinzeit.

AuBlerdem iibersieht man, dal der Mensch durch seine Kultur der Degene-
ration ausgesetzt ist. Bisher war der groBte Teil der Menschheit infolge der
Begrenzung seiner Unterhaltsmittel gezwungen, alle seine Krifte fiir seine
Lebensbehauptung einzusetzen. Seit einiger Zeit werden ihm diese Aufgaben
durch die moderne Technik weitgehend abgenommen, so dal3 seine biolo-
gischen Krifte — mit Ausnahme des spezialisierten Verstandes — verkiim-
mern und seine Fihigkeit zur Selbstbehauptung abnimmt. Da gleichzeitig
die Bereitschaft zur militirischen Verteidigung deutlich kleiner wird, wie die
verschiedensten Symptome zeigen, besteht die Gefahr des Uberwiltigtwerdens
durch die jingeren, noch vitaléen Vélker. Ferner wird unter dem EinfluB des
Rationalismus und der Wissenschaft die ethische Tradition weitgehend gefihr-
det. Damit werden aber sowohl die biologischen wie die menschlichen Grund-
lagen des Fortschritts mehr und mehr untergraben. Auch hier ist die tatsiach-
liche Entwicklung vollig entgegengesetzt den Erwartungen des Zeitgeistes.

In den Hoffnungen, die er auf die Wissenschaft setzt, erreicht der heutige
Zeitgeist seine hochte Ausgestaltung. Selbst die Biologen, die glauben, der
Mensch sei von den gleichen Instinkten beherrscht wie das Tier, versprechen

630



sich die Uberwindung der Aggression durch die Wissenschaft. Diese soll
schlieBlich auch den Weltfrieden auf dem Wege eines Einheitsstaates sicher-
stellen. DaBl derartige Mythologeme angesichts der Kernwaffen und der
stindigen Wiederholung und Erweiterung der Kriege im Zeitalter der Wissen-
schaft aufrechterhalten werden, ist an sich schon der Gegenbeweis dieser
utopischen Erwartungen. Die Erklirung ist in psychischen Selbsttiuschungen
zu suchen: in der Verwechslung des totalen Menschen mit seinen instinktiven
Tendenzen und dem reinen Denken, der wissenschaftlichen Methode mit dem
Wissenschafter und der sozialen Rolle mit den Methoden der Wissenschaft,
des logischen Identititsprinzips mit dem Inhalt des Wissens, der aus dem
Irrationalen stammt. Dadurch entsteht in der Wissenschaft der gleiche Dogma-
tismus wie in der Religion, welche die andern Meinungen und Schulen sowie
die historische Entwicklung und damit die Relativitit der Wissenschaft iiber-
sehen 1403t.

Da der Mensch nicht von seinem Denken allein beherrscht wird, sondern
in erster Linie von seinen Wertungen, so hort auch der Wissenschafter auf,
Wissenschafter zu sein, wenn er sein Laboratorium verli3t oder ein Telephon
in die Hand nimmt. Die Aggressivitit der Wissenschafter unter sich ist eine
bekannte Tatsache. Die Verwechslung von Modell und Wirklichkeit ist ihre
Berufskrankheit. Thre «Stars» stellen ihre Weltfremdheit immer wieder unter
Beweis. Das «wissenschaftliche Ethos» beschrinkt sich notwendigerweise
auf die methodische Arbeit. Als Mensch ist der Wissenschafter genau so wie
das iibrige Publikum historisch und damit vom Zeitgeist so geformt, dal er
nur in einem lebenslangen ProzeB der Selbstanalyse und Selbsterkenntnis
einige seiner Abhingigkeiten ermitteln kann. Erkennen heilt aber noch nicht
iiberwinden, so wenig wie das BewuBtwerden uns moralisch verindert. Aus-
gerechnet der Glaube, wertfrei, dogmenfrei und restlos objektiv zu sein,
sichert die Blindheit und die Abhingigkeit vom Zeitgeist.

Es kann sogar keinem Zweifel unterliegen, daBB die einseitige Pflege des
Denkens und der Wissenschaft die moralische Entwicklung des Einzelmen-
schen negativ beeinflult haben. Indem man es nimlich unterlieB, zwischen
dem personlichen und dem wissenschaftlichen Weltbild zu unterscheiden und
das wissenschaftliche Denken auf die menschlichen Werte der Religion, der
Ethik des Nationalen und Sozialen anwandte, wurden diese relativiert und
verloren ihre Giiltigkeit. Die einseitige analytische Verfeinerung des Denkens
ist der Grund des vielbeklagten Gefiihls der Relativierung und der Vielheit
der menschlichen Werte, im Gegensatz zu dem Gefiihl der Absolutheit und
Einheitlichkeit der fritheren Jahrhunderte. Fir das Individuum bedeutet dies
einen Fortschritt im Sinne einer toleranten und liberalen Haltung, im Gegen-
satz zur dogmatischen und autoritiren fritherer Zeiten. Fiir die Gesellschaft
heiflt dies aber Auflosung der traditionellen Bindungen, die im Nihilismus
und Anarchismus auf allen kulturellen Bereichen endet, wie wir sie heute

631



allgemein feststellen und — unter dem EinfluB des Zeitgeistes auch pflegen.

Die Konsequenz ist aber die Beziehungslosigkeit zwischen den einzelnen
Individuen, die einen Riickfall in ganz primitive Vorstellungswelten zur Folge
hat, die durch die «Comics» und Kriminalromane symbolisiert werden. Nach
den Untersuchungen A. C. Baumgirtners handelt es sich um eine Welt ohne
Otrdnungsvorstellungen, die ausschlieBlich auf dem Freund-Feindverhiltnis,
der Siindenbockvorstellung und einem seelenlosen Helden beruht, wihrend
der einfache Mann machtlos, passiv und unterlegen ist!l. Die Welt der
«Comics» stellt also etwa den Geisteszustand dar, der durch das eigenartige
Werk von Elias Canetsi beschrieben wird!2. Beide entsprechen ungefihr dem
Bild von der Natur des Menschen, das wir uns nach den Thesen der modernen
Biologen zu machen haben.

Da das abstrakte Denken unter der Wirkung des Vollkommenheitsstrebens
steht, das von der Zukunftserwartung ausgeht, so entwertet es notwendiger-
weise die Wirklichkeit. Es ist daher seinem Wesen nach revolutiondr und
liBt dem Menschen die Unvollkommenheit der historischen Welt immer
stirker fihlen und steigert damit das Leiden der Menschheit. Dadurch ist
auch in die ethischen Bemithungen eine utopische Tendenz eingezogen. Es
geht nicht mehr um die Verbesserung konkreter Ubel, sondern um die Schaf-
fung eines Idealzustandes der Vollkommenheit, wo der ewige Friede mit der
ewigen Gerechtigkeit und der ewigen Prosperitit verbunden ist. Diese
ununterbrochene Bewegung kann ihr Ziel nie erreichen, weil sie ebenso viel
Unvollkommenheit aufreiBt, als sie erfiillt. Auf diese Weise verwandelt sich
in der modernen Geschichte das Religiose immer mehr in das Ethische und
dieses unbesehen in den ununterbrochenen technischen, sozialen, wirtschaft-
lichen und wissenschaftlichen Fortschritt.

Doch der utopische Charakter ist gleich geblieben, wihrend die Wirklich-
keit dieselbe Mischung von Lust und Leid bleibt, die sie immer gewesen ist.
Denn der Zeitgeist hat Giber seinen Mythologemen die Tatsache verschleiert,
daB3 die Natur des Menschen biologisch gleich geblieben ist und durch seine
Wirkung die Grundlage menschlicher Kultur, nimlich die Tradition, mehr
und mehr aufgelost wird. Damit werden die Krifte der Aggression auf allen
Gebieten frei und toben sich in den militirischen und revolutioniren Kata-
strophen aus, die den Mythus widerlegen.

So ist der Zeitgeist zur dauernden Quelle lebender Mythen geworden,
seitdem ihn der «Geist der Zeiten» verlassen hat. Hier hilft keine « Demytho-
logisierung », denn sie trifft nur die menschlichen Werte, die ohnehin infolge
eines verhingnisvollen MiBverstindnisses « wissenschaftlich» entwertet wor-
den sind, und zwar zum Teil durch die eigene Schuld ihrer Vertreter. Hier
ist im Gegenteil eine Wiederaufwertung gegeniiber der Wirtschaft und der
Wissenschaft die dringlichste Aufgabe der Zeit.

Aber wir miissen uns hiiten, uns in utopischer Erwartung in eines der

632



beiden Extreme zu fliichten. Wir miissen im Gegenteil imstande sein, die
Mitte zwischen dem personlichen und dem wissenschaftlichen Weltbild,
zwischen dem Bereich der menschlichen Werte und der Kausalbetrachtung,
zwischen Vorsehung und Determiniertheit, also zwischen den lebendigen
Mythen und der biologischen Betrachtung zu halten. Nur indem wir uns der
gegensitzlichen Stellung des Menschen bewuBt werden, kénnen wir hoffen,
nicht vom lebenden Mythus fortgetragen zu werden, sondern die Wirklich-
keit des Menschen mit Hilfe der Mythen soweit umzugestalten, daB3 wir nicht
immer wieder durch Katastrophen an unsere Stellung zwischen Wissen und
Blindheit erinnert werden miissen.

! Die Entzauberung der Politik, Ziirich 1947.

2In der Ubersetzung von G. Nenning, Neuwied 1962.

3Zur niheren Begriindung vgl. Eugen Bohler, Die Zukunft als Problem des modernen
Menschen, Vetlag Rombach, Freiburg i. Br. 1965.

4 Jakob von Uexkiill: Der unsterbliche Geist in der Natur, Hamburg 1938, S. 49.

Das gilt auch von der im iibrigen ausgezeichneten Schrift von H. H. Muchow, Jugend
und Zeitgeist, Rowohlt Verlag, Reinbek 1964.

$Von Hegel zu Nietzsche, Stuttgart 1958.

7Vgl. vor allen Dingen: Uber den Geist und sein Verhiltnis in der Natur, Betlin 1852
(anonym).

8Vgl. Hubert Delvos in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 16. Juli 1966.

9Vgl. M. Giinter: Die christliche Legende des Abendlandes, Heidelberg 1910.

10 Konrad Lotenz, Das sogenannte Bése, Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien 1965.

1 Die Welt der « Comics », Bochum 1965.

12Masse und Macht, Hamburg 1960.



	Unser lebender Mythus

