
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 6

Artikel: Mallarmé und die Neue Musik

Autor: Frey, Hans-Jost

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fall, adäquate heuchlerische Gestikulation, vermöchten zu verdeutlichen, was
an Sprache nicht stimmt. Hans G Helms' Stücke <Daidalos> und < Golem)
für 4 bzw. 9 Vokalsohsten sind solche (Kompositionen in Sprache) (Helms),
ähnUch, jedoch näher an Musik, Hans Ottes Werke <Modell) und <Alpha-
Omega II> und Passagen meiner (Glossolalie).

Musik, die selbst zum Hinweis wird — auf falsche oder gestörte Sprache
und was dahinter steckt —, zerstört allerdings die mühsam errungene Einheit
von Sprache und Musik, in die Sprache als Musik hineingeholt ward. Die Einheit

erweist sich als scheinhaft; und bleibt es, solange das, was Sprache und
Musik bestimmt, nicht versöhnt ist. Wollte einst Sprache aus Musik ausbrechen,

indem sie statt zu singen zu reden begann, so nun die Musik in der

Sprache als Musik. Was sie, wenngleich ohnmächtig, hinweisend sagt, aber
ist das alte Neue : « Hüte dich, sei wach und munter »

Mallarmé und die Neue Musik

HANS-JOST FREY

Das Thema « Mallarmé und die Neue Musik » ist von dem französischen
Komponisten Pierre Boulez gestellt worden, der im Werk des Dichters Stéphane
Mallarmé eine Bestätigung der Bemühungen zu finden glaubt, durch welche
die Avantgarde seit etwa 1950 der Musik neue Wege zu eröffnen sucht. Die
sichtbaren Entsprechungen zwischen der neuen Musik und dem Werk
Mallarmes betreffen vor allem die Form. Die überlieferte Auffassung der Musik
als eines linearen Ablaufs in der Zeit ist neuerdings durch sogenannte offene
Formen in Frage gestellt worden, das heißt durch Musik, deren Anfang und
Ende nicht eindeutig festgelegt ist, und die deshalb mehrere klanghche
Verwirklichungen einer einzigen Komposition ermöglicht. Solche Formen sind
auf Uterarischem Gebiet von Mallarmé wenn nicht ausgearbeitet, so doch
vorausgesehen worden, doch ist durch äußere Analogien eine innere Beziehung
noch in keiner Weise erwiesen. Ein Vergleich der formalen Ergebnisse muß
deshalb oberflächhch bleiben, solange die erfahrungsmäßigen und gedank-

575



lichen Voraussetzungen dunkel bleiben, auf denen sie beruhen. Von hier aus

ist eine doppelte Aufgabe gestellt : es soU zuerst gezeigt werden, auf welchem

Weg Mallarmé dazugekommen ist, die traditionellen Formen der Literatur in
Frage zu stellen, und anschließend ist dasselbe für die Musik zu leisten. Erst
wenn die offene Form hier wie dort legitimiert ist, kann entschieden werden,
ob ein Vergleich der ähnlichen Resultate, zu denen Dichtung und Musik
unabhängig voneinander gelangt sind, überhaupt sinnvoU ist.

Die Untersuchung wird sich, besonders was die Musik anlangt, nicht an die
Werke halten, sondern an die reichlich vorhandenen Äußerungen der
Komponisten zur Musiktheorie. Damit ist zum vornherein eine Grenze gesetzt.
Es handelt sich nicht darum, den Gegenstand im Hinblick auf eine Wertung zu
betrachten, sondern lediglich um einen Versuch, den inneren Gründen
nachzugehen, die zu Kunstformen geführt haben, die nicht ohne weiteres zugänglich

und verständlich sind.

I
Mallarmé gilt als der konsequenteste Vertreter dessen, was man poésie pure

genannt hat. Was unter dieser reinen Dichtung zu verstehen ist, soll sich aus
der Erläuterung jenes Textes ergeben, worin der Begriff der poésie pure zum
ersten Mal umrissen wird. Es handelt sich um den Anfang eines Briefes, den
Mallarmé am 24. September 1867 an seinen Freund Villiers de L'Isle-Adam
schrieb :

Votre lettre m'a frappé de stupeur, car je voulais être oublié, me réservant de me souvenir
seul pendant des heures que ne fréquentera peut-être pas même le Passé. Pour l'Avenir, du
moins pour le plus voisin, mon âme est détruite. Ma pensée a été jusqu'à se penser elle-même
et n'a plus la force d'évoquer en un Néant unique le vide disséminé en sa porosité.

J'avais, à la faveur d'une grande sensibilité, compris la corrélation intime de la Poésie

avec l'Univers, et, pour qu'elle fût pure, conçu le dessein de la sortir du Rêve et du Hasard
et de la juxtaposer à la conception de l'Univers1.

Ihr Brief hat mich mit Staunen erfüllt, denn ich wollte vergessen sein und behielt mir vor,
mich allein zu erinnern, in Stunden, die vielleicht nicht einmal die Vergangenheit heimsuchen
wird. Für die Zukunft, mindestens für die nächstliegende, ist meine Seele zerstört. Mein
Denken ist soweit gegangen, sich selber zu denken und hat nicht mehr die Kraft, die in
seiner Porosität verstreute Leere zu einem einzigen Nichts zu evozieren.

Ich hatte, aufgrund einer grossen Sensibilität, die innerste Wechselbeziehung der Poesie
mit dem Universum verstanden und, damit sie [die Poesie] rein sei, die Absicht gefaßt, sie

aus dem Traum und dem Zufall herauszunehmen und neben die Konzeption des Universums
zu setzen.

Der Text gliedert sich in zwei Abschnitte, deren erster eine offenbar nur
schwer wiederzugebende Erfahrung schildert, während der zweite eine
Konzeption der Dichtung entwirft, die Mallarmé in oder aus dieser Erfahrung
gewonnen hat. Eines ist ohne das andere nicht zu verstehen.

Der erste Satz spricht vom Willen, vergessen zu sein: je voulais être oublié.

5 76



Man könnte hier an die äußeren Lebensbedingungen erinnern, die für ein
Untertauchen günstig waren. Mallarmé war von 1863 bis 1870 an verschiedenen

Orten der südfranzösischen Provinz als Englischlehrer tätig und
dadurch vom kulturellen Leben der Hauptstadt abgeschnitten, in die er erst im
Jahre 1871 übersiedelte. Die auferlegte Isolierung verkehrt sich aber in eine

notwendige Einsamkeit, in der Mallarmé durch eine mehrjährige Krise
hindurch zu den Grundlagen seines Werks vordringt. Immerhin vermag die
Furcht vor Störung den Willen, vergessen zu werden, nicht hinreichend zu
erklären, denn Mallarmé zeigt sich nicht belästigt, sondern betroffen (frappé
de stupeur) darüber, daß man ihm schreibt. Es ist die Betroffenheit dessen, der
durch den Wink von außen an die eigene Person erinnert wird. Diese Person
als das Individuum Mallarmé will vergessen sein, und zwar deshalb, weil das

Gedenken des Freundes unangemessen wäre und das eigentUch zu Erinnernde
verfehlen müßte, das anzunähern Mallarmé im Nachsatz sich selber vorbehält :

me réservant de me souvenir seul pendant des heures que ne fréquentera
peut-être pas même le Passé. Das Erinnern, von dem die Rede ist, zeichnet
sich dadurch aus, daß die Vergangenheit davon ausgeschlossen bleibt. Erinnert
wird aber immer Vergangenes. So ist Mallarmes Erinnerung ohne Gegenstand;

sie ist Erinnerung an nichts; sie ist das Vergessen selbst, das freizulegen
scheint, was keinem Erinnern zugänghch ist. Dieses erinnernde Vergessen ist
keine Tätigkeit der Person, des psychologischen Ich, das ja dem Vergessen
verfallen und in ihm zerstört ist. Deshalb fügt Mallarmé hinzu: mon âme est
détruite. In einem anderen Brief faßt er das Ereignis der Entpersönlichung in
die Formel: «C'est t'apprendre que je suis maintenant impersonnel et non plus
Stéphane que tu as connu2. »

Der folgende Satz benennt den Vorgang, in dessen Verlauf sich das

Unpersönliche am Vergessen der Person enthüllt: Ma pensée a été jusqu'à se

penser elle-même...
Das Sich-Denken des Denkens steht im engsten Zusammenhang mit dem

Dichten. Die geistige Erfahrung, die in den Briefen Ausdruck findet, wird
ausgelöst und begleitet von der Arbeit an der unvollendet gebliebenen Dichtung

Hérodiade, die dem dichterischen Vermögen zum Anlaß wird, seiner
selbst inne zu werden. Schon Ende 1865 schreibt Mallarmé: «J'ai besoin de

la plus silencieuse solitude de l'âme, et d'un oubli inconnu, pour entendre
chanter en moi certaines notes mystérieuses3. » Man könnte hier eine

Umschreibung der Inspiration im Sinne einer langen Überlieferung vermuten.
« Entendre chanter » wäre dann die Aufnahme des göttUchen Diktats und der
Dichter das Sprachrohr des Gottes. Der Dichter aber, der schon früh das

Gedicht als spontanen Ausfluß des Eingegebenen abgelehnt hat, meint etwas
anderes. Das vergessene Ich ist ihm der neutrale Ort sowohl des Singens als

auch des Hörens. Singen und Hören sind hier nicht mehr unterscheidbare
Tätigkeiten, sondern die Einheit des sich selbst wahrnehmenden VoUzugs. Was

5 77



sich ankündigt, ist die Erfahrung, daß die Sprache spricht, oder allgemeiner:
daß das Denken denkt, daß es die Fähigkeit hat, sich in seinem Denken als

denkendes zu wissen. Das Denken, das sich denkt, ist das Bewußtsein des reinen
Denkaktes selbst, in dem der Denkende und das Gedachte als zufälliges Subjekt

und Objekt, wodurch und woran das Denken sich vollzieht, aufgehoben
— Mallarmé sagt : vergessen — sind.

Das in sich selbst zurückgefaltete und sich selbst gegenwärtige Denken
ist leer. Weil nun aber das Denken seiner Natur nach immer auf etwas
gerichtet ist, hat es nicht die Möghchkeit, bei sich zu bleiben und wird immer
wieder von sich auf etwas hin abgelenkt. Im gewöhnhchen Fluß der Gedanken
stößt das Denken nur augenbhcksweise durch seine Gehalte hindurch zu sich
selber vor und erfährt sich als das, was in allem was es denkt immer schon

vorausgesetzt ist. Von diesen Augenblicken spricht MaUarmé als von der in
der Porosität des Denkens verstreuten Leere, die zu einem einzigen Nichts
zusammenzufassen ihm die Kraft fehle: Ma pensée a été jusqu'à se penser
elle-même et n'a plus la force d'évoquer en un Néant unique le vide disséminé

en sa porosité.
Mit dem Eingeständnis, daß die Kraft fehlt, ist gleichzeitig eine Aufgabe

gestellt: die Evokation oder Beschwörung des Nichts. Die dem Denken
gestellte Aufgabe lautet nicht dahin, das Nichts zu denken, sondern es aufzurufen.

Das Nichts kann nicht Gegenstand des Denkens sein, weil es nichts ist.
Aber in der staunenden Einsicht, daß das Denken denkt, eröffnet sich das

Nichts als das, wovon des Denken sich abhebt. Damit, daß das Denken sich
als reines Vermögen allem Denkbaren zugrunde legt, erreicht es seine Grenze.
Die Voraussetzung des Vermögens selbst, das was immer schon da sein muß,
damit Denken überhaupt stattfindet, ist dem Denken entzogen. In der

Unmöglichkeit, über sich als seinen eigenen Anfang hinaus zu dem vorzustoßen,
worin es gründet, evoziert das Denken durch sein Versagen vor dem Undenkbaren

das Nichts. Im Bewußtsein, daß das Denken denkt, schwingt das Nichts
mit als die Entzogenheit des Bodens, worin das Denken wurzelt. Die
Evokation des Nichts, die Mallarmé fordert, ist das Hindenken des Denkens auf
sich selbst, durch das es sich als anfangendes auffindet, dem im zeitenthobenen

Augenblick, bevor es sich denkend wieder verläßt, das Vorher des Nichts
bhtzartig aufgeht. Die Evokation des Nichts ist die Bestätigung des Denkens
als eines anfangenden : dadurch daß es sich denkt, evoziert es das Nichts; aber
dadurch daß es das Nichts evoziert, bestätigt es zugleich sich selbst als

denkendes.

Weil diese Erfahrung für MaUarmé auf das engste mit der schöpferischen
Tätigkeit des Dichtens verbunden ist, wird durch sie die poésie pure als
Evokation des Nichts begründet. Poésie pure ist die Sprachwerdung des Augenblicks

der reinen Selbstgegenwart, das durch sein Bedeuten hindurch auf sich
selber zurückgewendete Sprechen der Sprache. In allem Gesagten ist immer

578



das Sagen mit enthalten, weil jede Aussage immer schon Sprache als Vermögen
voraussetzt. Dichtung als der reine Akt des Sprechens ist nicht Vergegenwärtigung

von etwas, sondern Gegenwart des Sprechens, das bei sich selber
ist. Insofern nun Sprache immer etwas sagt und das Vermögen zu sprechen
immer sogleich in Sprache umschlägt, also Ausdruck wird, ist die Poesie

Ausdruck ihrer selbst als des in eins gekehrten Ganzen ihrer möghchen
Aussagen. Diese Universahtät setzt sie in Beziehung zum Universum als dem in
eins gekehrten Ganzen der Welt, das ihren möghchen Gehalt ausmacht. J'avais
compris, à la faveur d'une grande sensibilité, la corrélation intime de la Poésie

avec l'Univers, et, pour qu'elle fût pure, conçu le dessein de la sortir du Rêve

et du Hasard et de la juxtaposer à la conception de l'Univers.
Vom Verständnis der Beziehung zwischen Poesie und Universum sagt

Mallarmé, er verdanke es einer «großen Sensibihtät». Damit ist angedeutet,
daß von der Rückführung des Denkens auf sich selbst mehr als nur das

Denken betroffen ist. In dem Maße als es zu sich kommt, zieht sich das Denken

von seinen Inhalten ab. Die Bewegung des Denkens zu sich selbst ist
gleichzeitig ein Entgleiten der Welt. Dieses Schwinden wird aber nicht vom
Denken registriert, das ja ganz sich selber zugewandt ist, sondern von dem,
was Mallarmé Sensibilität nennt. Der Verlust der Welt ist die Resonanz des

reinen Denkaktes im Menschen, der als Ganzes am Zustandekommen und an
den Auswirkungen dieses Augenblicks beteiligt ist. Für Mallarmé ist die

Gewißheit, welche die Poesie begründet, mit dem Erlebnis der Leere
verbunden. Diese Leere ist aber nicht das Nichts, sondern die Stille, die nötig
ist, damit die Sprache zu sprechen anfängt und so das Nichts erst evoziert.
Durch die Aufhebung dessen, was sie sagt, schafft die Poesie die Leere, aus
der sie als Evokation des Nichts aufsteigt. Indem das Sprechen nicht mehr
in der Bezogenheit auf das verharrt, was es mitteilt, sondern sich in sein

eigenes Vermögen zurücknimmt, geht ihm in der Leere seiner Weltlosigkeit
seine Universahtät auf, und es gewinnt in der Loslösung vom Universum die
Gewißheit seiner Reinheit. Deshalb ist die Poesie neben das Ganze der
bestehenden, aber in ihr verschwindenden Welt zu setzen: J'avais [...] conçu le
dessein [...] de la. juxtaposer à la conception de l'Univers.

MaUarmé gibt auch an, welche Bedingungen erfüllt sein müssen, damit
diese Isolierung der Poesie zustandekommt : es ist nötig, sie dem Traum und
dem Zufall zu entheben (la sortir du Rêve et du Hasard). Mit der Erwähnung
des Traums nimmt Mallarmé auf seine früheren Vorstellungen von Poesie

Bezug, die es aufgrund der entscheidenden Erfahrung, die der Brief erzählt,
zu überwinden gilt. Für den jungen Dichter war der Aufschwung des Traums
die Ausrichtung der Poesie auf ein ideales Ziel, das durch sie zu erreichen

Hoffnung bestand. Schon in seinem ersten veröffentlichten Aufsatz bestimmt
er das Ideal als eines, das durch seinen eigenen Traum existiert: «un idéal qui
existe par son propre rêve4.» Das Ideal ist solcher Art, daß es allein durch

579



den Traum bedingt ist und von nichts anderem abhängt. Poesie, die sich im
Traum bewegt, bringt aus sich das Ideal zur Existenz, das sie erträumt. Wenn
das Ideal der Poesie durch den Traum existiert, so bedeutet die Loslösung der
Poesie vom Traum die Nichtexistenz des Ideals. Das Ideal als Traumgehalt
wird dadurch aufgehoben, daß der Traum als Traum erkannt wird. Im
geträumten Traum existiert das Ideal durch den Traum. Im Bewußtsein, daß der
Traum träumt, verwandelt sich die scheinbar reale Existenz des Ideals in eine
bloß geträumte, und es existiert nur noch als Traum. Der die Poesie
umhüllende Traum verhüllt ihre Scheinhaftigkeit; er läßt das, was nur als Sprache
existiert, als eine durch die Sprache hervorgebrachte Wirklichkeit erscheinen.
Das Bewußtsein, das den Traum als solchen enthüllt, verbietet jede Expansion
und faltet jeden Aufschwung in sich selbst zurück. Die Poesie wird in dem
Maße rein, als sie den Traum zerstört und dadurch der Wirklichkeit des eigenen
Sprechens inne wird. Sie nährt sich aus dem Fehlen des Traums, den sie
verzehrt: «Flamme [...] éventée par le manque du rêve qu'elle consume5.»

In der Trennung vom Traum verliert die Poesie jedes Ziel, das außer ihr
läge. Sie spricht nicht auf etwas hin, sondern hält das Sprechen bei sich selbst

zurück, weil im Sprechen der Sprache Mittel und Ziel in eins fallen. Reine

Dichtung bringt nichts hervor, was von ihr abhängt, aber sie hängt auch von
nichts ab, was außer ihr ist. Die Gewißheit der Dichtung als poésie pure wird
in der Loslösung des Denkens von seinen Gehalten gewonnen, die es in der
Konzentration auf sich selbst vollzieht. Das Aufleuchten dieser Gewißheit
erschließt die Reinheit des Sprechens als dessen Unvermischtheit mit allem,
was nicht es selbst ist. Reinheit meint deshalb nicht nur das Bei-sich-selbst-
Sein der Dichtung, sondern auch ihre Unabhängigkeit von anderem. Die
Sprache, die sich in ihrem Sprechen ergreift, weiß sich als ihren eigenen
Anfang, dem nichts von außen zufällt. Insofern der Poesie nichts zufällt, ist
sie dem Zufall enthoben, denn ihr Sprechen ist immer anfänglicher als alles,
was durch es zur Sprache kommen kann. Der Zufall ist aber nur insofern
ausgeschaltet, als das Sprechen sich in der Sprache geborgen weiß. Wenn man
deshalb sagt, die Poesie überwinde den Zufall, so gilt das immer nur für die
Poesie selbst als das sich vollziehende Sprechen der Sprache. Die Stiftung
einer zufallsfreien Welt durch die Poesie wäre ja wiederum Traum und müßte
als solcher reduziert werden, damit die Dichtung als reine bewahrt würde.
Poesie überwindet zwar den Zufall, aber die Überwindung des Zufalls ist
immer nur Poesie.

Die Begriffe Traum und Zufall sind geeignet, das Ergebnis von MaUarmés
Reflexion über die Grundlagen der Poesie zusammenzufassen, die ihn aus
einem Bedürfnis nach Gewißheit und Beherrschung seiner Kunst an den
zentralen Punkt geführt hat, an dem sich das dichterische Wort in seinem eigenen
Anfang einholt. Mallarmé hat die absolute Einsamkeit dieses Augenblicks der

Selbstgegenwart in doppelter Weise erlebt.

580



Weil das Denken sich nicht anders denn als anfangendes zu ergreifen vermag,
besteht keine Möghchkeit, den Anfang selbst in einem absoluten Prinzip zu
verankern. Im selben Augenbhck, da das Denken sich als seiend erfährt, öffnet
sich das Nichts als der Hintergrund, von dem es sich abhebt. Deshalb kann
die Sprache das nicht sagen, aufgrund dessen sie spricht. Sie ist als sprechende
immer auf sich selbst zurückverwiesen und erreicht im Bewußtsein, daß sie

letzlich immer nur sich selber sagt, ihre Grenze. Aber gerade durch das

sprachwerdende Bewußtsein der Notwendigkeit, immer nur sie selbst zu sein,
evoziert die Poesie einerseits das absolute Prinzip ihres Seins als das in ihr
wesenthch Fehlende und erweist anderseits, daß alles, was sie sagt, in ihr als

das, was es ist, aufgehoben und Sprache geworden ist. Durch die Einsicht,
daß die Poesie keine andere Existenz als eine sprachhche begründen kann,
wird sie dem Traum enthoben, insofern dieser seinem Inhalt eine nicht
geträumte, sondern wirkhche Existenz zuspricht.

Der Abstieg zum Anfang des Sprechens bringt aber nicht nur den Verlust
einer Illusion, sondern auch den Gewinn einer Gewißheit. Der Augenbhck,
in dem das Denken seiner selbst inne wird, enthüllt das Sprechen als das

Vermögen, Sprache zur Existenz zu bringen. Das Bewußtsein, daß Sprechen sich

in der Sprache vollzieht, und daß Sprache nur im Sprechen ist, gibt die
Gewißheit, daß nur dieses Vermögen die Poesie begründet, und enthebt so das

Sprechen allem, was außer ihm ist, und was ihm als Zufall zufallen könnte.
Aber die Reinheit, die im Augenblick aufleuchtet, in dem das Sprechen sich
selbst erfährt, ist nicht die eines ausgebreiteten Sprachgebildes. Poésie pure ist
vielmeht das, was allen möglichen Gedichten als ihre Voraussetzung zugrunde
liegt und als ihr Ziel gesetzt ist. Deshalb sagt der Satz, der von der poésie pure
spricht, nicht nur was sie ist, sondern begreift sich als eine Forderung: damit
sie rein sei, hatte ich die Absicht gefaßt. Die Aufgabe besteht darin, die
Reinheit des Augenblicks in die Zeit zu retten, das Sprechen in seinem Vollzug
bei sich selbst zu halten und immer wieder aus dem, was es sagt, in sich selbst
als seinen Quellpunkt zurückzuholen.

Das Vorhaben, die Intuition der dichterischen Reinheit in der zur Mitteilung
sich entfaltenden Sprache gegenwärtig zu halten, zwingt Mallarmé zu einer
Reflexion über die Sprache als Mittel; denn die Beherrschung der Mittel ist
ein Problem von entscheidender Wichtigkeit für einen Dichter, bei dem die

Sprache sich selber Gegenstand werden muß, um sich als sprechende in Worte
zu fassen. Diese in und neben den Gedichten verlaufende Meditation über die

Sprache und die Möghchkeit, sie zu einer solchen Evidenz zu bringen, daß

sie in jedem Moment wissend zum Ausdruck bringt, daß sie vollständig und
ausschheßhch sie selbst ist, hat zu Ergebnissen geführt, die von der neuesten
Musik als Vorbilder in Anspruch genommen werden. Deshalb soll dieser

Aspekt der poetischen Bemühung hier im Vordergrund stehen.

Jedes Wort bedeutet etwas : es ist Zeichen für die Sache, die es bezeichnet.



Es ist demnach nicht für sich genommen sinnvoll, sondern in dem Maße, als

es aus und über sich hinaus einen Weg zur Sache hin bahnt, auf die
hinzuweisen seine vordringhchste Aufgabe zu sein scheint. Anderseits ist in der
Sprache nicht die Sache selbst gegeben, sondern deren Verwandlung in Sprache,

die nicht nur auf etwas hinführt, sondern aUes in sich überführt. Ihre
Fähigkeit, sich auf alles zu beziehen, indem sie es zu ihrem Inhalt macht, ist
gleichzeitig ihre Fähigkeit, diesen Inhalt als das, was er ist, aufzuheben und
als alleinige Erbin die Welt, die sie sprechend zerstört, zu überleben. MaUarmés
Gedichte sind zuallererst die Verneinung dessen, wovon sie sprechen, um
sich als Sprache erkenntlich zu machen. Deshalb ist das Wort, durch das die
Poesie sich selbst charakterisiert, das Wort rien. Mit ihm beginnt das Sonett,
das Mallarmé der endgültigen Ausgabe seiner gesammelten Gedichte
vorangestellt hat:

Rien, cette écume, vierge vers...6

Rien bedeutet nichts. Es ist die Verneinung von etwas, einer Sache. Seiner
lateinischen Herkunft nach bedeutet das Wort jedoch res, die Sache selbst.
Rien ist die Sache, die nichts, das Etwas, das Keines ist. Rien ist das Wort, das

nicht etwas, sondern nichts sagt. Es ist das Sagen dessen, was fehlt, und das

Fehlen dessen, was es sagt. Die Sache, die keine ist, wird näher bezeichnet als

vierge vers, als der Vers, der einerseits «nichts» bringt, und der anderseits als

der Sprachschaum, der er ist (cette écume), das «nichts» verneint, das er
sagt. In dieser Nichtigkeit ist der Vers zu sich selber gekommen, weil außer
ihm nichts ist und er nur sich selber sagend durch sein bloßes Sprechen ist.
Deshalb ist er auch vierge vers, der unberührte und unberührbare, in sich selbst
ruhende und reine Vers.

Vielleicht ist aber doch all dies noch immer eine voreilige Behauptung,
denn der Vers ist aus Elementen gebaut, die ihm nicht ausschließlich
angehören und in anderen Zusammenhängen zu anderer Anwendung kommen,
so daß es leicht geschehen könnte, daß Fremdes als ungebetene, zufällige
Reminiszenz sich eindrängte und die kristallene Endgültigkeit des Gedichts
trübend störte. So ist etwa das Klanggebilde le vers nicht eindeutig, sondern
kann vom Hörer als das homonyme le verre <das Glas> aufgenommen werden.
Wenn man weiß, daß Mallarmé das in Frage stehende Gedicht zuerst an einem
Bankett mit erhobenem Champagnerkelch als Toast ausbrachte (auf den

Champagner weist auch der Schaum hin, cette écume), so drängt sich das

Mißverständnis geradezu auf. Aber es ist gar kein Mißverständnis, denn das
Gedicht meint tatsächlich auch das Glas. Der zweite Vers spricht es deutlich aus :

Rien, cette écume, vierge vers
A ne désigner que la coupe...

582



Der Vers (le vers) ist also dazu da, das Glas (la coupe), das der Dichter in der
Hand hält, zu bezeichnen. Dadurch wird einerseits die Möglichkeit der

Verwechslung von Vers und Glas behoben, indem le vers eindeutig als der Vers
erkennbar wird. Anderseits wird aber der lautliche Zusammenfall von Vers
und Glas gerechtfertigt, denn der Vers meint ja in der Tat nichts anderes als

das Glas: à ne désigner que la coupe. Mehr noch: er tritt bezeichnend an die
Stelle des Glases, das in ihm verwandelt fortbesteht, wenn längst niemand
mehr daraus trinkt. Das wirkliche Glas verschwindet hinter dem versgewordenen,

und in diesem ganz präzisen Sinn ist es möghch zu sagen, daß der Vers
Glas und das Glas Vers ist, daß also le vers <Vers > und le verre < Glas > in einem
nun nicht mehr zufälligen, sondern notwendigen Gleichklang zusammenfallen.

Und doch scheint das Gedicht gerade dadurch in einen Widerspruch zu
seiner eigenen Aussage zu geraten, denn es sieht selber seine Aufgabe darin,
auf das Glas als Gegenstand hinzuweisen, es zu bezeichnen: désigner. Für das

Glas steht la coupe. Dieses Wort ist aber nicht nur — herkommend vom
lateinischen cuppa — das Trinkgefäß, sondern es kann auch vom Zeitwort couper
< schneiden, abschneiden > abgeleitet sein. La coupe bedeutet dann den Schnitt,
den Einschnitt, zum Beispiel eines Verses, auch die Verteilung, Anordnung
von etwas. La coupe ist der Schnitt, der das Sprechen in Verse aufteilt, jene
Anordnung der schwarzen Wörter auf der Weiße des Papiers, durch die das

Gedicht sich als seine eigene rhythmische Ordnung zu erkennen gibt. Der
Vers bezeichnet, als vierge vers an seinem eigenen Ende stehend, nichts anderes
als diesen Schnitt, der ihn von allem umgebenden Sprechen und Schweigen
trennt. Er hat seine Reinheit dadurch erreicht, daß er die Zufälhgkeit der in
ihm auftretenden Wörter in vollem Umfang aufgenommen und zu seiner

eigenen Notwendigkeit gemacht hat, so sehr, daß er sie in sich selbst schwebend

in einer neuen, anfängUchen Fülle zum Klingen bringt.
Die Überwindung der Schwierigkeiten, die dem Mallarmeschen Versuch

einer Isolierung des Gedichts aus der Sprache selbst entgegentreten, konnte
am besten an einem Beispiel gezeigt werden, weil sie in der Sprache selbst
immer von neuem erfolgt. Wie steht es aber mit der Sprache, insofern jedes
Sprechen sie immer schon voraussetzt? Wird nicht die ganze Bemühung
dadurch, daß das Vorhandensein der Mittel hingenommen wird, dem Zufall
zurückgegeben? Die Überlagerungen zum Beispiel, welche die Aura der
Wörter vers und coupe bestimmen, sind ja streng an das Französische gebunden
und könnten im Englischen oder Deutschen weder entstehen noch
ausgewertet werden. Aber der entscheidende Vorgang, der mitzuvollziehen war,
bestand ja gerade in der Verwandlung des Zufälligen in Notwendiges. Diese

Verwandlung geschah im Sprechen, und die Weise des Sprechens war als Vers
gekennzeichnet. Der Vers ist jenes Sprechen, das nicht aus sich hinaus auf
anderes hinstrebt, sondern auf sich selbst zurückgewendet die Behebigkeit,
von der es auszugehen hat, zum Anlaß nimmt, um eine eigene Ordnung ent-

583



stehen zu lassen, die es vorher nicht gab, und die es außer ihm nicht gibt.
Der Vers spricht in der Weise, daß er die Zufälligkeit der Sprache verneint,
indem er sie in seinen Sinn verkehrt. Der Vers ist deshalb so etwas wie ein
neues Wort, das in der Sprache nicht vorgegeben ist, und das die Gesamtheit
der in seinen Elementen hegenden Möglichkeiten zu einer Wirklichkeit
notwendiger Beziehungen bringt, die nur die Wirklichkeit des Verses selbst ist,
der sich nun als autonomes Sprechen auf nichts mehr hinbewegt als auf sein

eigenes Ende, das ihn in seiner ungebundenen Reinheit bestätigt : vierge vers /
A ne désigner que la coupe. «Der Vers», sagt Mallarmé, «der aus mehreren
Vokabeln ein totales, neues, der Sprache fremdes und wie beschwörendes
Wort macht, vollendet die Isolierung des Sprechens7.»

L'isolement de la parole, die Isolierung des Sprechens, ist genau das, was

gefordert wurde, damit die Dichtung rein sei. Nun scheint es allerdings eine

Sprache zu geben, welche ihrer Natur nach dieser Anforderung besser zu
genügen vermag als die Wortsprache, die erst in der Überwindung der
Mehrdeutigkeit und durch ihre Bedeutungsfunktion hindurch zum notwendigen
Vollzug ihrer selbst kommt. Diese Sprache ist die Musik. Töne sind nicht
wie Wörter auf anderes hin gerichtet und müssen deshalb auch nicht erst zu
sich selber gebracht werden. Sie beziehen sich nicht auf etwas, das sie als ihren
Gehalt mit sich tragen, sondern nur untereinander und aufeinander. Musik ist
deshalb ein völlig in sich aufgehendes und durch nichts beeinträchtigtes
System von Beziehungen und scheint dadurch zu verwirklichen, was der
Poesie immer nur vorschwebt. Mallarmé sagt von ihr, sie sei « das Unsagbare
oder das Reine, die Poesie ohne die Wörter». Erklingend ist sie unter
Ausschluß alles anderen die Ordnung, die sie in ihrem Ablauf erzeugt, indem sie

Töne zueinander in Beziehung setzt. Sie ist von Anfang an rein, allein und
bei sich selbst, ohne daß sie Hindernisse aus dem Weg zu räumen braucht, den
sie sich selber bahnt, und den sie ungehindert abschreitet. « Sa présence, rien
de plus! à la Musique, est un triomphe8.» So scheint es, daß die Dichtung
dann am reinsten würde, wenn sie in Musik überginge, oder daß mindestens
dem Dichter nichts besseres übrigbleibt, als sich die Musik als nie erreichbares
Vorbild vor Augen zu halten. Aber der Musik fehlt nach MaUarmés Auffassung
gerade das, was die Reinheit der Poesie begründet: die Fähigkeit, sich als

ihr eigenes Sprechen zu fassen und auszusagen. Wohl ist die Musik immer

ganz und unvermischt bei sich, ohne auf Fremdes hinzuweisen oder von ihm
angerührt zu werden, aber in dieser unbeeinträchtigten und vollständigen
Gegenwärtigkeit, die Mallarmé den Triumph der bloßen Präsenz nennt, liegt
gerade auch ihre Beschränkung. Denn weil sie stets nur ihre eigene Entfaltung
ist und es in ihr und für sie nichts anderes gibt als sie selbst, kann sie sich

nur vollziehen, ohne zu wissen, was sie ist. Es fehlt ihr die Möglichkeit, sich
in ihrem Fortschreiten auf sich selbst zurückzuwenden; weil sie ist, was sie

sagt, kann sie nicht sagen, was sie ist. Man kann in Tönen reden, aber man

584



kann nicht mit Tönen über Töne reden. «Son principe même, à la Musique,
échappe9. » Das musikalische Denken geht in seinem Vollzug auf. Es ist ganz
und gar sein eigener Ablauf. Aber gerade dadurch entgleitet es sich selbst und
faßt sich nicht als das Prinzip seiner Ordnung. Musik ist, wie Mallarmé sagt,
«blind vor ihrem Glanz». Demgegenüber ist der Vers, der hier als Beispiel
diente, und der sich selber als vierge vers bezeichnet, nicht nur sein Sprechen,
sondern gleichzeitig auch der Ausdruck des Bewußtseins, daß er spricht. Nur
weil das Gedicht weiß und sagt, daß es sprechend sich selber konstituiert,
kann es das leisten, was seine Aufgabe ist: als Entfaltung in der Zeit immer
wieder den zeitenthobenen Augenblick zu erinnern, in dem das dichterische
Vermögen sich selbst als den Grund des Gedichts weiß.

Insofern das Gedicht spricht, ist es Bewegung, gerichteter Redefluß. Insofern

es aber dieses Sprechen immer wieder auf sich selber zurücknimmt, ist
es Aufhebung dieser Bewegung. In seinem Aufschwung und seinem
Innehalten verwirklicht sich das Doppelwesen der Sprache, die immer schon

spricht, wenn sie etwas sagt, und die doch immer etwas sagen muß, um sich
als sprechende zu finden. Dieses Hin und Zurück, durch das sich das Gedicht
als es selbst zu erkennen gibt, veranschaulicht sich in Bewegungsformen wie
Pendeln, Vibrieren und Funkeln, die Mallarmé bevorzugt, weil sie immer
wieder in die Gegenrichtung umschlagen und so den Augenblick der Ruhe
evozieren, den sie umspielen. Auch die Vorliebe für einen Gegenstand wie den
Fächer hat ihre Rechtfertigung einerseits im Auf und Ab seines Flügelschlags
und anderseits darin, daß man ihn aus- und einfalten kann, so wie man ein
Buch öffnet oder schließt.

Nun haftet allerdings gerade dem Buch das Ungenügen an, daß es

eindeutig gerichtet ist. Es beginnt vorn und endet hinten und erweckt dadurch
den Anschein, als strebe die Sprache geradlinig einem Ziel zu, das am Schluß
des Bandes erreicht wäre. Deshalb hat Mallarmé auf der Suche nach einer

Möglichkeit, den reflexiven Charakter der Poesie auch in der äußeren Gestalt
sichtbar zu machen, den Gedanken eines beweglichen Buches erwogen, das

nicht auf einen einzigen Ablauf festgelegt gewesen wäre, sondern auf
vertauschbaren Blättern eine Mehrzahl von Leserichtungen gestattet hätte. Jede
dieser Lesarten wäre durch jede andere relativiert worden, und das Buch hätte
sich durch die verschiedenen Kristallisationen seiner gleichbleibenden
Elemente als die zugrunde hegende Einheit seiner Aspekte bewiesen. Durch die

vollständige Einbeziehung der im Sprachmaterial angelegten Wortfolgen hätte
das Buch durch seine Erscheinungsformen hindurch einen zentralen Sinn
offenbar werden lassen. Aber weil es dazu der Aufsphtterung in seine
möglichen Bedeutungen bedurft hätte, wäre dieser Sinn immer nur als fehlender
gegeben gewesen.

Das bewegliche Buch ist die formale Konsequenz des Anspruchs, den

sprachlichen Ablauf in den Augenblick der Selbstgegenwart zurückzuführen,

585



aus dem er anfängt. Dadurch daß das Buch jede Bewegung seines Sprechens
wieder rückgängig macht, indem es sie umkehrt, bringt es sie zu ihrem Anfang
zurück, den sie jedoch sofort wieder verlassen muß, damit er wenigstens als

verlorener gegenwärtig bleibt. Die Gegenläufigkeit der Sprachbewegungen
ist Ausdruck dafür, daß aUes Sprechen einen zentralen Punkt umkreist, auf
den es nur dadurch hinzuweisen vermag, daß es seinen Weg immer wieder
rückwärts durchschreitet, denn der Augenbhck, in dem die Poesie als reine
aufleuchtet, kennt kein Vorwärts und Rückwärts, weil in ihm das leere

Vermögen, das alle Richtungen als Möglichkeiten einschheßt, noch bei sich
selbst ist.

Die offene Form von Mallarmes Buch ist das Hin und Zurück des Sprechens
als Evokation des Augenblicks in der Zeit. Das Auftreten analoger Formen
in der neuesten Musik verlangt es, zu prüfen, ob sie einer ähnhchen
Notwendigkeit entspringen.

II
Die Überlegungen, die Mallarmé hinsichthch eines Buches angestellt hat,
welches als das Buch schlechthin, le Livre, zu gelten hätte, basieren auf einer
folgerichtigen Ausweitung des am Gedicht Salut erläuterten Prinzips vom
einzelnen Gedicht auf den Band. Wenn die Mehrdeutigkeit, anstatt als Mangel der
Sprache hingenommen zu werden, der Komposition zugrunde gelegt und
dadurch der sprachliche Zufall in planende Voraussicht verwandelt wird, so
verliert das Gedicht den Charakter eines linearen Ablaufs. Es entsteht
vielmehr ein System von Bedeutungslinien, die sich schneiden und Kristalhsa-
tionspunkte bilden, von denen aus neue Ordnungen sich festigen. Das Gedicht
oder der Satz sind nun aber ihrerseits wiederum bloße Fragmente eines

größeren Ganzen, welches das Buch heißt. So wie zwischen den Wörtern eines
Gedichts eine Mehrzahl von Beziehungen herrscht, so sind auch die Seiten
des Buches nicht in eindeutiger Abfolge aneinander gebunden, sondern können

auf verschiedene Weise aufeinander bezogen werden, wobei sich jedesmal
die «Bedeutung» des Buches ändert. Damit wird die traditionelle Gestalt des

Buches fragwürdig, das die Reihenfolge der Seiten fixiert und so aus der
Vielfalt der Möglichkeiten eine unter Ausschluß aller anderen herausgreift
und bevorzugt. Demgegenüber fordert Mallarmé ein Buch, dessen Gestalt der
Vielfalt der Möghchkeiten gerecht wird. «Le livre, expansion totale de la

lettre, doit d'eUe tirer, directement, une mobilité et spacieux, par correspondances,

instituer un jeu, on ne sait, qui confirme la fiction10.» (Das Buch,
totale Expansion des Buchstabens, muß, aus ihm, direkt, eine Beweglichkeit
ziehen und geräumig, durch Entsprechungen, ein Spiel einrichten, man weiß
nicht, das die Fiktion bestätigt.) Das Buch ist die «totale Expansion des

Buchstabens », das heißt : es ist aus Sprachelementen aufgebaut, zwischen denen

586



mannigfache Beziehungen herrschen. Diese sollen dadurch ausgeschöpft werden,

daß das Buch als gebundene Ordnung, als Band, aufgegeben und dafür
eine Beweghchkeit (une mobilité) gewonnen wird. In dieser neuen Geräumigkeit

(spacieux) ist das Buch ein Raum — man könnte sagen: un volume —,
worin ein Spiel von Entsprechungen (correspondances) statthat, das die Fiktion

bestätigt (qui confirme la fiction). Diese Bestätigung ist das eigenthche
Ziel und muß noch erläutert werden.

In einem gewöhnlichen Buch wären die beiden Seiten A und B auf eine

einzige Abfolge festgelegt. Wenn sie nun, aus der Bindung gelöst, ihre Beweglichkeit

zurückerhalten, so ergibt sich die MögUchkeit, sie verschieden zu
kombinieren; sie können dann entweder in der Reihenfolge A-B oder B-A
gelesen werden, wobei die beiden Abläufe eine je andere Bedeutung in
Erscheinung treten lassen. Dennoch bleiben A und B sich selber gleich, und
durch die doppelte Lesung wird «die Identität des Buches mit sich selbst»

gezeigt (l'identité du volume avec soi11). Mallarmé nennt das auch einen
Beweis, denn durch den Wechsel der Bedeutungen wird das Buch als das dem
Verschiedenen zugrunde hegende Selbe bestätigt oder «bewiesen». Das Buch
als totale Expansion des Buchstabens umfaßt die Gesamtheit der Bedeutungen,
die das in ihm verwendete Sprachmaterial zur Verfügung hält. Aber gerade
weil es sich in diese Vielfalt ausfächern muß, kann es die Einheit als die
Präsenz des Sinns im Wort nicht geben, sondern sie immer nur als das andeuten,
was in der Zersplitterung als deren fehlende Voraussetzung aufbewahrt ist.
So wie die Zersplitterung die wandelbare Form und Beweglichkeit des Buches

verlangt, so bestimmt das Fehlen der Einheit seinen Inhalt. Eines der wenigen
erhaltenen Fragmente, die sich nicht auf die Struktur des Buches beziehen,
sondern seinen Inhalt entwerfen, beschwört eine «großartige und traurige
Vision»: «Die Reste eines großen Palastes — groß wie eine Stadt —, oder
eine Stadt, geeint wie ein einziger Palast. » Man weiß nicht, ob es sich um eine
einheithche Viehalt oder um eint vielfältige Einheit handelt. « Man weiß nur »,
fährt Mallarmé fort, «daß sie in der dunklen Vergangenheit liegt — in der
Tat hat die Wüste sie zurückgenommen — sofern sie nicht in der Zukunft
liegt — die den menschUchen Augen verschlossen ist ».

Voilà tout ce que dit l'écho —
double et menteur, interrogé
par l'esprit voyageur (du vent)12.

«Das ist alles, was das doppelte und lügnerische Echo sagt, vom schweifenden
Geist (des Windes) befragt. » Die Vision gibt das, was in ihr als volle Präsenz
aufzuleuchten bestimmt wäre, als das, was in einer dunklen Vergangenheit
verloren oder in einer verschlossenen Zukunft noch nicht gefunden ist. Die
Sprache, auch die Sprache des Buches, ist nicht Offenbarung, sondern
aufgespaltenes Echo eines Rufes, der verhallt ist. Der Geist, der den mehrfachen

587



und irreführenden, weil immer wieder vom Ursprung ablenkenden Brechungen
des Echos folgt, erfährt diesen Ursprung als die verlorene Einheit, und die

Bedeutungsvielfalt der Sprache als die Ruine des zertrümmerten Sinns.
So liegt der Zweck der besonderen Organisation, die Mallarmé für das

Buch in Aussicht nimmt, darin, eine Vielfalt fragmentarischer Abläufe in einer
globalen Ordnung so zueinander in Beziehung zu setzen, daß sie sich gegenseitig

aufheben und dadurch ihre schließliche Identität zu erkennen geben,
welche darin gründet, daß alles Sprechen immer Sprache und nur Sprache ist.
Das Buch beweist sich als Sprache, die deshalb, weil sie sich selbst genügen
muß, nichts als sich selbst zu erreichen vermag. Sie hat keine Gewißheit als

die ihrer selbst und kann nichts anderes sagen, als immer wieder diese Gewißheit,

durch die sie sich als ihre eigene Ordnung von dem sie umgebenden
Nichts abhebt. Die einander entgegenlaufenden Bewegungen sind die immer
neu sich vollziehende Rückführung der Sprache in den Augenblick ihres

Anfangs, in dem sie noch nicht spricht, sondern als das Vermögen zu sprechen
über die Totahtät ihrer Möglichkeiten verfügt.

Es wird sich zeigen, daß die Formen der neuen Musik auf einen ähnlichen
Augenblick der Intuition zurückgehen, der das Ganze der Musik, aus dem

jede Tonfolge herauswächst, bhtzartig erschließt.
Die Entwicklungen, welche die neueste Musik seit etwa 1950 genommen hat,

sind nur auf dem Grund zu verstehen, den Arnold Schönberg im ersten Viertel
des Jahrhunderts gelegt hat. Der doppelte Schritt, durch den Schönberg der
Musik eine neue Richtung gewiesen hat, besteht einerseits in der Aufhebung
der Tonalität und anderseits in dem Versuch, einen gültigen Ersatz für die

aufgegebene tonale Ordnung zu finden. Die Frage, ob dem tonalen System
Ewigkeitswert zukomme, weshalb dann aUe atonale Musik einen Verstoß

gegen Naturgesetze darstellen müßte und als selbstzerstörerischer Irrtum der
Musik zu verurteilen wäre, oder ob im Gegenteil die Tat Schönbergs «von
aller Willkür unendlich weit entfernt» sei und sich «logisch und gleichsam
automatisch» aus der Musikgeschichte herleite13 — diese Frage soll hier gänzlich

unberücksichtigt bleiben. Sie ist insofern schlecht gestellt, als sie nach
Urteilen ruft, die solange Vorurteile bleiben, als man nicht zuvor nach der
inneren Konsequenz und Legitimation gefragt hat, aufgrund derer sich die

Wandlung vollzogen hat, deren Ergebnis Schönberg seinen Nachfolgern
hinterlassen hat. Deshalb ist es entscheidend, zuerst abzuklären, wie Schönberg
zu der « Komposition mit zwölf nur aufeinander bezogenen Tönen » gelangt
ist, und was sie für ihn bedeutet.

Das tonale System ist eine jeder kompositorischen Tätigkeit vorausgehende
Gliederung des Tonmaterials, wobei die Töne nach Maßgabe ihrer kleineren
oder größeren Entfernung vom Grundton der natürhchen Obertonreihe in
eine hierarchische Ordnung gebracht werden. Jeder Ton ist in dieser Ordnung
immer auf den Grundton bezogen, und jedes tonale Musikstück umkreist den



Grundton als seinen Mittelpunkt, von dem es ausgeht und zu dem es zurückkehrt.

Die Möglichkeit solcher Musik beruht nun allerdings auf der
Voraussetzung, daß die Verbindlichkeit der tonalen Ordnung anerkannt wird. Der
Komponist hat sich dem nicht von ihm geschaffenen, sondern immer schon

vorgegebenen System unterzuordnen, dessen Verbindhchkeit seiner Freiheit
gewisse Grenzen setzt und seiner Hervorbringung eine gewisse Bahn anweist.

Schönberg empfindet nun die Tonalität nicht mehr als verbindlich, und er
zieht daraus die einzig mögliche Konsequenz, indem er die absolute Gültigkeit
des präetabherten Systems in Frage stellt. Die Tatsache, daß man schon bei
Brahms oder Wagner, wie Schönberg selber sagt, von einer « Gefährdung des

tonalen Schwerpunkts»14 sprechen kann, vermindert die einmahge Bedeutung
dieses Schrittes in keiner Weise. Zwischen einer wie weit auch immer führenden

Verwässerung der Tonalität und dem Entschluß, sie aufzuheben, besteht
ein wesenthcher Unterschied. Auch Anton Webern, der in seinen Vorträgen
manchmal der Versuchung erlegen ist, das Verschwinden der Tonalität aus

ihrer allmählichen Aufweichung als einen nahtlosen Übergang zu erklären,
spricht von den « Hemmungen der fürchterlichsten Art » und von der «Angst »,
die zu überwinden waren, und meint damit die Preisgabe des sicheren Haltes,
den das tonale System dem Komponisten bietet15. Schönberg selbst war sich
des grundlegenden Charakters seiner Reform voll bewußt und hat bereits 1910
in einem Konzertprogramm davon Rechenschaft abgelegt: «Nun ich aber
diese Bahn endgültig betreten habe, bin ich mir bewußt, alle Schranken einer

vergangenen Ästhetik durchbrochen zu haben ; und wenn ich auch einem mir
als sicher erscheinenden Ziele zustrebe, so fühle ich dennoch schon jetzt den

Widerstand, den selbst die geringsten Temperamente aufbringen werden, und
ahne, daß selbst solche, die mir bisher geglaubt haben, die Notwendigkeit
dieser Entwicklung nicht werden einsehen wollen. » Die nach Schönbergs
eigener Befürchtung schwer einzusehende Notwendigkeit, von der hier die
Rede ist, muß zunächst nicht als eine historische, sondern als eine innere
Notwendigkeit verstanden werden, was aus der Fortsetzung des Textes mit aller
Deutlichkeit hervorgeht: «Deshalb schien es mir angebracht, [...] darauf
hinzuweisen, daß nicht Mangel an Erfindung oder technischem Können, oder
an Wissen um die anderen Forderungen jener landläufigen Ästhetik mich in
diese Richtung drängen, sondern daß ich einem inneren Zwange folge, der
stärker ist als die Erziehung; daß ich jener Bildung gehorche, die als meine
natürliche mächtiger ist als meine künstlerische Vorbildung16. »

Die Frage, was jener innere Zwang sei, der die Richtung von Schönbergs
Suche bestimmt, soll vorweg beantwortet werden : es ist die an der sich
vollziehenden Aufhebung der Tonalität gemachte Erfahrung der Einheit des

musikalischen Raums.
Durch den Verzicht auf den Grundton geht der Fixpunkt verloren, um den

herum Musik sich kristallisieren könnte. Das Verständnis Schönbergs hängt

589



nun davon ab, daß man die Lösung aus der Tonalität nicht als einen Akt
anarchischer Willkür mißdeutet. Es handelt sich in keiner Weise um die bloße
Zerstörung einer Ordnung, hinter der sich das Chaos öffnet, sondern um die
schmerzliche Preisgabe eines Haltes, durch den eine höhere Einsicht gewonnen
wird. Für Schönberg bedeutet die Aufgabe der Ordnung nicht den Sturz in die

Unordnung, sondern sie erschließt die Vision einer jenseits jeder Ordnung
liegenden Einheit, in der aUe je erklingende Musik zusammenfließt. Im
Überschreiten der Grenze, die der Musik gesetzt scheint, gewinnt Schönberg eine
simultane Schau des Ganzen, in dem alle fragmentarischen Abläufe als
Wirklichkeiten verschwinden und als Möghchkeiten ruhen. Es gibt in diesem
Raum keinen Punkt, der gegenüber einem anderen privilegiert wäre; jeder
kann gleicherweise als Anfang, Mitte oder Ende gewählt werden, und jeder
ist allen anderen gleich nah und gleich fern. «In diesem Raum», sagt Schönberg,

«wie in Swedenborgs Himmel (der in Balzacs Séraphita beschrieben

wird), gibt es kein absolutes Unten, kein Rechts oder Links, Vorwärts oder
Rückwärts17. » Dieser Erfahrung des musikalischen Raums Ausdruck zu
geben, ist die der Musik fortan gestellte Aufgabe. Die damit verbundene Schwierigkeit,

das die Faßlichkeit Übersteigende faßbar zu machen, wird aus dem

von Schönberg selbst verfaßten Text des zweiten der Vier Stücke für gemischten

Chor, op. 2j, ersichtlich:

Du sollst dir kein Bild machen!
Denn ein Bild schränkt ein,
begrenzt, faßt,
was unbegrenzt und unvorstellbar bleiben soll.

Ein Bild will Namen haben:
Du kannst ihn nur vom Kleinen nehmen;
Du sollst das Kleine nicht verehren!

Du mußt an den Geist glauben
Unmittelbar, gefühllos und selbstlos.
Du mußt, Auserwählter, mußt, willst du's bleiben18.

Die Frage, wie das jenseits des Klanges Liegende in Musik zu bannen sei, ohne
durch das Bild eingeschränkt und den Namen benannt zu werden, beantwortet
Schönberg durch die «Komposition mit zwölf nur aufeinander bezogenen
Tönen». Die Ausgangslage ist gekennzeichnet durch das Fehlen jeder
präetablierten Gliederung der Töne, die in völliger Gleichberechtigung neben
einander und zur beliebigen Verfügung stehen. Nun bringt aber jede
Verwendung die Töne sofort in eine bestimmte Beziehung zu einander, die alle
anderen möglichen Beziehungen ausschließt. Es bleibt also nichts anderes

übrig, als aus den bestehenden Möglichkeiten eine herauszugreifen. So ent-

5 9°



steht eine Reihe, in der die zwölf Töne der chromatischen Skala in einer

behebig festgelegten Folge angeordnet sind. Nun scheint allerdings bereits
dieser erste Schritt, insofern er eine einschränkende Gliederung der Töne
nach sich zieht, den angestrebten Ausdruck der Einheit des musikalischen
Raumes zu gefährden, denn die Tonfolge i—12 läßt die Töne in einer
bestimmten Richtung ablaufen. Schönberg sagt jedoch ausdrücklich: «Für die

Einbildungs- und Schöpferkraft sind Beziehungen in der materiellen Sphäre

[gemeint sind Beziehungen von Klängen, « die örthch und zeitlich differierend

auftreten»] ebenso unabhängig von Richtungen und Ebenen, wie materielle

Gegenstände, in ihrer Sphäre, es für unsere Wahrnehmungsfähigkeit sind19.»

Damit ist gesagt, daß die Reihe nicht als eine melodische Linie zu verstehen

ist, die an den einmal gewählten Verlauf gebunden bleibt. Es kommt nicht
darauf an, daß die Töne in der Folge 1—12 erklingen, sondern darauf, daß

in der Reihe zwischen den zwölf Tönen bestimmte Wechselbeziehungen
herrschen, die gerade nicht an diesen Ablauf gebunden sind. Die Reihe ist immer
dann gegeben, wenn diese Beziehungen konstant bleiben, eine Bedingung, die

zum Beispiel beim Krebs erfüllt ist, das heißt wenn die Tonfolge rückwärts
abläuft, aber auch bei der Umkehrung, das heißt wenn die Intervahschritte in
umgekehrter Richtung voUzogen werden, und schließlich beim Krebs der

Umkehrung, beziehungsweise der Umkehrung der Krebses. Die Reihe hat so

vier verschiedene Erscheinungsformen, von denen jede sie repräsentiert, von
denen aber keine sich mit ihr identifizieren läßt. Die Reihe selbst ist die

Einheit ihrer vierfachen Ausprägung, die erst jenseits ihres Erkhngens zu
erreichende simultane Präsenz ihrer möglichen Verwirklichungen. In dieser

Gleichzeitigkeit sind dann aber Vorwärts und Rückwärts sowie Oben und
Unten dasselbe, eben die aus der Abhängigkeit von Ebenen und Richtungen
gelöste Reihe als die schwebende Konstanz der Beziehungsgrößen. Somit hat
die klangliche Erscheinung der Reihenformen keinen eigenständigen Wert,
sondern ist das in seiner Aufsplitterung immer unzulängliche Ausdrucksmittel

für die nicht aussprechbare Einheit, die ihr zugrunde liegt. «Die
Anwendung dieser Spiegelformen», sagt Schönberg, «entspricht dem Prinzip
der absoluten und einheitlichen Erfahrung des musikalischen Raums » 20.

Es ist wichtig einzusehen, daß die Gliederung des Tonmaterials, auf der
die Reihentechnik beruht, nicht einem beliebigen Einfall entspringt, sondern
selbst schon Ausdruck der Erfahrung ist, in der sie begründet und durch die
sie legitimiert ist. Zugleich muß aber festgehalten werden, daß Schönberg sich

geweigert hat, von einem Zwölftonsystem zu sprechen, und daß er sich als

Musiker immer eine gewisse Freiheit gegenüber seiner Entdeckung bewahrt
hat. Deshalb ist das, was in der Komposition mit zwölf nur aufeinander

bezogenen Tönen an Möglichkeiten angelegt ist, nur begrenzt auf Schönbergs
Musik zu beziehen, obwohl es sich auf deren geistigem Hintergrund bereits
abzuzeichnen beginnt.

591



Die erste Frage, die zu stellen ist, betrifft die Gleichsetzung der vier
Reihenformen. Wie sich gezeigt hat, versucht jede von ihnen das darzustellen, was
sie mit den drei anderen gemeinsam hat, und was diese auf andere Art zur
Anschauung bringen. Die Notwendigkeit dieser Ausfächerung zeigt das

ausdrucksmäßige Ungenügen jeder Tonfolge, welches darin besteht, daß jede

klangliche Verkörperung der Beziehungsgrößen einen Ablauf und damit eine

Richtung voraussetzt. Dem ist nur dadurch zu begegnen, daß dieser Ablauf
wieder rückgängig gemacht wird. Und in der Tat ist ja die gegenseitige Be-

zogenheit der vier Reihenformen so zu fassen, daß — vom Schriftbild her

gesehen — bei jeder von ihnen Rechts und Links durch den Krebs, Oben und
Unten durch die Umkehrung vertauscht werden; das heißt: die vier
Klanggestalten der Reihe sind so auf einander bezogen, daß sie sich gegenseitig
aufheben, und zwar zugunsten ihres nicht hörbaren gemeinsamen Grundes.
So gelangt das musikalische Denken aus eigenen Erfordernissen zu einer

Kompositionsmethode, welche sich stark den Überlegungen nähert, die
Mallarmé im Zusammenhang mit dem Plan seines Buches angestellt hat. Hier wie
dort geht es darum, eine scheinbar unwiderrufliche Aussage mit ihren eigenen
Mitteln rückgängig zu machen und dadurch aus der Vielfalt des Begrenzten
die Einheit des Unbegrenzten in die Ahnung treten zu lassen.

Die besondere Weise des Zusammenhangs zwischen den Reihenformen
bringt einen weiteren Wesenszug der neuen Musik ins Bewußtsein, nämhch
ihre ausschließliche Bezogenheit auf sich selbst. Innerhalb eines Musikstückes
sind die Beziehungen so umfassend wie möglich, aber das Stück als ganzes ist
nirgends verankert. Es gibt im Raum dieser Musik keinen festen Punkt mehr,
um den herum alles sich kristallisieren könnte. Jede Klangfiguration ist
Spiegelung einer anderen, alles wird von allem reflektiert, jeder Ton ist immer
schon Echo, und die Komposition wird zu einem in sich geschlossenen
Beziehungssystem der zwölf Töne untereinander, das auf nichts anderes bezogen
ist und frei schwebend in sich selber kreist. In der nirgends mehr verwurzelten

Musik kann keine Klangfigur durch Auflösung in sich selbst zur Ruhe
kommen, sondern sie erweist sich gerade durch die ungelöste Spannung des

Übergangs in die gleichwertigen Spiegelformen als bruchstückhaftes Zeichen
ihres stummen Ursprungs, den die Musik als den verschwiegenen Quellpunkt
ihrer Ordnung in sich aufbewahrt. Durch die Abhebung der Musik von jedem
Zusammenhang, der nicht in ihr selbst begründet ist, vollzieht sich der Schritt
zu dem, was man in Erinnerung an Mallarmé «reine Musik» nennen kann.
Bereits 1913 schrieb Schönberg, daß «Musik nie einen Sinn mit sich
herumschleppt, wenigstens nicht in ihrer Erscheinungsform, obwohl sie ihn ihrem
Wesen nach hat21». So wie Mallarmes Gedichte sich nicht auf das festlegen
lassen, worauf sie hinweisen, sondern durch die Mehrzahl der Bedeutungen
hindurch schließlich immer zu sich selbst als der unbezogenen und die Bezüge
stiftenden Ordnung zurückkehren, so löst sich die Musik in der Nachfolge

592



Schönbergs aus jeder Bindung an Äußeres und konstituiert sich in ständiger
Selbstbespiegelung als ein sich selbst tragendes Netz innerer Beziehungen.
Anton Webern hat die selbstbestätigende Absonderung der Musik und ihren
allseitigen inneren Zusammenhang durch einen lateinischen Zauberspruch
veranschaulicht22 :

S A T O R
A R E P O

TENET
OPERA
ROTAS

In diesem Quadrat kehrt der gleiche Wortlaut viermal wieder, denn man kann
nicht nur vorwärts und rückwärts, sondern auch von oben nach unten und
von unten nach oben lesen, ohne daß sich etwas ändert. Offensichtlich strebt
dieser Spruch nicht in erster Linie eine Aussage an, die sich vielleicht aus den

Wortbedeutungen auch ableiten läßt, sondern er meint sich selbst als eine

unverrückbare, sich selbst genügende Ordnung von 25 Buchstaben, die ein
Bezugssystem von unantastbarer Geschlossenheit bilden. Deshalb veranschaulicht

die Sator-Formel nicht nur die vier Klangformen der Zwölftonreihe,
sondern auch die kreisende Bewegung, in der die Musik durch die Klänge
hindurch zu der Einheit zurückfindet, von der sie ausgeht. « Es ist immer
Dasselbe», sagt Webern, «und nur die Erscheinungsformen sind immer andere23».
Sein Werk ist ganz durch den Drang nach einer immer größeren Annährung
an dieses Selbe bestimmt, das erst in der Zusammenballung aller Bezüge in
einen Punkt gegeben wäre. In diesem Bestreben hat er die Erscheinungsformen
immer mehr reduziert und zwischen immer kleineren Abläufen immer engere
Zusammenhänge hergestellt, so daß zwischen immer weniger Tönen immer
mehr Bezüge herrschen. Dieser Weg führt an die Grenze erkhngender Musik,
wo jeder Ton das Ganze in sich zusammenzufassen sucht und so als Mittelpunkt

und unerschlossener Keim für aUes andere gelten will. Weberns Musik
möchte in jedem Punkt ihres Ablaufs zum Stillstand kommen, und nur die

UnmögUchkeit, sich ohne Töne als Ausdruck der Einheit zu erkennen zu
geben, hindert sie am Verstummen und zwingt sie, aus der jeden Ton
umgebenden Stille einen nächsten auftauchen zu lassen.

Musik solcher Art ist absolut in dem Sinne, daß sie sich als unaufhörliche
und ausschließUche Spiegelung ihrer selbst von jeder Bindung an Äußeres
löst. Diese Zurückfaltung der Musik auf sich selbst geschieht in der Weise,
daß alles, was nach außen weist, in seiner Gerichtetheit sogleich wieder
aufgehoben und so in die in sich fundierte Struktur der nur noch selbstbedeutenden

Musik zurückgeholt wird. Das musikalische Denken, das sich nicht
mehr innerhalb der natürlichen Ordnung der Töne bewegt, sondern sich aus
der Intuition eines einheitlichen musikalischen Raumes entfaltet, kann sich

595



keiner Tonfolge mehr anvertrauen, sondern verwirkhcht sich erst dadurch,
daß es in deren Aufhebung sich selbst als das ergreift, was nicht zum Erklingen
zu bringen ist. Den an konkrete Klangfigurationen gebundenen musikaUschen
Gedanken begleitet ständig das Bewußtsein seiner Identität mit seinen
Umkehrungen. Der Anspruch der Musik, dieses begleitende Bewußtsein selbst
musikahsch faßbar zu machen, verbietet die Expansion in den Klang und
fordert vielmehr, daß jede Verkörperung durch ihre Spiegelungen relativiert
werde, damit die Musik im Hin und Zurück ihrer kreisenden Bewegung jene
Zeit- und Richtungslosigkeit zum Ausdruck bringe, welche das in keinen
zeitlichen Ablauf und keine harmonische Konstellation zu bannende
Zwölftonsystem repräsentiert. Die ErfüUung dieses Anspruchs setzt die vollständige
Beherrschung des Materials voraus, denn jeder Klang muß der konstruktiven
Notwendigkeit unterstellt werden und darf nicht um seiner selbst wiUen
erklingen. Jede horizontale oder vertikale Tonkombination wird jetzt als

Struktur verstanden, und die Reihe als konstantes Beziehungssystem der zwölf
Töne ist das Konstruktionsprinzip der Musik, die in der konsequenten
Auswertung der in der Reihenstruktur beschlossenen gegensätzhchen Klangmöglichkeiten

jene Verkehrung des Zufälligen in Notwendiges leistet, welche
Mallarmé durch die vollständige Ausschöpfung der sprachlichen Mehrdeutigkeit

zu erreichen suchte. Damit rückt das Problem der Organisation in den

Vordergrund, weil nur die vohständige Berechnung aller bestehenden
Möglichkeiten und die lückenlose Ableitung des Ganzen aus dem zugrunde
gelegten Prinzip jenen umgreifenden Zusammenhang zu schaffen imstande ist,
aus dem aUe Rückstände des Zufalls verschwunden sind. Die äußerste
Möglichkeit einer durchorganisierten Komposition ist mit der elektronischen
Musik gegeben, welche auch noch den Interpreten und das Instrument als

«Zufälliges» ausscheidet, und in der «jeder Klang das Ergebnis eines
kompositorischen Aktes» ist. «So kam der Gedanke», schreibt Stockhausen, «die
präformierten Instrumentalklänge aufzugeben und die Klänge für eine
bestimmte Komposition selbst zu komponieren, sie künstlich zusammenzusetzen,

gemäß dem Formgesetz dieser und keiner anderen Komposition.
Komponieren geht einen Schritt weiter als vorher. Die Struktur einer
gegebenen Komposition und die Struktur des in ihr verwendeten Materials werden

von einer einzigen musikaUschen Idee abgeleitet: Materialstruktur und
Werkstruktur sollen eins sein24.»

Mit der Aufhebung gerichteter Abläufe, dem Drang zum Absoluten und
dem Bedürfnis nach Organisation sollte an drei Beispielen gezeigt werden,
wie die Musik unabhängig von hterarischen Vorbildern zu Positionen gelangt
ist, die mit jenen MaUarmés in Verbindung gesetzt werden können. Überdies
sollte aber daraus auch ersichtlich werden, daß Schönbergs «Komposition
mitzwölfnur aufeinander bezogenen Tönen» im Keime alles enthält, was später
daraus entstanden ist; eine Feststellung, die sich aus sachhchen Gründen und

594



um der historischen Gerechtigkeit willen aufdrängt, weil der Name Schönberg
in den Auseinandersetzungen über die neueste Musik allzu selten genannt
wird. Wenn man ihm vorwirft, er habe lediglich ein Ordnungsprinzip gesucht,
ohne sich über dessen Wesen und Folgen im klaren gewesen zu sein, so ist
dem entgegenzuhalten, daß Schönberg mit dieser Ordnung bereits jene
Auffassung des musikahschen Raumes wiedergibt, über die seine Nachfahren
nicht hinausgekommen sind, und die sie ledigUch mit größerer Konsequenz
zur Entfaltung bringen. Diese größere Strenge äußert sich nach 1950 zunächst
in einer Verallgemeinerung des Reihengedankens. Während anfangs nur die
Tonhöhen gegliedert waren, werden nun auch Klangfarbe, Dauer und
Lautstärke in die serielle Komposition einbezogen. Der wichtigste Schritt wird
aber in dem Augenblick getan, da der Reihengedanke auf die Form übertragen
wird. Noch Anton Webern hatte in seinen Vorträgen (1933) festgehalten:
«Über die Formen der Klassiker sind wir nicht hinaus. Was später gekommen
ist, war nur Veränderung, Erweiterung, Verkürzung — aber die Formen sind

gebUeben — auch bei Schönberg25.» In diesem Festhalten an den überlieferten

Formen Uegt ein Widerspruch, weil diese Formen gerichtete Abläufe
sind, die von einem Anfang zu einem Ende unterwegs sind, was der Konzeption

eines musikalischen Raumes ohne Oben und Unten, Vorwärts und Rückwärts

nicht angemessen ist. Allerdings kann dieser Widerspruch insofern
fruchtbar werden, als die Möglichkeit besteht, den Ablauf innerhalb seiner
selbst auf sich zurückzubiegen und so den Richtungseffekt aufzuheben, wofür
Weberns Werke ebenso wie MaUarmés Sonette Beispiele liefern. Dennoch
kann man sich fragen, ob es nicht Formen gibt, die der Richtungslosigkeit des

musikaUschen Raumes entsprächen, ob es, wie Pierre Boulez es formuhert,
möglich ist, « das formale Vermögen der Musik auf den Stand der Morphologie

und der Syntax zu bringen26». Die Ansprüche, die solche Formen zu
erfüllen haben, hat Karlheinz Stockhausen in folgender Weise zu umschreiben
versucht :

«Es sind in den letzten Jahren Formen komponiert worden, die von dem
Schema der dramatischen finalen Form weit entfernt sind ; die weder auf die

Klimax noch auf vorbereitete und somit erwartete Klimaxe hin zielen und die
übUchen Einleitungs-, Steigerungs-, Überleitungs- und Abklingstadien nicht
in einer auf die gesamte Werkdauer bezogenen Entwicklungskurve darstehen ;

die vielmehr sofort intensiv sind und — ständig gleich gegenwärtig — das

Niveau fortgesetzter <Hauptsachen) bis zum Schluß durchzuhalten suchen;
bei denen man in jedem Moment ein Minimum oder ein Maximum zu erwarten
hat und keine Entwicklungsrichtung aus dem Gegenwärtigen mit Gewißheit

voraussagen kann; die immer schon angefangen haben und unbegrenzt so weiter gehn

könnten; in denen entweder jedes Gegenwärtige zählt oder gar nichts; in denen
nicht rastlos ein jedes Jetzt als bloßes Resultat des Voraufgegangenen und
als Auftakt zu Kommendem, auf das man hofft, angesehn wird, sondern als

595



ein Persönliches, Selbständiges, Zentriertes, das für sich bestehn kann;
Formen, in denen ein Augenblick nicht Stückchen einer Zeitlinie, ein Moment
nicht Partikel einer abgemessenen Dauer sein muß, sondern in denen die
Konzentration auf das Jetzt — auf jedes Jetzt — gleichsam vertikale Schnitte
macht, die eine horizontale Zeitvorstellung quer durchdringen bis in die
Zeitlosigkeit, die ich Ewigkeit nenne : eine Ewigkeit, die nicht am Ende der Zeit
beginnt, sondern in jedem Moment erreichbar ist. Ich spreche von musikalischen

Formen, in denen offenbar kein geringerer Versuch gemacht wird, als
den Zeitbegriff — genauer gesagt: den Begriff der Dauer — zu sprengen, ja
ihn zu überwinden27. »

Jeder Versuch dieser Art hat davon auszugehen, daß die Zeit insofern un-
aufhebbar ist, als jedes Tönen immer nur in der Zeit stattfindet. Aber bereits
die Musik Weberns trachtet, wenn nicht die Zeit zu negieren, so doch das

Zeiterlebnis in der Weise zu verändern, daß der musikalische Augenblick
nicht mehr als erinnernd und vorausahnend zwischen das Frühere und Spätere
eingespannt erscheint, sondern das Ganze der Struktur in sich zusammenzuziehen

sucht, um die Aufmerksamkeit ungeteilt auf seine Gegenwart zu
versammeln. Diese Konzentration meint Stockhausens Satz: «Alles wird
Hauptsache28», ebenso wie Pierre Boulez' Feststellung, Debussy weise «jede
Hierarchie zurück, die sich nicht im musikalischen Augenblick selbst impliziert

findet29». Die überzeugendste Formulierung findet jedoch Boulez in
einem anderen Text, der gleichzeitig die formalen Folgen andeutet, die sich
aus der Gleichberechtigung aller Augenblicke ergeben: «L'œuvre n'est plus
cette architecture dirigée allant d'un <commencement) vers une <fin>, à travers
certaines péripéties; les frontières sont volontairement anesthésiées, le temps
d'écoute devient non directionnel — des bulles de temps, si l'on veut30.»
Zeitblasen: dieses Bild bringt die Rundung in sich selbst und die Stellung
jeder musikalischen Zelle als Zentrum zur Anschauung, in dem alle

Richtungen zusammengefaßt und als Möglichkeiten beschlossen liegen. Jede
Entwicklung bringt aber die Zeitblase zum Platzen, weil sie die Wahl einer Richtung

verlangt. Eine Form, welche der Auffassung jedes Punktes als eines

Mittelpunktes gerecht werden wollte, dürfte sich nicht mehr als linearen
Ablauf begreifen ; sie dürfte, mit Boulez' Worten, nicht mehr «jene Folge von
Abteilen sein, die man der Reihe nach besuchen muß», sondern «ein Bereich,
in dem man gewissermaßen seine eigene Richtung wählen kann31». Eine
Form, welche diesen Bedingungen genügt, ist nicht mehr als eine Strecke zu
verstehen, sondern — in Weiterführung des Bildes von der Zeitblase — als

eine Kugel, auf der jeder Punkt in gleicher Weise auf alle anderen bezogen
ist und so als Anfang oder Ende gewählt werden kann. Es entsteht Musik, die
zwar jedesmal, wenn sie erklingt, aufgrund eines Entscheides irgendwo
anfängt und in einer bestimmten Richtung verläuft, die aber vom Komponisten
so konzipiert ist, daß sie bei einer anderen Aufführung auch anderswo an-

596



fangen und anders verlaufen kann. So besteht zum Beispiel das Klavierstück Xf
von Stockhausen aus 19 unregelmäßig auf einem Papierbogen verteilten
Notengruppen, die in beliebiger Reihenfolge gespielt werden können, wobei
eine mögliche Realisation des Stückes dann zu Ende ist, wenn eine Gruppe
zum dritten Mal erreicht wird. Die III. Sonate von Pierre Boulez setzt sich

aus fünf Teilen zusammen, die der Komponist Formanten nennt. Jeder Teil
bietet mehrere Aufführungsmöghchkeiten, und von den fünf Formanten hat

nur der dritte seinen festen Platz im Zentrum des Ganzen, während die

übrigen so vertauscht werden können, daß sich insgesamt acht denkbare
Versionen ergeben. Diese offenen Formen zeichnen sich dadurch aus, daß sie

sich der vollständigen klanglichen Verwirkbchung entziehen. Jeder einmal
gewählte Ablauf bringt einen möghchen Aspekt zur Geltung, aber das Stück
selbst ist die gleichzeitige Präsenz aller seiner Möglichkeiten, die Identität
seiner klanghchen Ausfächerungen in der Zeit. Jede Version wird durch jede
andere in der Weise relativiert, daß sie auf das allen Gemeinsame zurückgeführt

wird. Das Musikstück als sich selbst gleiches nimmt alle seine tönenden
Verwirklichungen immer wieder in sich zurück und wird so zu jener
Zeitblase, worin alle Abläufe in der sie bedingenden, an keine Richtung gebundenen

Struktur zum Stillstand kommen.
Hier zeigt sich, daß Kompositionen der erwähnten Art auf einer

folgerichtigen Übertragung von Schönbergs Reihengedanken auf die musikalische
Form beruhen. So wie die Reihe mehrerer Klangformen bedarf, weil sie sich
in keiner zu verkörpern vermag, so kann die offene Form nie zur Anschauung
kommen, weil sie immer erst als die unhörbare Einheit ihrer klanghchen
Aufsplitterung erschlossen werden muß. Außerdem wird nun aber auf der
formalen Ebene die Ähnlichkeit der musikahschen Bestrebungen mit
Mallarmes Plan eines beweglichen Buches deutlich, das innerhalb einer globalen
Ordnung die freie Vertauschbarkeit der Elemente zuläßt. Pierre Boulez hat
sich schon früh auf Mallarmé berufen und fand sich darin bestärkt, als 1957,
während er an seiner III. Sonate arbeitete, MaUarmés nachgelassene Notizen
zum Livre veröffentlicht wurden.

Die Frage, bis zu welchem Grade der äußeren Ähnhchkeit eine innere
Verwandschaft entspricht, wäre nur anhand der Werke zu beantworten. Deshalb

sollen zum Schluß nur noch die Kriterien angedeutet werden, aufgrund
derer die Beurteilung des Zusammenhangs zu erfolgen hätte. Für Mallarmé
ist aus der Erfahrung einer auf sich selbst angewiesenen Sprache, welche nur
noch sich selbst zu garantieren vermag, die Aufgabe erwachsen, durch die

Aufhebung aller in der Sprache beschlossenen Widersprüche die Dichtung
zu jenem Sprechen zu erheben, das in seiner Reinheit das Absolute wenigstens
als das weiß, was in ihm nur als Verlorenes gegenwärtig ist. Für Schönberg
verkehrt sich nach dem Verlust der natürlichen Ordnung der Töne der Sturz
in die Beliebigkeit in die Erfahrung der absoluten Einheit des musikalischen

597



Raumes und zwingt ihn, die Ausdrucksmittel der Musik in dem zu fundieren,
was sie nur durch die Thematisierung ihrer Widersprüchlichkeit andeuten
können. Das Mallarmé und Schönberg Gemeinsame ist die Suche nach sprachlichen

Mitteln, um eine augenbhckliche Gesamtschau auszudrücken, von der

jedes Sagen sich immer schon entfernt hat. In der offenen Form des Buches
wie in der Reihenkomposition, insofern sie Einbeziehung des Gegenläufigen
sind, wird sich die Kunst des Verlustes der absoluten Garantie ihrer Sprache
bewußt. Aber indem sie den dadurch möghch gewordenen Widerspruch nicht
umgeht, sondern in sich aufnimmt, wahrt sie den Bezug zur Widerspruchs-
losigkeit, die sie in der ständigen Aufhebung ihres Vollzugs als ihr nie
erreichtes Ziel mit sich trägt. Durch die totale Relativierung des Akzidentellen
weist die Kunst auf das Absolute ihres Wesens hin, das sie nicht zur
Anschauung zu bringen vermag. Dieses Hinweisen ist der Sinn der Organisation.
Aber sie rechtfertigt sich erst als Ausdruck der Unmöglichkeit, das Unsagbare
zu sagen. Ob die Berufung der seriellen Musik auf Mallarmé legitim ist, hängt
davon ab, wieweit ihren Vertretern das Bewußtsein des geistigen
Hintergrundes erhalten gebUeben ist, auf dem die Methoden und Formen, die sie

verwenden und entwickeln, sinnvoll sind. Sobald die Organisation sich als

ein Mittel mißversteht, alles zu sagen, verliert sie ihre künstlerische Berechtigung,

welche sie nur daraus ableiten kann, daß sie die immer wieder
scheiternden Versuche der Vergegenwärtigung in der Weise in Beziehung setzt,
daß das Scheitern selbst als das Schicksal der Sprache hervortritt und so in
ein Gelingen umschlägt, weil in ihm das Fehlen Ausdruck wird.

1Stéphane Mallarmé: Correspondance (1862—1871), recueillie, classée et annotée par
Henri Mondor avec la collaboration de Jean-Pierre Richard, Paris 1959, S. 258—259.
Correspondance, S. 242. 3Correspondance, S. 181. 4Stéphane Mallarmé: Œuvres complètes. Texte
établi et annoté par Henri Mondor et G. Jean-Aubry. Bibliothèque de la Pléiade, S. 249.
5Œuvres complètes, S. 402. 6Salut, Œuvres complètes, S. 27. 'Œuvres complètes, S. 368.
8Œuvres complètes, S. 542. 9Œuvres complètes, S. 543.10Œuvres complètes, S. 276. u Jacques
Schérer: Le «Livre» de Mallarmé, Paris 1957, S. 192. 12Le «Livre», S. 22—23.13H. H. Stuk-
kenschmidt: Arnold Schönberg, Zürich 1951, S. 82. "Arnold Schönberg: Schöpferische
Konfessionen, ausgewählt und herausgegeben von Willi Reich, Zürich 1964, S. 92.

15 Anton
Webern: Der Weg zur neuen Musik, Wien i960, S. 48. 16Schöpferische Konfessionen, S. 28.
17 Arnold Schoenberg: Composition with Twelve Tones, in: Style and Idea, New York 1950,
S. 113.ls Schöpferische Konfessionen, S. 87.19Style an Idea, S. 113. 20Style and Idea, S. 115 bis
116. 21Arnold Schönberg: Briefe, Mainz 1959, S. 41. 22 Anton Webern: Der Weg zur neuen
Musik, S. 61. Cf. Briefe an Hildegard Jone und Josef Humplik, Wien 1959, S. 18.23Der Weg
zur neuen Musik, S. 42. 24K. Stockhausen: Texte zur elektronischen und instrumentalen
Musik I, Köln 1963, S. 141—142. 25Der Weg zur neuen Musik, S. 37. 26Pierre Boulez: Zu
meiner III. Sonate, Darmstädter Beiträge zur Neuen Musik III (i960), S. 29.2,K. Stockhausen:
Texte zur elektronischen und instrumentalen Musik I, S. 198—199. 28Texte I, S. 36. 29Pierre

Boulez: La corruption dans les encensoirs, Nouvelle Revue Française 1956, S. 1081. 30Pierre

Boulez: Son, Verbe, Synthèse, Revue Belge de Musicologie XII (1959), S. 6. 31Pierre Boulez:
Recherches maintenant, Nouvelle Revue Française 1954, S. 903.

598


	Mallarmé und die Neue Musik

