
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 6

Artikel: Sprache als Musik in der Musik

Autor: Schnebel, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tutiven Faktoren, tonale Harmonik und gestufte Taktrhythmik einerseits,
motivisch-thematische Arbeit andererseits, zu schaffen. SerieUe und indeterminierte

Musik bietet nur die quasi gestische Außenseite von Musik, ihr bloßes
Auf und Ab ; sie kann einzig durch dynamische Veranstaltungen Zusammenhang

stiften. Aber die Probleme liegen offen zu Tage : Kann, wie Boulez und
auch der belgische Komponist Henri Pousseur hoffen, sich eine neue Harmonik

mit formkonstitutiver Kraft entwickeln? Kann, wie Stockhausen meint,
etwas der thematischen Arbeit Vergleichbares entstehen? An Spekulationen
fehlt es gewiß nicht. Sie sind sicher notwendig und doch zugleich ohnmächtig.
Verbindliche Antworten können wie eh und je weder die Theoretiker noch
die Kritiker, die einstweilen genug zu tun haben, geben, sondern ausschließlich

die Komponisten.

Sprache als Musik in der Musik*

DIETER SCHNEBEL

Für Camilla

Statt einer Einführung: Analyse eines Schumannliedes

«Hüte dich, sei wach und munter!» so heißt es am Schluß der Nr. io aus
Schumanns Eichendorffliedern (Liederkreis op. 39). Das läßt sich nicht singen,
muß vielmehr gesagt werden; wird darum in diesem Lied auch gesprochen.
Freilich macht die scheinbar unvermittelt in die Musik einbrechende Sprache
den Schluß befremdend. Indes kommt er nicht von ungefähr, ist lange schon
vorbereitet.

Eichendorffs Gedicht <Zwielicht), Text der Schumannschen Vertonung,
hat jene Dämmerung zum Gegenstand, da sich Tag und Nacht mischen, und
also <Grauen) sich verbreitet: es verwischt Unterschiede schon ebenso wie in

* In erster Fassung für eine Sendereihe des Hessischen Rundfunks, Frankfurt, über
(Sprache und Musik) verfaßt und am 9. 3. 1966 vorgetragen.

560



der Nacht, da alle Katzen grau sind, und weckt Angst, weil man nicht sieht,
was das Dunkel ausbrütet. Die unsichere Zwischenzeit, die herauf- wie
hinabdämmert, lockt in der Kreatur die archaische Ungeschiedenheit von Liebe und
Zerstörungsdrang hervor, oder läßt in sie zurückfallen, so daß gerade aus der

zwieUchtig freundhchen Maske, die durch Reaktionsbildung entstand, die
verdrängte Aggression durchschlagen könnte. Droht im Untergang gespenstische
Rückkunft der Vorwelt, so impliziert indes das Untergehende den Keim eines

Neuen, das im versinkenden Alten aufgehen will ; was freilich leicht verhindert
werden kann, ist doch gerade Aufsprießendes ob seiner Zartheit gefährdet.
Das doppelgesichtige Zwielicht, das im Verdämmern die Heraufkunft eines

— freüich nicht sicheren — großen Morgens verheißt, vermag zum Gleichnis
einer Gesellschaft zu werden, die, selber in solch zweifelhaftem Lichte stehend,
leicht die neue Zeit versäumt, wenn sie nicht wacht.

Das Eichendorffsche Gedicht ist stark onomatopoetisch komponiert. Solche

Musikalisierung der Sprache wird durch die Schumannsche Vertonung
keineswegs weitergetrieben. Sie setzt an der semantischen Seite des Gedichts
an : sucht den Inhalt in entsprechende Musik zu transformieren. Ihre Symbole
bilden nicht einfach dessen Verdoppelung, sondern seine Interpretation. Zwielicht

verwischt die Gegenstände, läßt ihre Konturen verschwimmen, gleicht
sie unscharf einander an. Das einziehende Dunkel schafft Orientierungslosigkeit.

Das wird musikalisch durch ziellos schweifende Melodik, durch eine

trotz hnearer Führung wenig klare Mehrstimmigkeit, durch zufällige und
bloß ungefähre Imitationen sowie durch eine eigenartig schwerpunktslose
Harmonik dargestellt. Im Vorspiel, welches bereits die Musik des Liedes
insgesamt exponiert, kommt die zweite Stimme kaum erkennbar aus der ersten
hervor, wird dann von dieser zeitweise etwas nachgeahmt. Dem harmonischen

Verlauf läßt sich erst spät ein Grundton, auf den er bezogen sein könnte,
abhören.

Die Musik der ersten Strophe, wie jede weitere eine Art Variation des

Vorspiels, unterscheidet sich zunächst nur geringfügig von diesem : der eigentümlich

baßlosen Musik ist zu Beginn durch ein erstmals die Tonart fixierendes
tiefes E ein Fundament eingezogen ; die Singstimme variiert die Oberstimmenmelodie

etwas. Durch den Gesang vom <Zwielicht), da «sich Bäume schaurig
rühren, und Wolken wie schwere Träume ziehen », wird die sprachlose Musik
des Vorspiels eindeutig zur musikahschen Darstellung, die den semantischen
Gehalt des Textes auf ihre Weise verdeutlicht. An der Stehe jedoch, da das

Vorspiel kadenzierte und sich zur Tonart des Stückes hin orientierte, hält die
Musik gleichsam inne: ein Klang, dem eben noch seine Auflösung in
melodische Bewegung beigegeben war, als wollte er weiter, bleibt stehen, und
auch die Singstimme rührt sich nicht mehr vom Platz: sie verfällt in fast
psalmodierenden Sprechgesang. Der Text der Stelle: «Was will dieses Graun
bedeuten?» Die Reflexion, die hier in Dichtung einzieht, sie fast unterbricht,

561



wird durchs Innehalten der Musik und durch das lauschende Pianissimo
dargestellt. Der fragenden Anrede aber ist Musik nicht mächtig. So muß in ihr
Sprache zu Wort kommen, das Gesprochene nur durch sich selber, ohne
oder höchstens durch geringere Adaption an Musik, den Gesang bilden.

Die kadenzierende Floskel zum Schluß der Strophe, selbst noch fragenden
Inhalts, holte die der Sprache verfallene Musik gleichsam wieder heim. Die
folgende zweite Strophe verläuft in gleicher Weise wie die erste. Sie
unterscheidet sich von dieser dadurch, daß die Musik nun durchgehend einen Baß
erhält, und zwar gleich einen wegen seiner Oktaven sehr gewichtigen. Er soll
wohl die Drohung symbolisieren, die der Text ausdrückt — daß dem im Wald
grasenden Reh von Jägern Gefahr droht. An der Stelle, da in der ersten
Strophe die Frage erschien, heißt der Text: «Stimmen hin und wieder
wandern.» Indem Musik wiederum aussetzt und zu lauschen beginnt,
zugleich der Sprechstimme das Wort läßt, werden gleichsam auch die «hin und
wieder wandernden Stimmen » dargestellt und zu Gehör gebracht. Daß Schumann

hier die schweifende Musik anhält, zeigt seine Interpretation: Läßt
Reflexion schon das Zwielicht verschwinden, so wird es erst recht von Sprache
gebannt.

Die dritte Strophe bringt die größte Verschärfung des Textes : daß in der

zwielichtigen Situation keinem Freund mehr zu trauen sei, «sinnt er» doch
« Krieg im tück'schen Frieden ». Die Musik verdeutlicht die gesteigerte
Verwirrung, indem nun auch der Baß, der in der vorigen Strophe neu hinzutrat,
das schweifende Wesen der anderen Stimmen annimmt. Da hier nichts das

Zwielicht hindert, fehlt die innehaltende Partie.
Der Text der letzten Strophe handelt von der Utopie des Zwiehchts, seiner

großen Möglichkeit : dem Klaren und Neuen, das in ihm zu entstehen vermag.
«Was heut gehet müde unter, hebt sich morgen neugeboren. » Auch die Musik
schlägt hier um; sie wird übersichthch, durchschaubar: ein klarer harmonischer

Ablauf, durch keinerlei Polyphonie verwischt, läuft passend der
Singstimme parallel. — Indes ist gerade Utopie immer gefährdet: «Manches geht
in Nacht verloren. » An der Stelle verebbt der großartige, fast ekstatische

Schwung der Musik. Soll das Verhängnis aufgehalten, das Zwielicht gebrochen
werden zum einen Licht, dann gilt : « Hüte dich, sei wach und munter » Das
aber muß direkt gesagt werden, mehr noch als die reflektierende Frage und
die den Schrecken bannende Stimme. So mündet das Lied im rein Gesprochenen

— in der Musik der Sprache und deren Tonfall. Die schheßenden
Akkorde des Klaviers setzen nur noch den Punkt.

Schumanns musikalische Darstehung eines Textes, zugleich seine Interpretation

durch Musik, verwandelt einerseits, wie in Liedern üblich, die Sprache
durch Melodisierung in Musik und fügt solche Stimme als eine eigene ihrem
Zusammenhang ein — wodurch übrigens Verständlichkeit gestört wird. Zum
anderen gibt die verfließende Musik, wo sie innehält, die Sprache frei, läßt

562



5, rv
»SS.: vi Z—F^W-À--,

S, lv B«ntyj«M(4•5.
StieaS'iwAmtio!Warum lînd ie t; j*/uiith

3t4ffH ioLi.no HusiK?

Harm

Von facciano* * 5 Bf«/* K6
' Ol-Ik »* 1*1.1

rtwm«*%i. f<Ratsche
AlCb'M w* zaittrenÀé^ tf #
ètìtu(l aie «iHtn tiiy3- *
Liei,**, gerSt*tih*ifttt~ I^YYYy uV.tr>M<%.s

Vibra» Celtìbr«.*l.Xyl.
k<±£*

3 f
C-.asi ut*r4el,*itt Auftakt Einsatz u.

luxa,IKS)

t t t t
rascA tue r2/»/.iw, .»—»iriiztchi

t. *ptuuitc rit langte
hr*)

z

./te: Dieter Schnebel, Glossolalie für Sprecher und Instrumentalisten (i9J9—iffi).

sie unverfremdet laut werden. Also erscheint, was der Text ausdrückt,
transformiert zu Musik in der Begleitung; musikalisch adaptiert, aber auch unver-
wandelt gesprochen in der Singstimme. Dergestalt aber werden Sprache und
Musik differenziert vermittelt, daß Sprache zur Musik in der Musik zu werden

vermag. In solcher Komposition spricht der Text nicht nur musikalisch, als

Gesang, sondern auch direkt, wobei Musik selber beredt wird. Sie, die sonst
am Hörer vorbeizieht, autonom und unaufhaltbar, kurvt aus und wendet sich

ihm zu, um ihn anzusprechen. So ermöglicht die in die Komposition
einbezogene und nicht bloß vertonte Sprache eine aus sich herausgehende Musik.

Formen von Singen und Sprechen

Im Schumannschen Lied wurden Gesang und Sprechen, darüber hinaus Musik
und Sprache, kompositorisch vermittelt. Wird das Gesprochene dermaßen in
Musik einbezogen, zeigt sich, was es da ist: ein Extrem des Gesangs. Das
andere Extrem aber erscheint im rein musikalischen, sprachlosen Gesang des

Melisma. Soll nun Vermittlung von Singen und Sprechen weitergetrieben
werden, bedarf die Kompositionstechnik der Entwicklung von Zwischenformen.

Solche sind teilweise seit langem vorhanden. Der verkehrte Gesang
des Sprechens ward seit 1750, wenn auch nicht häufig, so doch immer wieder
angewandt, bildete mit Begleitmusik gar eine eigene Form: das Melodram.

563



Obgleich dessen Vorgeschichte bis in die Antike zurückreicht, wurde es von
den Komponisten verachtet, wohl weil Musik nur zu illustrieren hatte, sicher
aber auch, weil die einfache Synchronisation von Sprechen und Musik, die
kaum je wirkliche Komposition verlangte, keine lohnende Aufgabe stellte.
Und mit deshalb hütete man sich vor dem Sprechen in Musik, weil dessen

gezackte Melodie in ihr als Fremdkörper wirkte, und sein direktes Reden
leicht aus dem Verlauf der Musik auszubrechen drohte. Erst als Musik selbst
noch im Duktus sprechendes Wesen angenommen hatte — und das Singen
schon abhanden kam —, nahm man sich der fremden Musik des Sprechens
intensiver an und kultivierte es zu wirklicher Musik. So Schönberg bereits in
den <Gurreliedern>, erst recht aber im <Pierrot lunaire). In dessen skurrilen
Melodramen wurde das in Musik schon ohnehin quer stehende Sprechen noch
zusätzhch verfremdet. Schönberg notierte die Stimme in gleicher Weise wie
den Gesang in Liedern; schrieb also rhythmisierte Melodien vor, die er aber

gesprochen haben wollte. Durch die potenzierte Verfremdung gerät der Vortrag

überaus künstlich, wird zudem gänzlich musikahsch — verkehrter Gesang
und verkehrtes Sprechen in einem; was sich zur höchst artifiziellen
Instrumentalmusik leicht hinzu geseUte.

Indem Schönberg hier den Sprechverlauf ausziselierte — was dann zu
seiner Übertreibung führte —, bedachte er sozusagen die musikahsche
Horizontale. An anderer SteUe, nämhch in den Chören der Oper <Die glückliche
Hand), komponierte er den Akkord mehrerer Sprechverläufe. Die Vokahsten
des sehr leisen Eingangschors — größte Lautstärke: pianissimo — haben in
verschiedener Weise zu sprechen und zu singen, nämhch nach folgenden
Vorschriften: «geflüstert, klangvoller geflüstert, tonlos geflüstert, mit etwas
Ton geflüstert; klangvoll gesprochen, tonlos gesprochen, klangvoller
gesprochen»; und endlich einfach: «gesungen». Die Versammlung solcher
Stimmen bietet feinste Mischungen von wirklichem Gesang, Sprachklängen —
und Gezischel, denn die Geräusche der Sprache, die bezeichnenderweise als

<stimmlos> abgewerteten Konsonanten, kommen in diesem Misterioso
deutlicher als sonst zu Gehör. Was wiederum zum bösen Inhalt paßt, denn die
sprechende Musik dieses Chors geht aus sich heraus, um auf den, der geschlagen

am Boden hegt, einzureden — und nicht nur auf ihn —: «Schweige! So

oft schon. Immer wieder das Gleiche. Glaub der Wirklichkeit Immer wieder
hängst du deine Sehnsucht ans UnerfüUbare. »

Aus solcher Musik spricht nichts Gutes. Die so reden, haben keine Töne
mehr : Gesang ist zum Sprechen geschrumpft. Das signalisiert Verkümmerung
derer, die einst sangen. — Die Emanzipation des Individuums im bürgerlichen
Zeitalter äußerte sich in der Musik als Entfaltung individuellen Gesangs voll
sprechenden Ausdrucks, des Sprechgesangs. Wollte schon die vorlaufende
Generalbaßmonodie um 1600 der Musik individuellen Ausdruck abtrotzen,
so sollte erst recht und umfassender das Rezitativ den sprachlichen Inhalt,

564



ungefiltert von Musik, eher durch sie verdeutlicht, ankommen lassen. Musik
ward dem Sprechen nachgebildet, auf daß sie zu einer sprechenden würde.
Nun mochte der Sprechgesang Entfaltung der Musik hemmen, wo nicht gerade
eine besonders individuelle seiner bedurfte, weshalb man die reinere Musik,
da die Worte in erster Linie Vehikel für Melodien bildeten, säuberlich von
solcher Prosa trennte. Als dann Ausdruck nicht bloß durch musikalische

Affektdarstellung, sondern unmittelbarer, nämlich wirklich: zu Wort kommen
wollte, schwand der Unterschied von Rezitativ und Arie zugunsten des seit

Wagner übhchen ariosen Sprechgesangs. Dieser ermöghchte viele
Mischformen, so daß schheßlich in einem Werk wie Schönbergs <Erwartung) ebenso
rasch und unvermittelt wie das Verhalten der DarsteUerin mehr rezitativische
und mehr ariose DarsteUungsformen wechselten. Eine also beredt gewordene
Musik vermochte noch die subtilsten Regungen individueUen Ausdrucks
gleichsam seismographisch zu registrieren, um sie melodisch nachzuzeichnen.
Solcher Sprechgesang wurde von Wolf, Strauß, Schönberg, Berg und Webern
auch in Liedern angewandt, nachdem diese streng genommen ohnehin keine
mehr waren, sondern vertonte Lyrik, also Gesänge. Seit mit dem Zerfall des

Individuums auch das Singen dahinschwand, wirkte der Sprechgesang eigentlich

nicht mehr als in Musik verwandelte Sprache, eher als musikahsch
verfremdetes Sprechen, also grotesk — was vieheicht das verbreitete Unbehagen
an der Oper mit verursacht. In Bergs <Wozzeck> sind es denn auch die ebenso

komischen wie bösen Figuren des Hauptmanns und des Doktors, die Sprechgesang

vorführen. Wozzek spricht oder singt wirklich; wenn aber auch er in
Sprechgesang verfällt, wird's gleich explosiv. Von dem, was in ihm vorgeht
und sich gegen den herrschenden Druck stemmt, wird die Sprache
hochgetrieben wie in Webernschen Gesängen, so daß sie in ihre Bestandteile
zerfährt. Solcher Sprechgesang mag in der expressionistischen <Erwartung)
seinen Ursprung haben, da das herkömmliche rezitativische Arioso zu reichster

Entfaltung kam.
Als sprachliches Material bevorzugen Sprechen und Sprechgesang Prosa

oder nehmen selbst Verse und Reime als solche. In Prosa aber werden die
einfachsten Elemente der Sprache (Laute und Wörter als unmittelbarer
Ausdruck), wie auch die verwickeiteren und stärker kommunikativen (Frage,
Aufforderung, Mitteilung, SteUungnahme) mehr intern komponiert — durch

Herstellung grammatisch-syntaktischer Beziehungen — als im Lautmaterial
selbst. Dieses wurde auch in Kunstprosa nur allgemein gestaltet — etwa
rhythmisch oder melodisch in bestimmter Weise strukturiert. Insofern aber

Prosa selbst bei artifizieller Formung in der Art der übUchen Sprache bleibt,
der Prosa des Alltags, eignet ihr stets etwas von direkter Rede : sie spricht an,
wendet sich sozusagen persönhch an einen. Auch dem Sprechen in Musik und
dem Sprechgesang bleibt dieser Charakter, wie immer verwischt, noch
erhalten. Sobald jedoch das Lautmaterial der Sprache oder ihr Rhythmus stärker

565



geformt werden, verhert sie das Gesprächsartige, Private und gerät zu einem

Allgemeinen, das viele nicht nur in gleicher Weise, sondern auch gemeinsam
zu sagen vermögen. Sprechen tritt dann auf im feierlichen oder unterhaltenden

Vortrag, dem man zuhört und von dem man sich bewegen läßt, ihn gar etwa
als Gedicht aneignet; als Ritual, an dem man mitsprechend teilnimmt; aber
auch als Lied, in das man einzustimmen vermag. In alledem entwickelt sich

Sprache in Richtung Musik.
Das Lied, nebst den davon abgeleiteten, entwickelteren Formen wie Ode,

Hymnus und selbst noch das Epos, organisierte Sprache in ahen Parametern :

rhythmisch, in den Farben, ja selbst in den Höhen. Musik wird das, indem das

solchermaßen Vorkomponierte durch musikahsche Kategorien genau
bestimmt wird, also die Höhen, Rhythmen und Akzente dem musikahschen

System solcher Werte eingepaßt werden. Demnach ist das Lied teils musika-
lisierte Sprache, teils sprachlich getönte Musik, und die Komponenten sind
versöhnt. Weder stört Deklamation die Musik noch der melodische Duktus
die Sprache. Freilich ist Sprache da so wenig unmittelbar wie die Musik.
Erstere wird durch poetische Gestaltung (und durch musikalischen Vortrag)
aus der privaten Sphäre des Sprechens herausgehoben zu einem wahrhaft
Bedeutenden. Letztere ist einfach gehalten, bleibt im Bereich des Üblichen, um
leicht gemerkt werden zu können — solche Melodie wih nachgesungen werden.

Materialiter handelt das Lied, keineswegs Äußerungsform eines Einzelnen,

sondern einer Gemeinschaft, von einem Allgemeinen, das eines jeden
Teilnahme erweckt, ja als eigener Ausdruck übernommen werden kann.
Darum vermag ins Lied eingestimmt zu werden und ist es zum Nachsingen.
So stellt sich im Lied Gesellschaft dar und es spiegelt wie immer partiell ihre
Verhältnisse. Bezeichnend für deren dissoziierten Zustand heute, daß Lieder
kaum noch gedeihen, allenfalls in Clans, mit KUschees als Ausdruck. Schon

bei Mahler ward das Lied zur archaischen Form, Zeichen einer verlorenen
Zeit. Indem er die alten Weisen zum Abschied nochmals beschwor, das

Preisgegebene als schon Fremdes präsentierte, wurde der Hörer trotz der
entstehenden Wehmut an einfühlender Identifikation gehindert, statt dessen zur
Betrachtung verhalten. Der also erzeugte Verfremdungseffekt im Brechtschen
Sinn bewirkt Konfrontation mit dem gesellschaftlichen Zustand, der in
Liedern sich spiegelt, läßt aufmerken auf das fortdauernde alte Lied — und die

utopischen Momente darin. Die Subjekte der Wunderhornlieder, jene
aufsässigen Soldaten und trotzigen Gesellen, denen übel mitgespielt wurde und
die sich doch nicht herunterkriegen Ueßen, sondern gerade im Widerstand den

Kopf oben hielten, möchten aktuelle Bedeutung haben — sind sie doch auch

Figuren einer neuen Zeit. Also lehrt die Sprache des Lieds, auch darin noch
eine allgemeine, im Medium des Fremden zu erkennen und zu durchschauen.
Zu solchem Zweck wurden Lieder etwa von Brecht verwendet und heute im
Theater oder im Kabarett. In der neuen Musik kommen sie spärlich vor, und

566



neue schon gar nicht, sieht man einmal von den älteren Komponisten Ives,
Bartók und Janäcek ab, denen wegen zurückgebhebener geseUschafthcher
Verhältnisse noch ein Potential von Liedern präsent war. Das AUgemeine,
das die Sprache des Lieds ansprechen wollte, ging inzwischen dahin oder
ward parzeUiert. In einem Zustand, da den Menschen das Singen verging, sind
Lieder gänzlich archaisch. Werden sie — wie in Weberns Volkshedvertonungen

— als das kennthch gemacht und trotzdem in neuer Weise gesungen, mag
das Utopische darin hervorleuchten, das erst noch zu retten wäre.

Im Lied ist — vielleicht die einzige Form, da dieses der Fall — das
Verhältnis Sprache-Musik ausgewogen. Wird Musik mehr entwickelt, büßt die

Sprache an Ausdruck ein, und die Verständlichkeit schwindet, welches Manko
der zunehmende musikalische Ausdruck kompensiert. So hatte die musikalische

Affektdarstellung barocker Arien die Stimme instrumentaüsiert,
wodurch der Text stark an Bedeutung verlor, zum Vehikel der Musik wurde.
Die langen Melismen, die aus ihnen hervorwucherten, lösten ihn ohnehin auf.
Der sprachlose Ausdruck der Musik, der sich so erschloß, hat freiUch kaum
bestimmtes Wesen, schon gar kein individuelles; ihm eignet allenfalls ein

spezifischer Ton. Der unbestimmte Ausdruck von Trauer oder Freude in
Musik, mag er noch so besonders getönt sein, wird zu einem individuellen
erst durchs Wort. Die Musik des 19. Jahrhunderts, die wegen der fortschreitenden

Emanzipation des Individuums dessen Ausdruck suchte, mußte auf
seine Darstellung durch Melismatisches als einer ungenügenden verzichten.
Insofern im Mehsma Sprechen gänzlich verkehrt wird, ja Sprache abdankt,
eignete es sich höchstens zur Darstellung sprachlosen Zustands : der
Bewußtlosigkeit. Erst jüngst kam das Melisma zu neuen Ehren, nachdem man Sprache

genauer sehen gelernt hatte. Man verwendete es zur melodischen
Verselbständigung wenig gewichtiger Elemente. Liegt auf Partikeln und Artikeln
schon kein Ton, so läßt sich dies musikalisch aufwiegen. So verfuhr Boulez
im dritten Satz des <Marteau sans Maître); ließ aus unwesenthchen Momenten
der Sprache — solchen, die fast bedeutungslos, zumindest ohne Ausdruck —
gleichsam Musik hervorkriechen.

Musik mit Sprache, die, abgesehen von Jubilus und Melisma — und selbst

noch da — immer auch eine Art verfremdeten Sprechens darstellt, vermag
dessen Formen insgesamt einzubeziehen, vom verkehrten Gesang des
Sprechens bis zum sprachlosen des Melisma. Zwischen den beiden Extremen finden
sich vielerlei Modi von sprachlich gearteter Musik wie von musikalischem
Sprechen. Die neue Musik, die jüngste zumal, hat wohl die meisten davon
einbezogen, wobei sie die Extreme besonders bedachte. Nun wurden nicht
nur besondere Formen des Sprechens oder Singens in einzelnen Werken
auskomponiert, sondern auch mehrere Modi quasi seriell aufeinander bezogen
und wie die Werte einer Reihe gleichermaßen zu Momenten einer Komposition

gemacht. Zuerst geschah dies wohl in Bergs <Wozzek>, und zwar in der

567



Wirtshausszene des 2. Akts. Dieser Knotenpunkt des Werks, nämlich eine

großartige Collage heruntergekommener und ordinärer musikalischer
Materialien, ist als absolute Musik zugleich ein Scherzo, 4. Satz der Sinfonie des

2. Akts. Das Formschema des Stücks: ABC (A') DA BD AC (A'). Wozzek
hört man in den verwandten A- und C-Teilen zu deren Walzer- und Ländlermusik.

Zuerst, als er dem vereinigenden Tanz des Tambourmajors mit der
Marie zusehen muß, spricht er gänzhch unverfremdet. Für das, was aus ihm
herausbricht, hat absolute Musik keinen Ausdruck. Im Gespräch mit Andres
— darüber, welche Stunde es geschlagen hat — wird ein natürhcher, dem

Sprechen sehr naher Sprechgesang angewandt. Als Wozzek dann erneut das

Treiben der beiden mitansehen muß und außer sich gerät, wird das
Recitativo zu ekstatischem Gesang hochgesteigert. Der erste Kontrastteil des

Scherzos, da die betrunkenen Handwerksburschen auftreten, bietet grotesken
Gesang. Bei ihrem zweiten Auftritt im Trio III, einem Melodram, da der eine
Handwerksbursche eine Predigt parodiert, wird exaltiert gesprochen. Im
2. Trio, dem Zentrum des Satzes, erscheint Einheit von Musik und Sprache,
nämlich das Lied des Andres und das depravierte <Ein Jäger aus Kurpfalz > —
Chorgesang als Gejohle. Nun fehlt in dieser Komposition vieler Arten von
Sprechen und Singen einzig die reinere Musik melismatischen Gesangs. Sie

wird zu Beginn der nächsten Szene nachgeholt im Chor der schlafenden
Soldaten, gleichsam einem vertikalen Melisma. Das ist musique pure und
ebenso bewußtloses Sprechen, da Sprache abgedankt hat.

Einkomposition von Sprache in Musik

Nun bleibt das Sprechen, das durch Vermittlung mit dem Singen der Musik
eingefügt wurde, dieser fremd, ist doch auch der Gesang als vertonte Sprache
unreine Musik; nicht nur deshalb, weil solche Musik etwas sagt, denn auch
die reineren Klänge der Instrumentalmusik sind vielfach semantisch besetzt.
Aber Sprache hat nicht nur Töne, die ohnehin nicht leicht zu halten sind, in
ihr wuselt noch vielerlei anderes herum: explosive, zischende, reibende,
rollende Laute, dann solche, nochmals miteinander und mit Tönen vermischt.
Diese materiale Struktur der Sprache sträubt sich gegen Vertonung. Ihre
Verwandlung in Musik tut ihr denn auch Gewalt an: im Gesang sind Konsonanten

an den Rand gedrängt, was Verständlichkeit nicht gerade fördert. Die
also malträtierte Sprache, immerhin Musik, läßt sich mit Gleichartigem leicht
verbinden, so daß im Chor nicht nur im Kontrapunkt, der ja meist Ähnliches

zusammenfügt, sondern auch bei wirklich polyphoner Führung der Stimmen

homogene Musik resultiert. Mit der monochromen Instrumentalmusik
verschmilzt die in den Farben changierende Stimme nicht so leicht, weshalb in der
üblichen Art der Kombination: Melodie mit Begleitung, jeder Part auf seine

568



Weise Musik machte, beide Komponenten allerdings parallel Uefen. Erst als

Mahler die instrumentalen Verläufe selber polychrom ausführte, indem er
beinahe jedes Moment neu instrumentierte, ließ sich die Singstimme als eine

gleichartige der Musik einpassen. Wenn etwa in einer Oberstimmenmelodie
Geigen durch Triller R-Charakter geben, die Flöten durch kurze, mit
Vorschlägen versehene Töne stimmhafte Konsonanten zufügen, wenn in den

Mittelstimmen parallele Terzen der Oboen von Pizzicati, wie Vokale von
Plosivlauten, zu Silben geschlossen werden, wenn in der Baßstimme Pizzicati
die geräuschhaft wirkenden Triller von Streichern gleich offenen Silben
einleiten, dann mag in solcher Musik der heimgeholte Gesang wie eine
Instrumentalstimme erscheinen (Mahler, <Lied von der Erde), I, 7—10, «Wenn der
Kummer naht. »).

In solcher Komposition von Gesang und Instrumentalmusik ward die
materiale Struktur der Sprache beachtet. Ist sie durchschaut, läßt sich unter
Berücksichtigung der Elemente, ja in sie eingreifend gestalten. Die Musik
nach dem Zweiten Weltkrieg, die ähnlich wie die nach dem Ersten und seinem

Weltuntergang von vorn anzufangen gedachte, intendierte konsequenterweise
Komposition der Elemente, gleichwie man auf den Trümmerfeldern auch
bloß noch Bausteine vor sich zu haben schien. Hermetisch gegen das Überkommene

und sein altes Material nahm man solches gewissermaßen an sich und
bestimmte es physikaUsch. Ließen sich also die Klänge der Musik durch Höhe,
Farbe, Dauer und Lautstärke definieren, konnten entsprechend auch die

Phoneme, aus denen Sprache besteht, bestimmt werden. Vokale, Laute wie m,
n, ng, 1, und Nasale sind Töne bestimmter Farbe, Zischlaute und Plosivlaute
reine Geräusche, stimmhafte Konsonanten Farbgeräusche. Also erschienen

Sprachklänge und musikalische Materialien im gleichen Kontinuum, was
offenbar kompositorischen Übergang von Sprache und Musik ermöglichte.
Für eine Musik, in die Sprachlaute bruchlos eingehen sollten, war allerdings
das Reservoir der herkömmhchen Instrumentalklänge nicht differenziert genug,
so daß man dafür die Materialien synthetisch gewinnen mußte. Solcher
elektronischen Musik waren dann teils manipulierte, teils unveränderte Aufnahmen
stimmlicher Klänge einzuarbeiten. So entstand Stockhausens < Gesang der

Jünglinge). Das sprachliche Material ist der <Gesang der Jünglinge im Feuerofen),

ein apokryph biblischer Text, der aus einer Kette gleichartiger
Lobpreisungen besteht. Da der Inhalt sich kaum verändert, überhaupt eins bleibt,
brauchte die Komposition auf ihn weiter keine Rücksicht zu nehmen, wenn
sie nur seinen preisenden Charakter — und die extreme Situation — verdeutlichte.

In solcher rein musikalischen Komposition wird der Text zuweilen
förmlich von der Musik aufgesogen; oft erscheint er verwischt oder
zerrissen; und an einigen Stellen redet er direkt. Nichtsdestoweniger wurde auch
die semantische Seite bedacht. In einer der eindrucksvollsten Stellen des

Werks: «Preist den Herrn, Sonne und Mond» ist kosmische Öde und Kata-

569



Strophengefahr durch die neuen musikahschen Mittel ebenso eingefangen wie
dereinst die «Luft von anderen Planeten» durch die immateriellen, vom
tonalen Zentrum befreiten Figuren im 4. Satz von Schönbergs 2.

Streichquartett.

Das Komponieren kam hier nahe ans phonetische Material des Gesangs
heran. Indes wurde herkömmlich noch insofern verfahren, als der sprachüche
Zusammenhang trotz seiner elementaren Verwendung und trotz aller Dekom-
position unangetastet bheb — auch hier noch vertont wurde. Direktere
Komposition hätte an den Elementen der Sprache selbst anzusetzen. FreiUch

implizierte dies ihre Auflösung in die Bestandteile zwecks musikaUscher
Komposition. In einem eigenen Stück, <Dt 3i6> für ein variables Ensemble von
12 Vokalgruppen, das 1956—1958, bald nach Stockhausens <Gesang der

Jünglinge) entstand, wird wie in jenem Werk von einem bibhschen Text

ausgegangen, der Stelle 5. Mose (Deuteronomium), Kapitel 31, Vers 6.

Entsprechend seinem verkündigenden Charakter — Sprache, die nicht bei sich

bleiben, sondern weiter will — wurden Übersetzungen in die Sprachen

herangezogen, wohinein die bibhschen Inhalte weitergelaufen waren. Material
des Stücks sind also die Phoneme des hebräischen Urtexts, seiner Übersetzungen

ins Griechische und ins Lateinische, außerdem Übersetzungen in
ausgewählte germanische, romanische und slawische Sprachen: englisch, deutsch,
französisch, italienisch, russisch. Die Phoneme wurden teils ihrem sprachlichen

Zusammenhang entsprechend komponiert, teils aber auch musikalisch

verselbständigt, teils halb sprachlich, halb musikahsch zusammengefügt. In
solcher Komposition vermag Musik zu Sprache zusammenzuschießen, aber
auch Sprache sich in Musik aufzulösen. Einer der möghchen Anfänge des

zyklisch komponierten Stücks enthält, leicht übereinander geschichtet, zunächst

frikative, dann plosive Konsonanten, endlich Vokale. Hört man sich ein,
bilden sich sprachliche Übergänge: s mag sich mit ai verbinden zu <sei>, e mit t
zum französischen <êtes>, und b und i zum englischen <be>. Der anschließende

Takt bringt eine Folge von Kombinationen verwandter Silben, in denen die

Plosivlaute k und t mit Vokalen hiert werden: ga und kwa, tro und trà, kij
und ku, ost und ait. Das enthält <getrost), das französische (tranquille), das

englische <quiet). Beide Takte ergeben somit die Sätze: Sei getrost, êtes

tranquilles, be quiet — und anderes. Musik wird Sprache, beginnt womöglich zu
sprechen (Schnebel, Dt 3ie, H T, 1—3).

Hier wurden die Elemente der Sprache zu Musik komponiert, Sprache
statt vertont gleich selbst in Musik verwandelt. Immerhin spendete ein Text
noch die Materiahen. Sollte Sprache jedoch gänzlich zur Musik werden, hätte
der Komponist die sprachlichen Zusammenhänge selber herzustellen durch
Zusammensetzung von Lauten wie sonst von Tönen. So heferte Mauricio
Kagel die Texte seines <Anagrama>, gewann sie, indem er aus einem
ausgewählten Material, den Buchstaben eines lateinischen Anagramms des Mittel-

570



3 Bengos

2 Congas

Kleine-Trommel

Trommel

Trommel 3
Riilw-Troni mei

NI33
> 7v*=

j*-
±± &? El

,"—jf

* * JJJJ

VP"-^
^=#

3 Toni-Tom

Celesta

Hark I

Harte

Klav.cr 1

Klavier II

2/-acc

8

Becken 3
Crotales

3 Temple Blocks

M

EIN RITTER SITZT I

Soprano Solo |[ 1 MX

Alto Solo fl-4 £_ L)
^ T« ^'""¦"-''tc

ER SUMMT IN SEINEM EISEN

kliudicn
I ' „r>

W .Ì7.';
GRÜNEN j/i*/
*-h?E^

J-100

t-+-+

TTT

^£Zn
Tenore Solo

Ba-» s„i„ { r 'f y» 1 I r*JTV'-^—h

(iLJLTJJ

EN _ TRE NOUS

Soprano div

Alto divisi

r lidie TonllgcvrTïfldcrueigcn

r '# t
behn *^

»'lUt

^
-M~

-t—
MUT

Tenore Divisi

Basso i;i.;:
^h

'» /L£â^
1ST

MVBlPP. Fun

NIÊ_RE f

ĜESTIRN

Ì—V-

"4.

Vi:

Aus: Mauricio Kagel, Anagrama für 4 Gesangssoli, Sprechchor und Kammerensemble (ipj7JtS).
(Mit Genehmigung der Universal-Edition, Wien.)

571



alters, vielerlei Sätze in vier verschiedenen Sprachen ableitete, die freilich oft
nicht sehr sinnvoll gerieten. Das Anagramm lautet: in girum imus nocte et
consummimur igni. Einige der aus diesem Material komponierten deutschen

Sätze, sogar recht kunstvolle : « Hungrige Neger essen Kunst. Ein Ritter sitzt
im Grünen, er summt in seinem Eisen. Reimes Regung ringt um Ruhe. »

Derartige Sätze werden in Kagels Stück — für 4 Gesangssoli, Sprechchor und
Kammerensemble (1957/58) — in verschiedensten Weisen gesprochen. So

bilden Sprechverläufe an Statt von Melodien die Musik ; übrigens neben
wirklichen Melodien der Instrumente und der Gesangssolisten. Der Inhalt des

Gesprochenen ist ob des ziemlich gleichbleibenden Unsinns wenig relevant;
umso mehr aber die Art des Vortrags, die Gestikulation der Sprache.

Wird Sprechen also zur Musik in der Musik und nun auch materialiter,
nicht bloß als Ableger des Gesangs, ihr einverleibt, mag es zudem räumlich,
als Kommunikation gestaltet werden. So hat György Ligeti in seinen <Aventures)

(1962/63) für 3 Sänger und 7 Instrumentalisten Formen gemeinsamen
Sprechens auskomponiert : die Akteure flüstern miteinander, reden erregt
aufeinander ein, führen quasi ein Biertischgespräch; eine wichtige Botschaft wird
verkündet; erregte Unterhaltung spitzt sich dramatisch zu; in dem, was einer

sagt, wird ein schreckliches Geschehnis reflektiert. Wie Kagel im <Anagrama>

komponierte auch Ligeti in diesem Musikstück die Sprache selber, allerdings
von musikalischen Gesichtspunkten aus, ohne die Laute in die Klangschemata
vorhandener Sprachen zu zwängen. Wenn die Akteure flüstern, sind bloß
Reibe- und Sprenglaute, von diesen allerdings viel verschiedene zu artikuheren.
Im Abschnitt <Conversation) ist das Lautreservoir des Phantasieidioms dann

umso reichhaltiger. Wird so Sprache als Musik, ja als musikalische konstruiert,

Lo stesso fcamPO (% J=35)ßi«- A»s*«ki<.li.«litere stefi pliHUch we.<-kse

l vi '3c »..«.li Verschrieb sCct. ci*-»*er »«»««<«. J>i;>
f„ConV«rJ«.tCon"J

e. ««.-i«'»--
Kt.h e.ntstete»Jc ß.es-eik neob fiv'S s-teC^er» bCt. stii*,«. ha-tteh.

~"W^B.te'W (tfJ (.mi ~-{fU)Cff() ——. ^cr"-<-&& äSTi "i•»'"»¦¦as _>_¦ S' "JT 'JffJfm
p.^..^ j rryfimx a \. r

y*M& fa.»^)
-S ^ Tm

'«s'f

,».1; w*A*offffi

¦*—t v y'.'i:m

f>m,iiS e-r*Jt-_

jWW.f jJÜ^S
¦-omi1 "»* ï'tH HtH.t^mmtn^t __ fag)^1 <g^-7^gfr*g "^

Zum puttikUri;

rwm yf lui
owme

jffff kc st e h

:¦" "7S»r- ~

*• l'A-

v4»jv György Ligeti, Aventures für j Sänger und 7 Instrumentalisten (iff2\f)). (Mit Genehmigung

von Henry Litolff's VerlagjC. F. Peters, Frankfurt.)

572



ist diese zumindest genauen Sinns entleert. Indem Musik gesprochen wird,
somit sprachlicher Nonsens, präsentiert sich Kommunikation als gestörte:
sie funktioniert nur als Mechanismus. Kommuniziert wird statt Inhalts bloßes

Geklingel, dieses aber so, als ob man sich etwas zu sagen hätte.
Entsteht so schon eine besondere Sprache, nämlich eine künstliche und rein

musikaUsche, könnte man diese wieder mit vorhandener anreichern, hat doch
auch die alte gewohnte Sprache ihre eigenen Töne, nicht nur musikahsch

— als Höhe oder Tiefe —, sondern auch aus sich selbst. Besitzt bereits das

Wort an sich spezifischen Klang, so erst recht durch seine Bedeutung. Sie

enthält oft mehr als den bloßen Sinn, zumal in der Aura, die alte Worte, auch
solche von weither, um sich haben. Selbst bilhge Wörter bringen Atmosphäre
mit, stehen freiUch meist nicht in gutem Geruch. Solche Luft um Wörter
herum, vielleicht in ihren feinsten Schwingungen sich äußernd, sicher aber

vernehmbar, gibt ihnen den besonderen Klang. Musikalische Gebilde mögen
sich dann durch Worte tönen lassen. Sprache strukturiert Musik durch das,

was in ihr selbst quasi musikahsch ist; bildet in Musik eine eigene Domäne.

John Cage hat in seinem < Solo for voice I>, ähnlich Sylvano Bussotti im letzten
Teil des <Torso>, Töne durch Sprache gefärbt — durch einzelne Wörter, aber
auch durch Zusammenhänge aus lyrischer Dichtung.

Wird also Sprache zu Musik wie Sprechen zu deren Stimme, vermöchte
solches insgesamt Melodie zu bilden. Fremde Idiome könnten exotische,
frühere, gar tote Sprachformen, alte Weisen spielen; Schimpfen böte aggressive
Musik, Klage ein Lento cantabile. Die derart vielfältigen Melodien der
Sprechverläufe zu einer Symphonie zu versammeln führte zu <Glossolalie), einer

keineswegs abgeschlossenen, sondern immer neu reahsierbaren Komposition
von mir.

Dadurch, daß Sprechweisen zu Musik gemacht, auch Worte um ihrer eigenen

Tönung willen isoliert werden, geht der Sprachsinn unter oder wird
gestört. In einer Musik mit Sprache heße sich das noch direkter vorführen.
Mauricio Kagels <Phonophonie> ist eine auskomponierte Sprachstörung:
Versprechen, Stottern, Artikulationsschwierigkeiten bilden musikalische Verläufe.
Als einkomponierte schlagen sie auch die Musik. Die Instrumentahsten haben
zuweilen in immer neuen Anläufen das gleiche zu spielen. Indem so Stottern
Prinzip der Komposition wird, erscheint diese selbst gestört. Aphasie
stigmatisiert Musik insgesamt.

Wo so gesungen und gesprochen wird, ist's trotz aller Poesie nicht geheuer.
Das liegt freilich nicht am Künstler, der es schuf; er rief die Geister nicht,
die er nimmer los wird. Sprechen als absurdes Theater, das sich in Sprache
abspielt, wird solches erst durch den herrschenden Unsinn, der sich in ihr
niederschlägt. Denn Sprache ist als Medium gesellschafthchen Verkehrs eben

davon gezeichnet. Wörter, Formen, ja ganze Sätze werden abgeschliffen,
vertauschbar, verheren an Wert; andere werden aufgeputzt, aufgeblasen, gar

573



VT 1-0

W »S?®** I-U E-K ^ ftr)

SKEM.
SDR. LE FEC

EflFREUEri
9«r_

THE Coup ASHE0 •WA.TEÌV

J^_ £=>

A K«kOUHA«.
OJÇA "AKSIlf -
Y«<SBT Q8./^ sSfeA «&.$*IArt ASli USA

S&g.
KlriflAM

6KDTI f0fC"£ rSkêrV^filfc. OltA

STKSftÄ^?
SKA Mkshast.VHfoaA m r^ç-^

ArTP

OK.

-ETTMt
WE Ve Ar~N er, éTEKT C2aUtE

Ä®

frX UB
gQ ASI Po O* ^

INTRICATE,

IttfEpfEGT, VAJÏIOT^
C&fyRJfeHT © l^fcû B/ HEHMAR. PREsç |mc, 375 ?*p.K Ave.$« t-tetf y«e?K ife.H./.

Aus:John Cage, Solofor Voice I, iffS. (Mit Genehmigung der C. F. Peters Corporation, New York.)

religiös verbrämt, wie wenn es sich um etwas zum Anbeten handelte, das,

statt verehrt, meist besser verwirklicht würde. Was hohl ist, aber läßt sich
kenntlich machen — am Klang. Hier könnte Musik einsetzen, gerade eine
solche, die sich nahe ans sprachliche Material herangearbeitet hat, die es

vermöchte, die Elemente der Sprache, ihre Semantik, Gestikulation und das

Kommunikative an ihr kompositorisch zu gestalten. Passender falscher Ton-

5 74



fall, adäquate heuchlerische Gestikulation, vermöchten zu verdeutlichen, was
an Sprache nicht stimmt. Hans G Helms' Stücke <Daidalos> und < Golem)
für 4 bzw. 9 Vokalsohsten sind solche (Kompositionen in Sprache) (Helms),
ähnUch, jedoch näher an Musik, Hans Ottes Werke <Modell) und <Alpha-
Omega II> und Passagen meiner (Glossolalie).

Musik, die selbst zum Hinweis wird — auf falsche oder gestörte Sprache
und was dahinter steckt —, zerstört allerdings die mühsam errungene Einheit
von Sprache und Musik, in die Sprache als Musik hineingeholt ward. Die Einheit

erweist sich als scheinhaft; und bleibt es, solange das, was Sprache und
Musik bestimmt, nicht versöhnt ist. Wollte einst Sprache aus Musik ausbrechen,

indem sie statt zu singen zu reden begann, so nun die Musik in der

Sprache als Musik. Was sie, wenngleich ohnmächtig, hinweisend sagt, aber
ist das alte Neue : « Hüte dich, sei wach und munter »

Mallarmé und die Neue Musik

HANS-JOST FREY

Das Thema « Mallarmé und die Neue Musik » ist von dem französischen
Komponisten Pierre Boulez gestellt worden, der im Werk des Dichters Stéphane
Mallarmé eine Bestätigung der Bemühungen zu finden glaubt, durch welche
die Avantgarde seit etwa 1950 der Musik neue Wege zu eröffnen sucht. Die
sichtbaren Entsprechungen zwischen der neuen Musik und dem Werk
Mallarmes betreffen vor allem die Form. Die überlieferte Auffassung der Musik
als eines linearen Ablaufs in der Zeit ist neuerdings durch sogenannte offene
Formen in Frage gestellt worden, das heißt durch Musik, deren Anfang und
Ende nicht eindeutig festgelegt ist, und die deshalb mehrere klanghche
Verwirklichungen einer einzigen Komposition ermöglicht. Solche Formen sind
auf Uterarischem Gebiet von Mallarmé wenn nicht ausgearbeitet, so doch
vorausgesehen worden, doch ist durch äußere Analogien eine innere Beziehung
noch in keiner Weise erwiesen. Ein Vergleich der formalen Ergebnisse muß
deshalb oberflächhch bleiben, solange die erfahrungsmäßigen und gedank-

575


	Sprache als Musik in der Musik

