
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 5

Artikel: Menschenbild und Staatsverfassung

Autor: Greifenhagen, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenbild und Staatsverfassung

MARTIN GREIFFENHAGEN

Die griechische Philosophie kennt zwei Bestimmungen des Menschen, die bis
heute immer wieder bedacht worden sind. Die eine besagt, der Mensch sei ein

vernünftiges, die andere, er sei ein geseUiges Wesen. Beide Definitionen
bestimmen den Menschen im Wege der Abgrenzung zum Tier: zoon logon
echon — ein Lebewesen, das Vernunft und ineins mit ihr Sprache hat; zoon
politikon — ein Wesen, das von Natur «pohtisch», das heißt in Gesellschaft
mit anderen verbunden ist. Nun ist leicht zu sehen, daß beide Bestimmungen
insofern dasselbe sagen, als Sprache selber Kommunikation bedeutet; und in
der Tat kann sich niemand eine Vernunft vorstellen, ohne ihren sozialen Sinn
und Ursprung mitzudenken, wie denn noch kein Mensch sprechen und denken

gelernt hat ohne die Hilfe menschlicher Sozietät: indem der Mensch ein
soziales Wesen ist, hat er Sprache und Vernunft. Aber der Satz gilt auch

umgekehrt : indem der Mensch ein vernunftbegabtes Wesen ist, ist er mit anderen
Menschen in sozialen Institutionen verbunden.

Freilich scheint mit dieser Erkenntnis wenig genug gewonnen zu sein.

Was nämlich heißt «pohtikos» konkret, angesichts der Fülle und Varietät der
sozialen Institutionen, die der Mensch im Laufe seiner Geschichte erfunden
und geschaffen hat? Bei Bienen und Ameisen, bei Dohlen und Heringen läßt
sich der materiale Gehalt von «pohtikos» leicht bestimmen. Die soziale

Schöpferkraft des Menschen scheint dagegen unbegrenzt und ist es wirkhch
in dem Maße, in dem Vernunft selber Reflexion und Offenheit bedeutet. Seine

Natur ist dem Menschen nicht ohne weiteres bekannt, sondern sie ist ihm
Rätsel, Frage und Problem.

Bei dem Versuch herauszufinden, was er sei und was ihm gut sei, bedient
sich der Mensch eines Bildes von sich. Er macht sich eine Vorstellung von
dem, was er ist und was er sein soll. Nun bestehen deuthche Beziehungen
zwischen dem Bild, das der Mensch von sich hat und der pohtischen Verfassung,

die er aufgrund dieses Menschenbildes theoretisch entwirft und praktisch

verwirklicht. Ich will diese Beziehungen an drei Beispielen verdeutlichen
und habe für diesen Zweck eine Reihe von pohtischen Denkern, Texten und
Positionen zusammengestellt, deren Auswahl nicht in historischer, sondern in
typologischer Absicht getroffen ist und allein in der Zuspitzung auf dieses

Thema Sinn gibt. «Staatsverfassung» erscheint dabei mit voUer Absicht
sowohl als Staatstheorie wie auch als Verfassungswirkhchkeit.

419



Macht

Um die Mitte des siebzehnten Jahrhunderts schreibt der engUsche
Staatsphilosoph Thomas Hobbes Sätze, die unsere vorbereitenden Überlegungen
aufnehmen. Im Eingang zu seiner Lehre vom Bürger sagt er: «Die meisten,
welche über den Staat geschrieben haben, setzen voraus daß der Mensch

von Natur ein zur GeseUschaft geeignetes Wesen sei, also das, was die Griechen
zoon pohtikon nennen (Nun mag) es auffaUen wenn ein Schriftsteller

gleich am Anfang seiner Darstellung den Satz aufsteht, daß der Mensch

keineswegs von Natur ein zur GeseUschaft geeignetes Wesen sei. Ich sage
daher deuthcher, daß allerdings der Mensch von Natur... ein Feind
fortdauernder Einsamkeit ist; wenn die Menschen einander von Natur
liebten, wäre es unerklärhch, weshalb nicht jeder einen jeden in gleicher Weise
liebte, da sie ja alle in gleicher Weise Menschen sind Die Absicht, weshalb
die Menschen sich gesellschaftlich verbinden, ergibt sich am besten aus dem,
was sie dann tun, wenn sie verbunden sind. Ist es des Handels wegen geschehen,

so sorgt ein jeder nicht für den Genossen, sondern für sein eigenes
Vermögen; ist es des Amtes wegen geschehen, so entsteht eine Art Amtsfreundschaft,

die aber mehr Eifersucht aufeinander als wahre Liebe enthält. Somit
wird jede Verbindung nur des Nutzens oder des Ruhmes wegen, das heißt
aus Liebe zu Slc^ selbst und nicht zu den Genossen eingegangen.. Zwar
können die Annehmlichkeiten dieses Lebens durch gegenseitige Unterstützung
vermehrt werden; allein dies kann viel besser durch die Herrschaft über
andere als durch die Verbindung mit ihnen erreicht werden; daher treibt
unzweifelhaft jedes Menschen Natur, soweit die Furcht ihn nicht hindert, zur
Herrschaft und nicht zur Gesellschaft. Deshalb muß man erkennen, daß der

Ursprung aller großen und dauernden Verbindungen der Menschen nicht in
gegenseitigem WohlwoUen, sondern in gegenseitiger Furcht bestanden hat1.»

Diese Sätze von Hobbes bezeichnen die klassische Lehre von der
«ungeselligen GeseUigkeit» des Menschen und dem aus ihr folgenden Krieg aller

gegen alle. Dem «poUtikon» wird somit ein negativer Sinn gegeben: zwar
brauchen die Menschen einander, aber so wie der Egoist seine Mitmenschen
mißbraucht, um seine Selbstsucht in ihnen durchzusetzen. Deshalb beruhen
alle menschhchen Sozialformen ausnahmslos auf Herrschaft, und gegenseitige
Furcht ist die elementare soziale Antriebskraft.

Der Grund für dieses düstere Verständnis der Sozialnatur des Menschen

hegt in der skeptischen Auslegung seiner Vernunftnatur. Zwat leugnet Hobbes
des Menschen Rationalität ebensowenig wie seine Soziahtät. Aber er weist
ihr, wie der Soziaütät, eine sekundäre Rolle zu. Der Mensch hat Vernunft,
ist aber nicht durch sie, sondern durch Triebe bestimmt. Die wichtigste
Quelle der Vernunft ist die Furcht, und zwar die Furcht vor dem Tode durch
die Hand anderer Menschen. Diese Furcht hat als einziger Trieb von sich her

420



eine Nähe zur Vernunft, insofern sie, als ängsthche Vor-sicht, das Denken
gleichsam erzwingt: Der Frieden unseres Gemütes, sagt Hobbes, beruht auf
der Macht, die ich über andere Menschen besitze, weil in meiner Herrschaft
über andere die entscheidende Voraussetzung meiner Lebenssicherung Uegt.
Hobbes übersetzt somit politikos mit herrschaftlich und schUeßt in seiner
Staatstheorie folgerichtig Frieden mit Herrschaft zusammen2. Er läßt bürgerUche
Gesellschaft und Staat bekanntlich aus einem Vertrag entstehen, den jeder mit
jedem und zugunsten des Souveräns schUeßt, dem in diesem Vertrag alle
Gewalt übertragen wird. Die Furcht voreinander verwandelt sich so in die

vorsichtige Beachtung staatlicher Gesetze. Der Fürst garantiert kraft seiner
absoluten Herrschaft jedem Bürger Leben und Eigentum und macht auf diese

Weise aus dem wölfischen Menschen einen bürgerUchen Nachbarn. Die
unbeschränkte Macht des Fürsten und die Furcht der Bürger vor dieser Macht
korrespondieren und führen gemeinsam zum Ziel dieser staatUchen
Versuchsanordnung : dem Frieden.

Die historische Erfahrung, die der Hobbesschen Staatslehre zugrunde hegt,
ist die Wirkhchkeit der rehgiösen Bürgerkriege, in deren Folge Hobbes selber
das Emigrantenschicksal erhtt. Die konfessionellen Spaltungen hatten Europa
jene gemeinsame rehgiöse Grundlage entzogen, die das Christentum bisher,
aUen DuaUsmen zum Trotz, als Staats- und KulturreUgion garantierte. Die
poUtische Konfessionalisierung hatte den Begriff des Staates selber radikal in
Frage gesteUt und verlangte nach einer neuen staathchen Fundierung. Der
Absolutismus schuf diese neue Grundlage, indem er mit der Trennung von
Staat und Gesellschaft eine Unterscheidung traf, die dem Staat einen Raum
absoluter Entscheidungsbefugnis und gleichzeitig dem Bürger ein relatives,
im Laufe der Zeit steigendes Maß an Freiheit sicherte. Dieses Maß scheint bei
Hobbes auf ein Minimum beschränkt. Die AUmacht des Leviathan droht das

Individuum zu verschUngen, so daß Carl Schmitt und andere versuchen konnten,

Hobbes als theoretischen Begründer des totalen Staates zu beanspruchen3.
Gleichwohl war Schmitt selber scharfsinnig genug, einen feinen Riß zu
bemerken, der den totalen Einklang von Staat und Person, von staathcher und

gesellschaftlicher Sphäre verhindert. Hobbes kennt nämUch Unterscheidungen,
die der totale Staat verabscheuen und verbieten muß, zum Beispiel die
zwischen gedachten Gedanken und geäußerten Gedanken, zwischen einem öffentUchen

Gottesdienst und einem privaten. Das Verhältnis des Bürgers zum Staate

von Hobbes ist ein Vertragsverhältnis, keines der «totalen Inpflichtnahme4».
Hobbes ist der Theoretiker des autoritären Staates in seiner absolutistischen

Gestalt. Der Bürger begegnet dem Staat wesenthch in der Rechtssphäre,
die der Staat um des inneren Friedens willen garantiert. Für diesen Frieden,
den der Staat auch nach außen gewährleistet, anerkennt der Bürger die staatUche

Souveränität, die jedoch da aufhört, wo der Vertragsinhalt, das heißt

vor allem: die Garantie von Leben und Eigentum verletzt wird, wie im Fall

421



der Todesstrafe oder des befohlenen Soldatentodes. Hobbes ist konsequent

genug, in beiden Fällen dem Betroffenen einen Rückfall in vorstaatüche
Reaktionsweisen nicht zu verargen : der zum Tode Verurteilte darf sich gegen seine

Hinrichtung wehren, der Soldat darf feige sein.

Mit der Unterscheidung von Staat und Gesellschaft hatte der absolute Staat

den Boden für eine Gegnerschaft bereitet, der er selber in der Französischen
Revolution unterliegen soUte. Die Theorie der Volkssouveränität richtet sich
kritisch gegen die Vorstellung einer unpolitischen Gesellschaft, die Sicherheit
und Frieden einer Macht verdankt, welche sich nicht moralisch ausweist. Die
bürgerhche Gesellschaft will künftig an den politischen Entscheidungen
beteiligt sein. Als Schöpfer der modernen Lehre der Volkssouveränität gilt
Rousseau. Er bezeichnet eine interessante Gegenposition zu Hobbes, die wir
uns an einigen Punkten ansehen wollen. Wir kommen damit, rund hundert
Jahre nach Hobbes, zu der zweiten Kombination von Menschenbild und
Staatsverfassung.

Tugend

Im Gegensatz zu Hobbes hält Rousseau den Menschen für «gut», das heißt
in einem ursprüngUchen Sinne für unschuldig. Wennschon nicht durch seine

Vernunft, sondern, wie bei Hobbes, von Leidenschaften bestimmt, kann der
Mensch im gesellschaftlichen Stande eine positive Beziehung zu seinesgleichen
und zur Gemeinschaft entwickeln. Mit Blick auf Hobbes sagt Rousseau wörtlich:

die Menschen «sind von Natur aus keineswegs Feinde. Der Krieg wird
aus dem Verhältnis der Dinge und nicht aus dem der Menschen begründet,
und da der Zustand des Krieges nicht aus einfachen persönlichen Beziehungen,
sondern nur aus sachhchen Beziehungen entstehen kann, so ist weder ein

Privatkrieg noch ein Krieg Mensch gegen Mensch möghch5». Nicht
Mißtrauen und naturhafte Konkurrenz bestimmen die soziale Axiomatik des

Rousseauschen Weltbildes, sondern, wie es das dritte Schlagwort der Französischen

Revolution formulieren wird: Brüderlichkeit. Rousseaus Gesellschaftsvertrag

fehlt deshalb der bei Hobbes eingearbeitete Herrschaftsvertrag. An
die Stelle von Herrschaft tritt die sitthche Kooperation ; oder mit den Worten
Rousseaus: durch den Akt der Vergesellschaftung entsteht «ein sittUcher und
gemeinschaftlicher Körper, der sich aus soviel Mitgliedern zusammensetzt,
wie die Versammlung Stimmen hat, und der durch eben diesen Akt seine

Einheit, sein gemeinschaftliches Ich, sein Leben und seinen Willen empfängt6 ».

Das Volk selbst herrscht also nach Maßgabe eines Willens, der durch die

Verbindung aller in Freiheit zustande kommt: der volonté générale. Dieser
Wille formiert und formuliert die Einheit aller Bürger und zugleich die
Sittlichkeit ihres politischen Wollens, das seine Quelle nicht im privaten Interesse
des einzelnen, sondern im Einsatz aller für das Gemeinwohl hat. Die Tugend
dieses Einstehens für die Gemeinschaft bedeutet Rousseau die wichtigste An-

422



triebskraft des politischen Lebens und nimmt bei ihm die Stelle ein, die bei
Hobbes die Furcht inne hatte. Statt der Herrschaft von Menschen über
Menschen, für die Rousseau in der Natur des Menschen keinen Anhaltspunkt
sieht, wiU er die Gemeinschaft von Bürgern, die sich aus Freiheit um das

Wohl des Staates kümmern. Die Stabilität des Staates hängt deshalb einzig
an der sich stets erneuernden Zustimmung und Aktivität seiner Bürger.
Rousseau vergleicht den Staat nicht von ungefähr mit der Familiengemeinschaft,

die auf ein solches gegenseitiges tätiges Einstehen der Familienmitglieder

angewiesen ist, ohne daß herrschaftliche Machtmittel diese Einheit zu
erzwingen vermöchten. Hatte Hobbes «pohtikos» mit herrschaftlich übersetzt,
so meint Rousseau hundert Jahre später und unter veränderten historischen

Bedingungen mit pohtisch gemeinschaftlich.
Die Staatslehre von Rousseau ist nicht aus revolutionärem Antrieb

entstanden. Und doch enthält sie wichtige Stücke eines politischen Programms,
das ein halbes Jahrhundert später praktisch erprobt werden soUte. Robespierre
hat zum ersten Mal versucht, der totalen Demokratie pohtische Gestalt zu
geben, und mit diesem Experiment den Beweis dafür geliefert, daß die totale
Demokratie stets in totahtäre Herrschaft umschlagen muß.

Selber von hoher persönlicher Integrität, wie Lenin von großer Anspruchslosigkeit,

ganz der Aufgabe einer moralischen PoUtik verschworen, arbeitete

Robespierre daran, einen Staat zu errichten, dessen Maxime er selber in einem
Satz formuUerte: «Das, was unmoraUsch ist, ist auch unpolitisch7». Hatte
Hobbes gemeint, Politik müsse als äußeres Zwangsmittel die Bosheit der
Menschen im Zaume halten, glaubt Robespierre an die selbstlose Aktivität
freier Bürger im Dienste des Gemeinwohls. Hatte Hobbes als pohtische Triebkraft

die Macht und als ersten staathchen Grundsatz die Furcht vor den
Gesetzen angesehen, so ruft Robespierre 1794 vor dem Nationalkonvent
emphatisch aus: «Was ist nun der erste Grundsatz der Demokratie oder
Volksherrschaft, das heißt, welche wesentliche Triebkraft bringt sie in Gang und
bewegt sie? Es ist die Tugend8! » Seine Rede aber trägt einen bezeichnenden
Titel. Sie lautet: Über die Tugend und den Terror. Robespierre rechtfertigt
den Terror als Anwendung von Gewalt im Dienste der Tugend, das heißt als

Erziehungsmaßnahme des Staates im Interesse des Gemeinwohls. Als
totalitärer Pohtiker kennt er den Inhalt des Gemeinwohls und traut sich zu,
genauestens anzugeben, was dem Ganzen gut und was für den Einzelnen im
Dienst an diesem Ganzen zu tun notwendig ist.

Die Tugend des Staatsbürgers erscheint in der Praxis als seine

Übereinstimmung mit dem Repräsentanten der volonté générale, das heißt als

unbedingter Gehorsam. Auf die Frage, wer die volonté générale am besten
darstelle und exekutiere, hatte Rousseau schon geantwortet, vermutlich eigne
sich am besten «eine überragende Persönlichkeit», die zugleich so tugendhaft
sei, daß sie ihre Einsicht in den Dienst der Gerechtigkeit und des Volkes

423



steUe. Robespierre nannte man « den Unbestechlichen », und das war er, insofern

er mit seiner terroristischen PoUtik keine Privatinteressen verfolgte,
sondern einzig seiner poUtischen Tugend diente. In jener Rede stehen Sätze,
die man heute um vieles besser versteht als damals, so zum Beispiel diese : der
Terror «ist eine Offenbarung der Tugend. Der Terror ist nicht ein besonderes

Prinzip der Demokratie, sondern ergibt sich aus ihren Grundsätzen9». «Wir
woUen eine Ordnung der Dinge, die keine niedrigen... Triebe kennt, die
alle guten Leidenschaften zum Gesetz erhebt... Wir wollen in unserem
Lande Selbstsucht durch Sittüchkeit ersetzen10.» Diese tugendhaften Grundsätze

führten Robespierre mit Notwendigkeit zur GuiUotine. Je ernsthafter
er sein moraUsches Verfassungsprojekt verfolgte, desto häufiger mußte er zu
diesem Skalpell greifen, das alle krankhaften Teile aus demVolkskörper
heraustrennen soUte. In der totaUtären Demokratie wiegt das kleinste Vergehen
prinzipiell so schwer wie das größte, da sich beide gegen die Gemeinschaft
wenden und eine Gesinnung des Egoismus verraten. Es hängt nur von den
Umständen ab, welches Verbrechen gerade mit dem Tode bestraft wird. Die
in der totaUtären Phase der Französischen Revolution herrschende
Rechtsunsicherheit war nur die Konsequenz ihres famiüären Staatsbildes. Auch die
im Wohlfahrtsausschuß Robespierre sich findende Praxis der «Kritik und
Selbstkritik » gehört in das System einer pohtischen Justiz, die an der Gesinnung
der Bürger in dem Maße interessiert sein muß, in dem der Staat als eine
Gemeinschaft brüderüch verbundener Menschen begriffen wird.

Der bis heute wirksamste Nachfolger solcher totaler Pohtik ist der
Kommunismus. Im jüngsten Parteiprogramm der KPdSU von 1961 stehen Sätze, die
ebenso von Robespierre stammen könnten. Es heißt dort: «Die Kommunisten
stellen den verderbten, egoistischen Ansichten und Sitten der alten Welt die
kommunistische Moral entgegen. Die einfachen Normen der Sittlichkeit...
werden im Kommunismus zu unumstößUchen Lebensregeln für die Beziehungen

zwischen den einzelnen Menschen wie auch für die Beziehungen zwischen
den Völkern. Zur kommunistischen Moral gehören die allgemein menschUchen
moralischen Normen... Ehrlichkeit und WahrheitsUebe, sittUche Sauberkeit,
SchUchtheit und Bescheidenheit im geseUschafthchen wie im persönhchen
Leben Während des Überganges zum Kommunismus ergeben sich immer
mehr Möglichkeiten, einen neuen Menschen zu erziehen, der geistigen Reichtum,

moralische Sauberkeit und körperhche VoUkommenheit harmonisch in
sich vereint11.»

Ein solches Programm wäre Hobbes absurd erschienen. Ihm galt die
Selbstsucht für ein Axiom, das man nicht ändern kann, dem man um des

Friedens willen aber Rechnung tragen muß. Während die totahtäre Demokratie

zum blutigen Despotismus der Vernunft führte, die nicht von ungefähr
als Göttin sollte verehrt werden können, gelangte die Theorie von Hobbes zu
einer autoritären Friedensordnung, die dem einzelnen Leben und Eigentum

424



garantiert und ihm ausdrückUch weder ein moralisches noch ein ideologisches
Engagement für den Staat abverlangt. Das Interesse von Hobbes hegt ganz
bei dem Individuum und seinen Friedens- und Glückschancen. Der staatliche

Zwang dient nicht dem Staate, sondern den Bürgern. In der totalitären Demokratie

Uegen die Verhältnisse genau umgekehrt: der Staat wird als Gemeinschaft

selber zum höchsten Wert, und aUe Tugenden des Menschen beziehen
sich auf diese neue Gottheit. Darum entfällt die Grenze zwischen privaten und
öffentlichen Tugenden wie der Unterschied von Privatleben und öffentlichem
Leben. In dem Maße, in dem der Staat als paradigmatische Gemeinschaft
verstanden wird und die totale Identifikation fordert, zerstört er notwendig alle

Formen der privaten Existenz.
Hobbes war weit entfernt davon, den Staat als eine große Famihe verstehen

zu wollen. Und da er keine dynamische, revolutionäre Staatsverfassung
entworfen hat, kannte er weder den moralischen und sozialen Fortschritt noch

poUtische Erziehung als das Mittel dazu. Dagegen hätte ein Plakat, wie es

Kolakowski in der Zeit des Stalinismus sah, auch im jakobinischen Frankreich

hängen können: «Die Tuberkulose verhindert den Fortschritt12!» Hobbes
bekannte sich offen für eine statische Auffassung staatlicher Verfassung, wenn
er schrieb: «Ich hoffe, daß Sie es... vorziehen werden, unter den
gegenwärtigen Staatszuständen, auch wenn Sie nicht die besten sind, Ihr Leben zu

genießen, als Krieg zu beginnen, damit, nachdem Sie selbst getötet worden
oder das Alter Sie verzehrt hat, andere in einem späteren Jahrhundert eine

verbesserte Verfassung besitzen13. »

Mit dem pessimistisch-statischen Menschenbild der autoritären Staatslehre von
Hobbes und dem optimistisch-utopischen Menschenbild der totahtären Demokratie

haben wir zwei wichtige Versuchsanordnungen staathcher Verfassung
skizziert: das totaldemokratische Identitätsdogma, nach dem Herrscher und
Beherrschter zusammenfallen und mithin Herrschaft von Menschen über
Menschen aufhört — und das autoritäre Dissoziationsschema der Trennung von
Herrschern und Beherrschten: der Herrscher ist immer nur Befehlender, die

anderen immer Gehorchende. Rousseau war der Meinung, nur diese beiden

politischen Systeme seien begründbar.

Recht

Die dritte Verbindung von Menschenbild und Staatsverfassung, der wir uns

nun zuwenden, war nicht dieser Meinung und versucht bis heute, die Spannung

zwischen der Autonomie der Bürger und der Notwendigkeit poUtischer
Herrschaft auszuhalten. Die liberale Demokratie oder die rechtsstaatUche

Repräsentativverfassung bietet einer knappen Darstellung große Schwierigkeiten.
Das gilt auch für das ihr zugrunde hegende Menschenbild. Wir wollen trotzdem

versuchen, uns diese Verfassungsform in den wichtigsten Strukturen zu

4*5



vergegenwärtigen. Ich beginne mit Sätzen, welche die Theorie des liberalen
Rechtsstaates in Deutschland wesenthch mitbegründeten und etwa ein
Jahrzehnt vor der Rede Robespierre konzipiert wurden. Sie stammen aus Kants
Schrift «Zum ewigen Frieden» und lauten: «Nun ist die repubükanische
Verfassung die einzige, welche dem Recht der Menschen voUkommen angemessen,
aber auch die schwerste zu stiften, vielmehr noch zu erhalten ist, dermaßen,
daß viele behaupten, es müsse ein Staat von Engeln sein, weil Menschen mit
ihren selbstsüchtigen Neigungen einer Verfassung von so subUmer Form nicht
fähig wären. Aber nun kommt die Natur gerade durch jene selbstsüchtigen
Neigungen zu Hilfe, so daß es nur auf eine gute Organisation des Staates

ankommt (die allerdings im Vermögen der Menschen ist), jener ihre Kräfte so

gegeneinander zu richten, daß eine die anderen in ihrer zerstörenden Wirkung
aufhält oder diese aufhebt : so daß der Erfolg so ausfällt, als wenn beide

gar nicht da wären, und so der Mensch, wenngleich nicht ein moralisch-guter Mensch,
dennoch ein guter Bürger zu sein gezwungen wird. Das Problem der Staatserrichtung
ist, so hart es auch klingt, selbst für ein Volk von Teufeln (wenn sie nur
Verstand haben) auflösbar14.»

Wollte man die Position Kants einer der beiden bisher behandelten
zuordnen, so müßte man sich für Hobbes entscheiden. Kant teilt mit Hobbes das

skeptische Menschenbild: der Mensch ist von Natur «böse», das heißt
selbstsüchtig. Er hat aber Vernunft genug, einen Staat zusammenzubringen, der
seine Stabihtät gerade dieser Selbstsucht verdankt. Selbst ein Staat von Teufeln
zwingt seine egoistischen Bürger, in ihrem eigenen, später wird man sagen : in
ihrem wohlverstandenen Interesse die Gesetze zu achten und Frieden zu halten.
Ein Vergleich Kants mit Hobbes zeigt, daß die Interpreten, welche, wie etwa
Leo Strauß, in Hobbes einen Vorläufer der Uberalen Staatstheorie sehen,
bessere Aussichten auf Beweise für ihre These haben als diejenigen, welche
Hobbes für die Theorie des totalen Staates beanspruchten, indem sie sich an
die äußere Geschlossenheit seines Staatsbildes, nicht aber an die innere
Konzeption seiner Staatstheorie hielten15. Die liberale Auslegung des Hobbesschen
Werkes setzt sich besonders in der angelsächsischen Politikwissenschaft mehr
und mehr durch, und es erscheint wie eine Rehabihtierung nach dreihundert
Jahren, wenn unter dem düsteren Bild des Kriegs- und Machtphilosophen nun
die feineren Umrisse eines Denkers sichtbar werden, der zeitlebens auf Frieden
sann.

Und doch steht Kant nicht völlig auf sehen von Hobbes. Sein Vernunftbegriff

ist ein originärer, kein aus der Triebsphäre abgeleiteter. Infolgedessen
kennt Kant eine autonome Moral, die sich nicht auf ein System gegenseitigen
Nutzens reduzieren läßt. Außerdem gibt es bei Kant einen Optimismus, der
sich bei Hobbes nicht findet. Dieser Optimismus ist geschichtsphilosophischer
Natur und spricht sich schon im Titel der Schrift «Zum ewigen Frieden» aus.
Kant teilt mit anderen Klassikern des Liberahsmus den Gedanken, gesell-

426



schaftliche Antagonismen dienten letztlich einer sich geschichthch
verwirklichenden Harmonie; und in dem Maße, in dem des Menschen Einsicht in die

Absicht von Natur und Geschichte wächst, wüchse auch die Chance des

ewigen Friedens. — Überdies schließt Kant aus der Tatsache, daß jeder Staat

(jedenfalls dem Worte nach) dem Rechtsbegriffe huldigt, «daß eine noch

größere, obzwar zur Zeit schlummernde, moralische Anlage im Menschen
anzutreffen sei, über das böse Prinzip in ihm (was er nicht ableugnen kann),
doch einmal Meister zu werden, und dies auch von andern zu hoffen16». Diese
Sätze lassen eine Verbindung zu Rousseaus Moralphilosophie vermuten. Und
in der Tat gab es eine Abhängigkeit Kants von Rousseau solange, bis Kant das

Sittengesetz als reine Vernunftforderung entwickelte und sich damit von allen
Versuchen abwandte, die Moralität aus einem ihr entsprechenden Sinn
abzuleiten. Rousseau gewinnt die Moral aus verfeinerter Selbstliebe und bleibt
damit in der Sphäre der Leidenschaften.

Kant ist mit seiner politischen Ethik von Hobbes, der das Recht auf Macht
reduziert, ebensoweit entfernt wie von Rousseau, der die Rechtsnormen in
einer Leidenschaft gemeinschaftlicher Identifikation verschwinden läßt. Der

Bürger in Kants Staat gehorcht weder einer hohen Leidenschaft noch einem

Herrscher, sondern der Forderung des Gesetzes, das seine Quelle in der

gesetzgebenden Vernunft des Menschen selber hat. Die Staatsverfassung hat
deshalb eine eigene, in der Vernunft verankerte Würde, und die Lehre der

Volkssouveränität bekommt einen die staatliche Einheit transzendierenden
Sinn: insofern der Mensch als Person dem Sittengesetz untersteht, ist er als

Bürger aufgerufen, eine Verfassung zu schaffen und zu achten, die dem Sittengesetz

entspricht. Im Unterschied zu den Interpretationen von Hobbes und
Rousseau übersetzt Kant politisch mit rechtsstaatlich. Wer das Gesetz übertritt,
hat die darauf folgende Strafe selber gewollt, weil er dem Gesetz nicht (wie
im Staate von Hobbes) aus Furcht, sondern aus Einsicht gehorcht.

Kants Auffassung der «Einhelligkeit der Politik mit der Moral» steht nicht
im Widerspruch zu seiner skeptischen Einschätzung der faktischen Moral und
seiner Meinung, auch Teufel müßten in der Lage sein, einen vernünftigen
Staat einzurichten. Die ethische Forderung gehört als von der Vernunft
geboten ebenso zum Menschsein wie die unabweisbare Vorstellung eines auf
alle Zeit befriedeten, weltbürgerlichen Zustandes, in dem der Mensch als

politisches Wesen seiner vernünftigen Einsicht gemäß lebt.
Zur selben Zeit, als Kant seine Friedensschrift schrieb, legten in Amerika

die Autoren des Federalist Gedanken nieder, die den liberalen Rechtsstaat auf
ähnhche Weise begründeten, wie es — völlig unabhängig von ihnen — Kant
getan hatte. Einige Sätze aus dem berühmten Stück 51 von Madison zeigen
die ParalleUtät: «Denn was ist eine Verfassung anderes als die größte aller
Reflexionen über die menschliche Natur? Wären die Menschen Engel, keine

Regierung wäre notwendig. Herrschten Engel über Menschen, weder äußere

4^7



noch innere Kontrollen über die Regierung wären notwendig. Bei der
Gestaltung einer Staatsverfassung, welche Herrschaft von Menschen über
Menschen bedeutet, hegt die große Schwierigkeit darin: man muß zuerst dafür

sorgen, daß die Regierung die Regierten im Zaum hält, und dann dafür, daß
sie sich selbst zügelt17. »

Die hberale Demokratie wiU nicht die Abschaffung der pohtischen Macht,
sondern ihre SelbstkontroUe im Wege der Gewaltenteilung, der sogenannten
Wachablösung der herrschenden Parteigruppe, des Verfassungsgerichts, der

Geltung der Grundrechte. Das dieser Staatsverfassung entsprechende
Menschenbild ist ein zwischen Skepsis und Überzeugungen merkwürdig gemischter
Humanismus, den wir uns in zwei Schritten verdeutUchen woUen.

Skeptischer Humanismus

Art. i des Bonner Grundgesetzes weist mit dem Begriff der Würde des
Menschen auf die wichtigste QueUe dieses Humanismus hin: personale Würde

kommt jedem Menschen als unverwechselbarem Individuum zu. Die Person
ist das, wozu sie sich in Freiheit entwickelt und in Selbstbestimmung verwirkhcht.

Die Freiheit der Person, wie sie Art. 2 garantiert, ist deshalb von ihrer
Würde niemals zu trennen, sondern ermöglicht sie erst eigentheh. Der Person
und ihrer Freiheit dienen die Rechte, welche historisch den Beginn des großen
Grundrechtskatalogs aUer rechtsstaathehen Verfassungen ausmachen: die
Glaubensfreiheit, die Freiheit der Meinungsäußerung, der Forschung und
Lehre, der Presse, der Versammlung und Vereinigung.

Freiheit aber ist, formal gesehen, ein negativer Begriff. Der Ausdruck: in
unserem Staate herrscht Freiheit, kann, was den Staat betrifft, deshalb nicht
mehr und nicht weniger meinen, als daß der Staat einen Raum individueller
Lebensgestaltung garantiert, anders gesagt: daß er sich einer inhaltUchen
Definition des Menschen, die über seine Bestimmung als Person hinausgeht,
enthält. Der liberale Staat widersteht der totahtären Versuchung, die in seinen
Grenzen lebenden Menschen nur als Staatsbürger zu sehen und mithin den
menschlichen Lebenssinn ausschheßhch im Horizont staatlicher Gemeinschaft
auszulegen. Er fordert seine Bürger umgekehrt auf, Personen zu sein und
verlangt als staatsbürgerUche Tugend vor allem die Beachtung jener
Spielregeln, welche die Würde der Person sichern.

Marx hatte sich, in Konsequenz seiner Utopie einer brüderhehen Kommune

völüg gleichgesinnter Menschen, gegen die Menschenrechte gewandt.
Er schrieb wörtUch : « Keines der sogenannten Menschenrechte geht also über
den egoistischen Menschen hinaus, über den Menschen, wie er MitgUed der
bürgerUchen GeseUschaft, nämüch auf sich, auf sein Privatinteresse und auf
seine Privatwillkür zurückgezogenes und vom Gemeinwesen abgesondertes
Individuum ist18.» Über seinem radikalen SoziaUsierungsversuch vergaß

428



Marx, daß der Mensch als Person der unabweisUchen Frage begegnet, was er
sei und wozu er da sei. Der Kommunismus muß sich deshalb einen Einwand
gefaUen lassen, den André Gide einmal mit einprägsamen Worten formuüerte:
«Wir können die Landwirtschaft koUektivieren und die Saboteure des
Fortschritts einsperren und die klassenlose Gesellschaft anstreben; aber wir wissen
nicht, warum wir hier sind, woher wir kommen und wohin wir gehen19.»
Diese Frage kann nicht der Staat, sondern nur der Mensch als Person
beantworten. Der Staat hat keine Transzendenz, wohl aber der Mensch, der seine

bloße Existenz stets überschreitet, und sei es nur mit der Frage, wer er ist20.

Wenn im Art. i des Bonner Grundgesetzes, einer der überalsten Verfassungen
der Welt, der Staatszweck als Schutz menschücher Würde bestimmt wird,
so heißt das vor allem, daß diese Frage jedem einzelnen zur Beantwortung
freigelassen wird. AUe Gleichheiten, mit denen der Sozialstaat den Rechtsstaat

heutzutage ergänzt, stehen einzig und allein im Dienste der Freiheit des

Individuums, sein Leben selbst in die Hand zu nehmen und sich nach seinen

Vorstellungen in diesem Leben einzurichten.
Die zweite wichtige Komponente des Uberalen Humanismus wird an dem

Recht auf Eigentum sichtbar. In dieser Garantie offenbart sich nicht nur die

anthropologische Einsicht, daß zur Person eine Welt ausschUeßUchen Be-
sitzens, Benutzens und Verfügens gehört, sondern zugleich ein skeptisches
Zugeständnis an die egoistische Menschennatur. Nicht von ungefähr hegt hier
der auffallendste, jedenfaUs aber meist besprochene Differenzpunkt zur
kommunistischen GeseUschaftsordnung. Marx hat von der westlichen
Volkswirtschaftslehre, wie sie durch Adam Smith begründet wurde, als einer zynischen
Wissenschaft gesprochen21. Dem modernen Kapitahsmus hegt mit dem Prinzip
der Gewinnmaximierung eine Anthropologie des Egoismus zugrunde, wie
Mandeville mit seiner boshaften Bienenfabel gleich zu Beginn klarstellte. Das

Eigentum gilt Hobbes und Locke ebenso wie Adam Smith und seinen
Nachfolgern als ein Schutzwall, den das Individuum gegenüber dem Nächsten
aufwirft, den man auch nach der Bibel nicht mehr heben soU als sich selbst.
Den Begründern der Nationalökonomie war dieses Wort sehr wichtig. Das

Prinzip der Gewinnmaximierung schließt eine aUseitige Konkurrenz, das heißt
eine Kampfsituation zwischen den Menschen als Wirtschaftssubjekten ein.
Diese Kampfsituation wird vom WirtschaftsUberaUsmus ausdrücklich
anerkannt und überdies als Motor wachsenden geseUschaftUchen Reichtums
ökonomisch gerechtfertigt. Nun wissen wir, daß die uneingeschränkte
Verfolgung der Prinzipien des klassischen Wirtschaftshberahsmus nicht zur
harmonischen Prosperität aUer führte. Wirtschafthche Freiheit mußte ergänzt
werden durch sozialen Ausgleich. Trotzdem gelten die Prinzipien kapitalistischer

Wirtschaft weiter und mit ihnen die Überzeugung, daß die skeptische
Beurteilung der Menschennatur einen reahstischen Maßstab für die
Gesellschafts- und WirtschaftspoUtik abgibt. Das scheinen inzwischen auch die Ost-

429



blockstaaten zu erkennen. Nach vielen Versuchen, eine Leistungssteigerung
allein durch ideologische Prämien zu erreichen, bekennt man sich offen für
das Prinzip der materiellen Interessiertheit und damit zur differenzierten
Leistungsgesellschaft. Bei diesem Wandel handelt es sich in der Tat um eine

tiefgreifende Reduzierung der kommunistischen Ideologie und um eine
«LiberaUsierung» in des Wortes ursprünglicher Bedeutung. Der Kommunismus
scheint erkannt zu haben, daß des Menschen Natur, was ihren Egoismus
betrifft, offenbar stabiler ist, als Robespierre und Marx und noch das

Parteiprogramm der KPdSU von 1961 annahmen.
Nun kommt diese Liberalisierung, wie man weiß, bestimmten Erfordernissen

einer entwickelten Industriegesellschaft entgegen. Es zeigt sich also
auch hier, daß Menschenbild und Staatsverfassung nicht unabhängig sind von
sozioökonomischen Prozessen, wie überhaupt die Zuordnung beider nach
historischer Reflexion verlangt. So ist der extreme Pessimismus von Hobbes
nicht zu denken ohne die historische Wirklichkeit der konfessionellen Bürgerkriege.

Spätere geschichtliche Engpässe begünstigten den utopischen Messianismus

und die totalitäre Demokratie. Umgekehrt bedarf die liberale Demokratie

eines Mindestmaßes an innerer und äußerer Stabilität, auch einer
gewissen Prosperität, um ihr moderates Menschenbild bewahren zu können. Die
Weimarer Republik ist nicht zuletzt an den extremen innenpolitischen,
außenpolitischen und ökonomischen Bedingungen zugrunde gegangen, unter denen
sie litt.

Die Einsicht in solche historisch-politischen und sozioökonomischen
Bedingtheiten enthebt uns jedoch nicht der Aufgabe, die Frage des Menschenbildes

und der Staatsverfassung in einem grundsätzlichen Sinne zu stellen.
Der im Positivismus beschrittene Weg, diese Frage mit geschichtlichen
Relationen zu umgehen, ist uns nach den schlimmen Erfahrungen der letzten
Jahrzehnte verlegt. Gewiß wird man im Vergleich zu manchen Entwicklungsländern

sagen müssen, daß die westlichen Industriestaaten durchweg eine
besonders reiche Ausstattung mit rechtsstaatlichen Institutionen haben.
Staaten, die erst in den Anfangsstadien ihrer politischen und ökonomischen
Stabilisierung sich befinden, können sich manche uns kostbare Freiheitsrechte
offenbar kaum leisten. Auch verfeinert sich das Rechtsgefühl in dem Maße, in
dem der Friede und die Normalität, nicht aber der Krieg und die Anspannung
aller staatlichen Kräfte den Maßstab für das Verhältnis von Individuum und
Gesellschaft abgegeben. Diese Einsicht konnte den parlamentarischen Rat
jedoch nicht hindern, folgenden Satz in den ersten Artikel unserer Verfassung
hineinzuschreiben: «Das deutsche Volk bekennt sich... zu unverletzlichen
und unveräußerlichen Menschenrechten als Grundlage jeder menschlichen
Gemeinschaft. »

Man hat von staatsrechthcher Seite eingewandt, in dem Worte «jeder» läge
eine gewisse ungeschichtliche Vermessenheit. Dieser Einwand übersieht jedoch,

430



daß man unmöglich personale Würde nur Menschen in entwickelten Nationen
und « aufgeklärten » Völkern zuschreiben kann, ohne dem Gedanken der
personhaften Würde seine Universalität und damit seinen Inhalt zu nehmen.
Andererseits bedarf dieser Grundsatz stets der materialen Anwendung. So

trägt jede Verfassung die Zeichen und Narben des Kampfes um das ihr
zugrunde hegende Menschenbild. Unser Grundgesetz ist an solchen Narben
besonders reich. In keiner Verfassung der Welt findet sich etwa eine so
ausführliche Formulierung des Gleichheitssatzes, wie sie die Väter des Bonner
Grundgesetzes uns und den folgenden Generationen zur Mahnung
hineinschrieben: «Niemand darf wegen seines Geschlechtes, seiner Abstammung,
seiner Rasse, seiner Sprache, seiner Heimat und Herkunft, seines Glaubens,
seiner religiösen oder politischen Anschauungen benachteiligt oder bevorzugt
werden. »

Der Mensch ist in verschiedenen geschichtlichen Lagen ein verschiedener.
Und doch ist ihm durch seine Vernunft selbst die Entscheidung darüber
zugemutet, was er sein wiU. In dem Maße, in dem der Mensch ein Bild von sich
hat, macht er sich eine Vorstellung davon, wie er mit seinesgleichen im
staatlichen Verbände leben will; denn — wie Madison sagte — «was ist die
Staatsverfassung anderes, als die größte aller Reflexionen über die menschliche
Natur?».

1 Thomas Hobbes : Grundzüge der Philosophie. Dritter Teil : Lehre vom Bürger. Leipzig
1949, 1. Kapitel, S. 75 ff. (Hervorhebung von mir). 2Vgl. das Kapitel über Hobbes bei
Christian Graf von Krockow: Soziologie des Friedens. Güthersloh 1962, S. 11 ff. 3Carl
Schmitt : Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes — Sinn und Fehlschlag eines

politischen Symbols. Hamburg 1938. Die der politischen Theorie Carl Schmitts zugrunde
liegende Anthropologie unterscheidet sich von der Hobbesschen in vielen Zügen. Um sie

zu erschließen, gälte es, mit Dietrich Schindler das «Vorausgesetzte» der politischen
Theorien herauszuarbeiten (vgl. Verfassungsrecht und soziale Struktur, 3. Aufl., Zürich
1950, S. 83ff.) Eine solche Vertiefung verdienten auch die hier sehr grob und fast
ungeschichtlich vorgetragenen Positionen. 4Ernst Forsthoff: Der totale Staat, Hamburg 1933.
5J.-J. Rousseau: Der Gesellschaftsvertrag. München 1948, S. 54. 6A.a.O. S. 61. 'Maximilian
Robespierre: Über die Tugend und den Terror, Rede vor dem Nationalkonvent vom 7.
Februar 1794. In: Proklamationen der Freiheit. Hrsg. von Janko Musulin. Frankfurt am Main
und Hamburg 1959, S. 81. »A.a.O. S. 82. «A.a.O. S. 85. 10A.a.O. S. 81. "Zit. nach Boris
Meißner: Das Parteiprogramm der KPdSU, 1903 bis 1961. Köln 1962, S. 227L 12Leszek
Kolakowski: Der Mensch ohne Alternative. München 1961, S. 233. 13Lehre vom Bürger.
Vorwort an die Leser. A.a.O. S. 72. "Immanuel Kant: Kleinere Schriften zur
Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik. Hrsg. von Karl Vorländer. Leipzig 1913, S. 145 f. (Hervorhebung

von mir). 15Leo Strauß: Naturrecht und Geschichte. Stuttgart 1953, S. 172ff. 16Zum
Ewigen Frieden. A.a.O. S. 132. x'The Federalist Papers. Hrsg. von Clinton Rossiter. New
York 1961. Mentor Book, S. 322 (Übersetzung von mir). 18Karl Marx: Zur Judenfrage.
Zit. nach den Frühschriften. Hrsg. von Siegfried Landshut. Stuttgart 1953, S. 194.19Zit. nach
Heinrich Schirmbeck: Die Formel und die Sinnlichkeit. München 1964, S. 281. 20Vgl. vom
Verfasser: Politische Theologie und Politikwissenschaft. In: Gesellschaft-Staat-Erziehung,
8. Jahrg. 1963, S. 142fr. 21Vgl. das Pariser Manuskript «Nationalökonomie und Philosophie»
(1844).

431


	Menschenbild und Staatsverfassung

