
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

DER MANIERISMUS

Die Geschichte des Manierismus, jener
Stilepoche der bildenden Kunst zwischen 1520
(Tod Raffaels) und etwa 1620, wurde im
wesentlichen im 20. Jahrhundert geschrieben.

Max Dvorak gab als erster diesen bisher
übersehenen und auch massiv unterschätzten

100 Jahren eine positive, stilistisch
einheitlich faßbare Bedeutung (in seinem 1924
erschienenen Buch «Kunstgeschichte als

Geistesgeschichte»). Indem er das Phämo-
men des manieristischen Stils aus seiner bloß
regionalen, italienischen Relevanz lösen und
als Resultat einer ganz Europa umfassenden
Tendenz glaubhaft machen konnte,
vermochte er auch den Manierismus als
Epochenstil zu fassen. Dvoraks Auffassung
setzte sich zwischen den beiden Weltkriegen
durch und fand vor allem in den Arbeiten
von Antal, Voß, Hoffmann, Pevsner, Weisbach

und Friedländer reiche Bestätigung.
Verschiedene Ausstellungen über den Manierismus

bekräftigten anschaulich das von
gelehrter Seite Vorgebrachte, so daß der
Manierismus heute als Begriff für die
Stilepoche zwischen Renaissance und Barock
durchaus und mit gutem Recht anerkannt
werden darf. Eine nicht zu unterschätzende
Gefahr erwuchs diesem so gesicherten
Stilbegriff durch dessen extensive Auslegung
von Seiten Gustav René Hockes, der den
Manierismus-Begriff im Anschluß an Curtius
auf die in allen Kulturepochen wirksame
Tendenz des Antiklassischen erweiterte.
Manierismus ist nach Hocke eine
Komplementärerscheinung jeder Klassik, eine
fundamentale Möglichkeit der Kunst von der
Antike bis heute, der klassischen Utopie
eines «schönen», harmonischen Einvernehmens

zwischen Welt und Überwelt,
zwischen Mensch und Umwelt das Bild des
Menschen entgegenzuhalten, der ein vielfach
gebrochenes, fazertiertes, in jedem Falle
problematisches Verhältnis zu Gott und
Umwelt hat. Damit wird der Epochenbegriff
des Manierismus allerdings umgebogen zu
einem Grundbegriffder Interpretation, mittels

dessen zeitlich und räumlich voneinander
entfernte Kunstwerke assoziativ in Beziehung
zueinander gesetzt werden können. Nicht
umsonst trägt daher Hockes reiches Werk
selbst den Charakter des Willkürlich-Kombinatorischen,

ja Manierierten. Die Tendenz
aber, den Begriff des Manierismus als

Kennzeichnung der Epoche von 1520—1620
beizubehalten und ihn daher entsprechend zu
sichern, ist aber im großen ganzen doch
viel deutlicher und ist auch von den neueren
Forschern (Baumgart, Bousquet, Frey und
Würtenberger, mehrheitlich vertreten.

Einen gewichtigen Beitrag zur
Manierismus-Forschung hat nun jüngst Arnold Hauser

geliefert mit seinem Buch : Der Manierismus,

Die Krise der Renaissance und der Ursprung
der modernen Kunst (Verlag C. H. Beck, München

1964). Schon der Untertitel des Bandes

zeigt an, daß Hauser nicht schlechterdings
die Tradition des Irregulären und
Disharmonischen in der Kunst zu seinem Thema
gemacht hat wie Hocke, sondern daß er den
Manierismus historisch situiert, indem er
ihn als Folge einer mentalen Krise der
Renaissance und ihrer Bestrebungen
versteht und daran den Ursprung der Moderne
mit all ihren Implikationen knüpfen möchte.

In der Absicht, die weltanschaulichen,
historisch-sozialen, wirtschaftlichen und
technologischen Bedingungen der Stilepoche des

Manierismus nachzuzeichnen, ist Hausers
Werk einzigartig. Hauser versteht es meisterhaft

— davon hat er schon in seiner «

Sozialgeschichte der Kunst und Literatur» Zeugnis

gegeben —, den Manierismus vor dem

Hintergrund der utopischen Kunstform der
klassisch orientierten Renaissance als einen
relativ treueren Ausdruck der wirklichen
Verhältnisse begreifbar zu machen. Der
ganze erste, umfangreiche Teil ist diesem
Vorhaben gewidmet. Der Mensch versteht
sich im Manierismus als ein Gefallener; das

Gleichgewicht zwischen Körper und Seele

ist für ihn aufgehoben ; der Mensch begreift
sich als deren Widerspruch und äußert sich

394



daher in der ihn am meisten entlarvenden
Beschäftigung, in der Kunst, entsprechend
antihumanistisch, antiklassisch. Die
Diskrepanz der Elemente, aus denen sich ein
Kunstwerk manieristischer Kunst
zusammensetzt, muß mithin als Ausdruck der
Polarität alles Seins begriffen werden, als

grundlegende Paradoxie, in der beispielsweise

die Haltungen eines extremen
Spiritualismus und eines ebenso outrierten Eroti-
zismus als bloße Momente angelegt sind.
Der geistesgeschichtliche Augenblick, in dem
diese Diskrepanz des Menschen in sich selbst
stattfindet, ist identisch mit der Geburtsstunde

des modernen Menschen, der sich
nicht mehr bloß als Individuum, sondern
schlechterdings vom Individualismus her
begreift. Michelangelo ist in diesem Sinn
der erste moderne Mensch. Die Emanzipation

der naturwissenschaftlichen
Weltanschauung, die sich an die Namen Kopernikus,
Galilei, Kepler knüpft, ist schon ein manie-
ristisches Phänomen. Auch Luthers Promulgation

des Einzelnen, der aristokratische
Zug der lutherischen Prädestinationslehre
läßt sich dem Manierismus als parallel
verlaufendes Ereignis an die Seite stellen. Auch
Machiavellis Idee von der Autonomie der
Politik, seine Theorie des politischen Realismus

ist in den wachsenden Trend auf eine
immer intensivere Verselbständigung der
Lebensbezirke einzuordnen, der im Manierismus

künstlerisch fruchtbar wird. Die
geistesgeschichtlichen Protuberanzen, die sich an
den Namen Montaigne, Ignatius von Loyola,
Graciân, Campanella, Shakespeare, Cervantes

und anderen entzünden, sind Zeichen
am Weg einer immer schärfer und differenzierter

sich ausgliedernden Welt. Hauser
übernimmt von Hegel den Begriff der
Entfremdung, um das Entstehen des manieristischen

Irrationalismus, dem von weither eine
immer konsequentere Institutionalisierung
und Veranstaltlichung des Lebens antworter,
zu beschreiben. Im Maße als die Mittel in
den Institutionen, aber auch in der Kunst
zum Zweck aufrücken, wird das Zuhandene
irrational unabgeleitet, dem unerklärlichen
Richtspruch der Fortuna überliefert. Die
Reduktion des Lebens auf seine Bezirke, des

Mittels zum Zweck, kurz, die Aufhebung

übergreifender Sinnbezüge entfremdet den
Menschen von seinem eigenen Ich. Gerade
das aber nötigt ihn, immer das eigene Ich
werbend, fragend, liebend zu umkreisen im
Versuch, die Entfremdung, die doch unrück-
führbar ist, zu durchbrechen. Es ist der
Selbsterlösungsversuch des Narziß, der in
Literatur und Kunst des Zeitalters thematisch

oder implizit immer wieder
durchexerziert und bis zur Erschöpfung,
Enttäuschung (desengano), ja bis zum Ekel
ausgekostet wird. Don Quijote, Hamlet, Don
Juan, Faust, Othello, alles Geschöpfe des

Zeitalters, sind im Grunde narzißtische
Charaktere. — Es ist schwer, Hausers
weitgreifende Analysen der wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Umwälzung, der religiösen

Ereignisse, der politischen Ideologien
und vor allem die zentralen Abschnitte über
die Entfremdung und den Narzißmus —
alles das im Zusammenhang eines sich
ausformulierenden Epochenstils — in wenigen
Zeilen komprimiert wiederzugeben. Manches

mag den Leser in Hausers allzu gerafftem

Überblick übertrieben anmuten. Der
der mittelalterlichen Literatur Kundige wird
beispielsweise Hausers Behauptung, daß es

im Mittelalter keinen Humor gebe, weit von
sich weisen. Im wesentlichen aber wird
Hausers Ausführungen immer Beifall zu
zollen sein.

Im zweiten Teil seines Werks schreibt
Hauser die Geschichte des Manierismus in
seinen Ausformungen in bildender Kunst
und Literatur. Hier wird deutlich, daß er —
im Gegensatz zu Hocke — den Manierismus
als eine Stilform eigenen Rechts versteht,
die sich nicht je neu in vollendeter Eigenart
in der Kunstgeschichte wiederholen kann.
Gerade in der vorsichtigen Art, wie Hauser
trotzdem manieristische Tendenzen zum
Beispiel in der neuzeitlichen Kunst gelten
läßt, wird die unverkrampfte Haltung deutlich,

die er seinem Gegenstand gegenüber
einnimmt. Naturgemäß beansprucht in dieser

Geschichte des Manierismus die Skizze
des Manierismus in Italien den größten
Raum. Vom latenten Manierismus der
Hochrenaissance bei Raffael und seiner Schule,
bei Michelangelo, Andrea del Sarto und
Coreggio über die beiden dem Stil den

395



Durchbruchverschaffenden Manieristengene-
rationen um Pontormo, Rosso Fiorentino
und Beccafumi einerseits und um Bronzino
und Parmigianino anderseits bis zum Manierismus

römisch-florentinischer, emilianisch-
bolognesischer oder venezianischer Prägung
ist der Manierismus sowohl in theoretischer
wie in praktischer Hinsicht in Italien am
reinsten, umfänglichsten und sichtbarsten
ausgebildet. Von Italien aus gehen vielfältige
Beeinflussungen nach Frankreich, den
Niederlanden, Spanien und Deutschland,
Verflechtungen, die Hauser ausführlich erörtert.
Bisweilen aber ist er auch genötigt, eine Art
Polygenese des manieristischen Stils mit viel
Wahrscheinlichkeit anzunehmen. — Es
handelt sich bei Hausers Skizze der
Geschichte des Manierismus nun keineswegs
um eine trockene Aufzählung der bloßen
Daten und Ereignisse. Im Gegenteil, Hauser
arbeitet immer zuerst unter Präsentation
eines außerordentlich reichen Bildmaterials
analytisch und interpretierend die Stilform
heraus, dann erst — gleichsam unter der
Hand — wird der Fluß geschichtlichen
Geschehens fühlbar.

Knapper ist der Abschnitt über den
Manierismus in der Literatur des Abendlandes

gehalten. Da sich die Mittel der bildenden

Kunst mit den Sprachmitteln der Dichtung

nicht einfach parallelisieren lassen, ist
Hauser genötigt, die manieristische Dichtung

gleichsam ab ovo, nämlich von der
Sprache her zu analysieren. Die Sprache ist
im Manierismus nicht nur Mittel des

Ausdrucks, nicht nur Form des künstlerisch
Gestaltbaren, sondern zugleich Quelle der
Inspiration; sie erreicht im Manierismus
einen Grad der Selbstidentität und Autonomie,

der ohne Vergleichbares dasteht. Der
Inhalt wird nicht in die Sprache hineingetragen,

sondern aus ihr herausgeholt.
Sprache ist « konstitutive Form » der manieristischen

Dichtung. Wird in einem Goethegedicht

ein Wirkliches auf seine symbolhafte

Entität, Einheit und Totalität hin
sprachlich transparent, so ist im manieristischen

Gedicht die Sprache nicht im Umweg
über irgendwelche Wirklichkeit erfahrbar,
sondern im metaphorischen Charakter der
Sprache selbst, im Aufbruch einer Unmenge

von Metaphern und Concetti (geistreicher
Einfälle, bizarrer Anspielungen, Pointen und
Witze), die weniger über den Verlust an
Wirklichkeit hinwegtäuschen als die Sprache
als Wirklichkeit retten wollen. Zur Illustration

dieses Sachverhalts zitiert Hauser die
Hauptvertreter manieristischer Literatur aus
Italien (die Petrarkisten, Michelangelo,
Tasso, Marino), Spanien (Góngora, Cervantes,

Calderón), Frankreich (Montaigne, M.
Scève, Ronsard, Garnier, de Sponde) und
England (Marlowe, Shakespeare,
Metaphysical Poets). Deutsche Dichter erwähnt
er leider überhaupt nicht, obwohl Fischart
vor allem mit seinen sprachautonomen und
sprachautomatischen Groteskwerken sicher
eine sehr beachtenswerte, zwar außerordentlich

krude, auf die menschlichen Vitalfunktionen

reduzierte Spielart des Manierismus
vertritt, eine Möglichkeit, die auch Shakespeare

in seinenzotigsten Momentennicht erreicht.
In einem letzten Abschnitt: «Der Manierismus

und die moderne Kunst» versucht
Hauser an ausgewählten Beispielen (Baudelaire,

Mallarmé, Surrealismus, Proust, Kafka)
die manieristischen Implikationen der
Dichtkunst der Neuzeit aufzuweisen,
allerdings ohne je die Dignität des Manierismus
als einer eigenwertigen Stilepoche preiszugeben,

höchstens daß er eine beschränkte
Vergleichbarkeit unserer Zeit mit der des

16. Jahrhunderts zugibt.
Es ist schließlich — um diesen nur zu

flüchtigen Überblick über das reiche Werk
abzuschließen — keineswegs so, daß der
Leser Hausers Schlüsse und Darstellungen
in jedem Fall unbesehen und kritiklos zu
seinen eigenen machen können wird. Manches

wird er als zu pauschal gesehen
verwerfen. Ein entscheidender Mangel ist auch
die Abstinenz, der sich Hauser für deutsche

Belange befleißigt. Immer aber wird der
Leser dieses wohl umfassendsten Werkes
über den Manierismus angeregt und
bereichert. Dazu verhilft ihm nicht bloß der
Reichtum der darin aufgezeigten Perspektiven,

sondern entscheidend auch die
gescheite, immer luzide Diktion, deren besondere

Gabe Hauser in hohem Maß besitzt.

Alois Haas

396



NEUE WIELAND-AUSGABEN

Der Name Wielands ist den meisten unserer
Zeitgenossen geläufig. Aber wer liest heute
noch Wieland? Was weiß man von diesem
Dichter? Er sei frivol, vielleicht ganz
unterhaltsam, aber im ganzen nicht mehr sehr
genießbar — das ist eine Art Gerücht, das noch
heute umgeht und zum Teil darin begründet
ist, daß Wieland — kaum noch gelesen wird.
Bis vor wenigen Jahren waren die meisten
seiner Werke nicht in neuen Drucken erhältlich.

Gegenwärtig aber sind diverse neue
Wielandausgaben am Erscheinen, und sie
machen es uns leicht, diesen Dichter kennen
zu lernen. Dieses Hindernis auf dem Weg zu
Wieland wäre also weggeräumt!

Der etwas zweifelhafte Ruf Wielands ist
ein Überbleibsel aus dem 19. Jahrhundert.
1852 schrieb der Literarhistoriker und Theologe

August Vilmar über Wieland: «... ein
Stoff, wie er in den mit unglaublichem Beifall
aufgenommenen < Musarion oder Philosophie
der Grazien > verarbeitet ist, und in nichts
anderem besteht, als in der Doctrin des Sinnenkitzels,

ist kein Inhalt an dem Generationen
sich erfrischen, stärken, nähren und erbauen
können — er ist üppige Näscherei, wenn
nicht geradezu Gift, durch welches die edelsten

Organe zerstört und die kommenden
Geschlechter geschwächt, gelähmt, verkrüppelt

werden. Der Wielandschen Dichtung
kann sich nur das versunkenste Individuum,
nur eine in Kraftlosigkeit, Ohnmacht und
Fäulnis verfallene Gesellschaft, nur eine der
völligen Auflösung aller sittlichen, religiösen
und politischen Bande entgegen gehende
Nation zuwenden. » Die Romantiker, denen
Wieland in seiner aufklärerischen Lebensfreude

zutiefst entgegengesetzt war, waren
die Begründer eines negativen Wieland-
Bildes, das sich bis gegen Ende des letzten
Jahrhunderts erhielt. In Wilhelm Scherers
«Geschichte der Deutschen Litteratur»
(1905) hieß es dann: « ein junger
Schwabe, der in der Schule der Schwärmerei
eine glänzende phantasievolle Sprache
erwarb, aber sich schließlich der Aufklärung
in die Arme warf und einer der größten
deutschen Epiker wurde: Christoph Martin
Wieland. » Und etwas weiter hinten : «. und

es steht ihm ein Schmelz der Sprache zu
Gebote, der schon nahe an das Höchste streift,
was deutschen Dichtern überhaupt gelungen.

» Obwohl ein ganz leicht abschätziger
Unterton auch hier nicht zu überhören ist,
ist es eindeutig, daß Wieland jetzt plötzlich
anerkannt wird — und zwar nicht nur als

erster Übersetzer Shakespeares oder als einer
der ersten großen deutschen Übermittler
antiker Kultur, sondern als Dichter im
eigentlichen Sinn. Auch wenn heute der
«Schmelz der Sprache» kaum das ist, was
uns an diesem Dichter am meisten interessiert,

sondern sein ganzer Stil, in einem viel
weiteren Sinne, erfolgte doch am Anfang
unseres Jahrhunderts die entscheidende

Wendung: Wieland wurde wieder salonfähig.

Vielleichr hatte Wieland Goethes Satire

«Götter, Helden und Wieland», ein
Totengespräch, worin Goethe sich über Wieland
lustig macht, geschadet. Dennoch ist es

gerade Goethe, der wohl als erster die umfassende

Bedeutung Wielands erkannte. Seine

Logenrede nach Wielands Tod zeugt davon.
Aber schon vor jener Satire, am 20.2.1770,
schreibt er an den Verleger Ph. E. Reich:
«Nach Oser und Schäckespearn ist Wieland
noch der einzige, den ich für meinen ächten
Lehrer erkennen kann.» Zahlreiche Briefe
aus Goethes Frankfurter Zeit zeugen von
einer intensiven Beschäftigung mit Wieland.
Goethe ist aber nur ein Beispiel dafür, wie
sehr sich alle Literaten jener Zeit mit Wieland
auseinandersetzten und sich von ihm, der
die deutsche Sprache für Briefe und Romane
wieder neu gesellschaftsfähig machte,
beeinflussen ließen. Am wichtigsten waren Goethe
damals die kleine Verserzählung « Musarion »

(1768) und der Roman «Geschichte des

Agathon » (1766/67). Für diese beiden Werke
gilt die sehr treffende Aussage im 7. Buch

von «Dichtung und Wahrheit» (1811):
«Übrigens gab man diesen Werken sehr

gern einen heiteren Widerwillen gegen
erhöhte Gesinnungen zu, welche, bei leicht
verfehlter Anwendung aufs Leben, öfters
der Schwärmerei verdächtig werden. Man
verzieh dem Autor, wenn er das, was man

397



für wahr und ehrwürdig hielt, mit Spott
verfolgte, um so eher, als er dadurch zu
erkennen gab, daß es ihm selbst immerfort
zu schaffen mache. » Auch die beiden
genannten Werke könnten wie der «Don
Sylvio von Rosalva» (1764) überschrieben
sein: «Der Sieg der Natur über die Schwärmerei.

» Vor allem in « Musarion » verleiht
Wieland seinem «Widerwillen gegen erhöhte
Gesinnungen» auf heitere Art Ausdruck,
während die Tatsache, daß ihm diese
Probleme selbst zu schaffen machen, der
autobiographische Charakter also, vor allem im
«Agathon» deutlich zutage tritt.

«Musarion oder Die Philosophie der
Grazien, Ein Gedicht in Drei Büchern», ist
seit 1964 in einem Reclam-Bändchen erhältlich1.

Das knappe Nachwort Alfred Angers
bildet eine sehr geeignete erste Hinführung
zu Wieland, wie ja überhaupt die «Musarion»

als Einführung in Wielands Werke
sehr geeignet scheint. Anger hat dem Text
zahlreiche Anmerkungen beigefügt, die dem
heutigen Leser, der viele Anspielungen, die
einem gebildeten Menschen des 18.
Jahrhunderts selbstverständlich waren, nicht
mehr versteht, die Lektüre wesentlich
erleichtern. Daß der Herausgeber den Text
durchwegs in der Orthographie des 18.
Jahrhunderts wiedergibt, hat einen gewissen
Reiz. Es scheint mir aber nicht ganz klar, ob
letztlich durch diese Patina, die mit dem Stil
des Werkes ja wenig zu tun hat, der direkte
Zugang zur eigentlichen Dichtung nicht
doch etwas erschwert werde. Im ersten Band
der Wieland-Ausgabe des Carl Hanser
Verlages, der von Fritz Martini und Reinhard
Döhl bearbeitet wurde, empfindet man es

jedenfalls als Erleichterung, daß die
Orthographie unsern Gepflogenheiten angepaßt
ist. Gerade weil wir es in diesem Band mit
längeren Romanen, nicht nur mit einem
beschwingten, leicht lesbaren Versgebäude zu
tun haben, sind wir dankbar, daß uns auf
diese Art die Lektüre erleichtert wird.

Dieser erste Band der Hanserschen
Wieland-Ausgabe enthält die beiden Romane
«Die Abenteuer des Don Sylvio von
Rosalva» und «Die Geschichte des Agathon»2.
Beide Werke stammen vom gut 30jährigen
Wieland, der sich damals als Kanzleiver¬

walter in seiner Heimatstadt Biberach
niedergelassen hatte und — trotz der starken
beruflichen Beanspruchung — in rascher

Folge eine ganze Reihe von kleineren und

größeren Werken schrieb. Es ist die eigentliche

Rokoko-Zeit Wielands. Außer den beiden

hier vorliegenden Romanen sind es vor
allem kleinere Gebilde, meist in Versen, die

zu jener Zeit entstanden3. Sie wuchsen heraus

aus dem Kontakt mit dem Kreis um den
Grafen Stadion und seinen Rokoko-Salon
auf Schloß Warthausen, wo Wieland häufig
verkehrte. Es ist wichtig, diesen Hintergrund

neben dem biederen Alltagsleben
Wielands zu sehen, denn die Werke jener
Zeit sind nicht denkbar ohne einen ganz
bestimmten Leser- oder Zuhörerkreis, den
der Dichter vor Augen hatte und an den er
sich in einzelnen Anspielungen oder in
langen Exkursen wandte. — Eine ausgesprochen

gesellige Atmosphäre ist in allen diesen
Werken spürbar; dazu gehört, daß fast alles

kurze anmutige Verserzählungen sind. Der
Dichter ist zu höflich, seinem Publikum viel
schwerere Kost vorzusetzen. Oder wäre er
dazu gar nicht fähig? Das muß an den beiden

genannten Romanen überprüft werden.
Es handelt sich hier nicht nur um sehr

viel längere und in Prosa verfaßte Stücke;
der «Agathon » will ja ein «philosophischer »

Roman sein. Ein nützliches Beispiel soll dem
Leser vorführen, «quid virtus et quid sa-

pientia possit ». Das Publikum soll also nicht
nur amüsiert werden, was für den sehr
unterhaltsamen und recht phantastischen «Don
Sylvio» noch gilt, sondern soll belehrt, ja
gebessert werden. Wie ist das möglich, ohne
daß der Dichter dem geselligen und
liebenswürdigen Grundton jener Zeit dabei untreu
wird? Bei genauer Analyse zeigt sich, daß

gerade im «Agathon» wie in kaum einem
andern Werk ein geselliger Stil par excellence
entwickelt wurde. Die Rücksichtnahme auf
den Leser, das Gespräch mit ihm, das

Eingehen auf mögliche Einwände, längere —
wie kleine Zusammenfassungen wirkende —
Kapitelüberschriften, die eine Art von
Standortbestimmungen im Gewirr der
Romanhandlung bilden — dies alles soll auch
in diesem Roman,der «ernst» sein will, dem
Leser Erleichterung schaffen. Es ist ein aus-

398



gesprochen ordentlicher, ein aufklärerischer
Stil, der jedes Ding an seinen Ort setzt,
innerhalb seiner Umgebung genau plaziert,
fast analysiert.

Daß es sich bei den Figuren dieses

Romans um «Charaktere» handelt, wie der
Dichter selbst ankündet, ist das eigentlich
Neue. Noch die an und für sich reizvollen
und außerordentlich liebenswürdigen Figuren

von Salomon Geßner sind unwirkliche
Wesen. Sie sind meist unendlich edel,
gefühlvoll und vorbildlich, aber nicht individuell

charakterisiert. Darum ist die Idylle
die ideale Form für diesen Dichter; auf
kleinem Raum läßt sich alles sagen, was über
diese Menschen überhaupt zu sagen ist.
Agathon dagegen verändert, entwickelt sich
vor unsern Augen ; er läßt sich beeinflussen,
sein Charakter bildet sich mit der Zeit. Er
entwickelt sich vom jungen Schwärmer zum
tüchtigen — vernünftigen und dennoch
gefühlvollen — Mann. Die Helden von Geßner
oder gar von Geliert, die ja im Grunde auch
Schwärmer sind in ihrer übertriebenen
Tugendhaftigkeit, erscheinen uns dagegen wie
Marionetten. Wieland will Menschen darstellen

und er will sich selbst schildern, wie er
sich in entsprechenden Umständen verhalten
hätte. Diese autobiographische Tendenz bildet

gewissermaßen die Gewähr für die
Menschlichkeit seiner Personen.

Daß der «Agathon» vorläufig unvollendet

blieb, daß Wieland am Schluß die
abschließende Philosophie, die alles abrunden

sollte, schuldig bleibt, zeigt uns, daß
ein vollendeter Entwicklungsroman zu jener
Zeit noch nicht möglich war. Es ist doch
eindeutig ein Werk der Rokoko-Zeit, der
Zeit des kleinen Formats. Und so hat
vielleicht auch der damalige Leser gar keinen
philosophischen Abschluß erwartet —
sondern, worauf der Erfolg dieses Werkes
schließen läßt, die offene Form selbstverständlich

hingenommen, vielleicht sogar
geschätzt.

Wir danken es Fritz Martini, daß er in
seiner Ausgabe den «Agathon» in der ersten
Fassung wiedergibt, ohne die Korrekturen
und Ergänzungen einer späteren Epoche,
die dem Geist des Rokoko fremd ist, zu
übernehmen. Das Nachwort Martinis gibt

eine glänzende Schilderung des Wieland
jener Biberacher Jahre überhaupt. Obwohl
der Roman in der antiken Welt, sozusagen
auf neutralem Boden spielt, muß man die

ganze damalige Situation Wielands kennen

— und auch dann wird man anfangs
vielleicht etwas Mühe haben beim Lesen dieses

Werkes. Fritz Martini, die höfliche Geselligkeit

Wielands fortsetzend, hilft uns durch
seine Einführung dabei ausgezeichnet, und
die Herausgeber geben uns im einzelnen
immer wieder wertvolle Hinweise in den

Anmerkungen. Ob diese Ausgabe wohl dazu

beiträgt, Wieland neue Leser zu verschaffen?

Wir haben gesehen, daß Wieland im
«Agathon» weitgehend sich selbst darstellt.
Auch er war einst das, was er als Schwärmer
bezeichnet. Davon zeugen seine Briefe aus
dem Jahrzehnt, das seiner Biberacher Zeit
vorausging, aus seiner Schwärmer-Zeit. —
Seit 1963 liegt der erste Band von «Wielands

Briefwechsel», «Briefe der Bildungsjahre»

(1. Juni 1750 bis 2. Juni 1760), vor.
Obwohl der Kommentarband noch fehlt,
ist es erfreulich, daß Wielands Briefe jetzt
allgemein zugänglich sind4. Im vorliegenden
Band handelt es sich in erster Linie um
Wielands Zürcher Zeit (1752—1759), um seine

Beziehung zu Johann Jakob Bodmer, die
zuerst vorsichtig angeknüpft, dann zu einer

— allerdings recht einseitigen —Brieffreundschaft

wird und zu Wielands Reise nach

Zürich führt. Bezeichnend für den Schwärmer

Wieland ist die Tatsache, daß alle jene

Briefe, die an den noch unbekannten Bodmer
gerichtet sind, besonders gefühlvoll und
überbordend sind. Die Gefühle, die
ausgedrückt werden, beruhen also wie bei den

Schwärmern Don Sylvio und Agathon nicht
auf Erfahrungen, sondern haben ihren
Ursprung in der Einbildungskraft des Dichters,
bestenfalls in schriftlichen Äußerungen oder
Gerüchten über die betreffenden Personen.
So ist die Beziehung zu fast allen
Briefadressaten des vorliegenden Bandes eine
eminent schwärmerische, die sich, sobald
eine persönliche Begegnung stattfindet, eher
abkühlt. Bei der Beziehung zu Sophie Gutermann,

der ersten großen Liebe des Dichters,
findet zwar keine Abkühlung statt, aber auch

an sie schreibt er schon, bevor er sie zum

39;



ersten Mal sieht, so begeisterte Briefe, daß
der Grund für seine große Liebe wohl
ebensosehr in seiner Einbildungskraft, in
seiner Absicht zu lieben, als in Sophies Natur
liegt.

Neben Sophie und J. J. Bodmer sind
Pfarrer Johann Heinrich Schinz in Zürich
und der Arzt Johann Georg Zimmermann
in Brugg die Hauptempfänger von Wielands
Briefen. Ihnen teilt er seine Pläne mit, diskutiert

mit ihnen über Werke anderer Autoren,
macht ihnen — oder ihren Frauen —
Komplimente oder ergeht sich in philosophischen
Spekulationen. Diese Briefe sind alle in
keiner Weise Kunstwerke, keine in sich
geschlossenen Gebilde. Was vielleicht
enttäuscht, ist die Tatsache, daß er keine
ausführliche Schilderung seines Lebens in
Zürich gibt. Man hätte gern von ihm selber
gehört, wie er mit Bodmer zusammen am
gleichen Tische aß, mit ihm zusammenarbeitete,

mit ihm diskutierte. Aber seine Schweizer

Freunde scheinen den «Betrieb» bei
Bodmer alle so gut zu kennen, daß sich eine
Beschreibung erübrigt — und andere Adressaten

sind für diese Zeit kaum vorhanden.
So spüren wir nur in Andeutungen, aus
kleinen Bemerkungen, wie sich Wielands
anfangs begeistertes Verhältnis zu Bodmer
langsam abkühlt, wie plötzlich von einzelnen
besonders empfindsamen Damen der Zürcher

Gesellschaft die Rede ist, wie diese
immer wichtiger werden, wie er bei Bodmer
auszieht, um Söhnen aus guten Zürcher
Familien Unterricht zu erteilen und wie er
schließlich überhaupt dem literarischen
Zürich, das von Bodmer geprägt ist, untreu
wird, um — nach einem kurzen Intermezzo
in Bern — in seiner Heimatstadt Biberach
ein ganz neues Leben zu beginnen. Man
kann sich des Gedankens nicht ganz erwehren,

Wieland habe im Grunde nie so
vollkommen zu Bodmer gepaßt, wie er es sich
selbst gewünscht hätte. Während seines

ersten halben Jahres bei dem vorher so

angeschwärmten Lehrer, dessen Einladung
nach Zürich er sich so ersehnt, durch viele
Briefe fast erschmeichelt hatte, verstummt
er fast ganz als Briefschreiber. Es finden sich
einzelne kleine Briefe an Bodmer selbst, in
denen er sich für eine unbedachte Rede

entschuldigt oder Bodmer um etwas bittet,
obwohl er ja im gleichen Haus wie der Herr
Professor wohnte. All dies läßt — allerdings
nur indirekt — auf ein letzlich doch distanziertes

Verhältnis zwischen Bodmer und
Wieland schließen. Aber Wieland war sich
in seiner Tugendschwärmerei, in der alles,

was von Bodmer kam, ihm ideal erschien,
wohl gar nie bewußt, wie wenig er charakterlich

zu seinem Lehrer paßte. Wieviel er
ihm aber direkt oder indirekt zu verdanken
hat — es sei hier nur daran erinnert, daß er
wohl in Bodmers Haus Shakespeare kennen
lernte, dessen erster Übersetzer er wenige
Jahre später werden sollte —, geht aus
Wielands Briefen nur sehr undeutlich hervor.
Dennoch lohnt es sich, diese Briefe zu lesen,
sich dabei auch ein wenig mit dem
literarischen Klatsch jener Zeit auseinanderzusetzen

und vor allem — Wieland dabei noch
besser kennen zu lernen.

Regine Schindler-Hürlimann

1Oax. M. Wieland: Musarion oder Die
Philosophie der Grazien. Hg. von Alfred
Anger, Universal-Bibliothek Nr. 95, Reclam,
Stuttgart 1964. 2Chr. M. Wieland: Werke I,
Romane 1, Carl Hanser Verlag, München
1964. 3 Diese kleineren Werke aus der Biberacher

Zeit sind in dem soeben erschienenen
Band IV der Hanser-Ausgabe (Gedichte und
Verserzählungen 1) enthalten. 4Chr. M.
Wieland: Briefwechsel I, Briefe der Bildungsjahre

(1. Juni 1750 bis 2. Juni 1760). Hg. von
Hans Werner Seiffert, Akademie Verlag,
Berlin 1963.

400


	Bücher

