Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

DER MANIERISMUS

Die Geschichte des Manierismus, jener Stil-
epoche der bildenden Kunst zwischen 1520
(Tod Raffaels) und etwa 1620, wurde im
wesentlichen im 20. Jahrhundert geschrie-
ben. Max Dvorik gab als etster diesen bisher
iibersehenen und auch massiv unterschiitz-
ten 100 Jahren eine positive, stilistisch ein-
heitlich faBbare Bedeutung (in seinem 1924
erschienenen Buch «Kunstgeschichte als
Geistesgeschichte»). Indem er das Phimo-
men des manieristischen Stils aus seiner blof3
regionalen, italienischen Relevanz losen und
als Resultat einer ganz Europa umfassenden
Tendenz glaubhaft machen konnte, ver-
mochte er auch den Manierismus als Epo-
chenstil zu fassen. Dvordks Auffassung
setzte sich zwischen den beiden Weltkriegen
durch und fand vor allem in den Arbeiten
von Antal, Vo3, Hoffmann, Pevsner, Weis-
bach und Friedlinder reiche Bestitigung.
Verschiedene Ausstellungen iiber den Manie-
rismus bekriftigten anschaulich das von ge-
lehrter Seite Votgebrachte, so daB der
Manierismus heute als Begriff fiir die Stil-
epoche zwischen Renaissance und Barock
durchaus und mit gutem Recht anerkannt
werden darf. Eine nicht zu unterschitzende
Gefahr erwuchs diesem so gesicherten Stil-
begriff durch dessen extensive Auslegung
von seiten Gustav René Hockes, der den
Manierismus-Begriff im AnschluB an Curtius
auf die in allen Kulturepochen witksame
Tendenz des Antiklassischen erweiterte.
Manierismus ist nach Hocke eine Komple-
mentirerscheinung jeder Klassik, eine funda-
mentale Moglichkeit der Kunst von der
Antike bis heute, der klassischen Utopie
eines «schonen», harmonischen Einverneh-
mens zwischen Welt und Uberwelt, zwi-
schen Mensch und Umwelt das Bild des
Menschen entgegenzuhalten, der ein vielfach
gebrochenes, fazettiertes, in jedem Falle
problematisches Verhiltnis zu Gott und
Umwelt hat. Damit wird der Epochenbegriff
des Manierismus allerdings umgebogen zu
einem Grundbegriff det Interpretation, mittels

394

dessen zeitlich und riumlich voneinander ent-
fernte Kunstwerke assoziativ in Beziehung
zueinander gesetzt werden konnen. Nicht
umsonst trigt daher Hockes reiches Werk
selbst den Charakter des Willkiirlich-Kom-
binatorischen, ja Manierierten. Die Tendenz
aber, den Begriff des Manierismus als Kenn-
zeichnung der Epoche von 1520—1620 bei-
zubehalten und ihn daher entsprechend zu
sichern, ist aber im groBen ganzen doch
viel deutlicher und ist auch von den neueren
Fotschern (Baumgart, Bousquet, Frey und
Wiirtenberger, mehrheitlich vertreten.
Einen gewichtigen Beitrag zur Manieris-
mus-Forschung hat nun jungst Arwold Hau-
ser geliefert mit seinem Buch: Der Manieris-
mus, Die Krise der Renaissance und der Ursprung
der modernen Kunst (Verlag C. H. Beck, Miin-
chen 1964). Schon der Untertitel des Bandes
zeigt an, dall Hauser nicht schlechterdings
die Tradition des Irreguliren und Dishar-
monischen in der Kunst zu seinem Thema
gemacht hat wie Hocke, sondern daf3 er den
Manierismus historisch situiert, indem er
ihn als Folge einer mentalen Krise der
Renaissance und ihrer Bestrebungen ver-
steht und daran den Ursprung der Moderne
mit all ihren Implikationen kniipfen méchte.
In der Absicht, die weltanschaulichen,
historisch-sozialen, wirtschaftlichen und tech-
nologischen Bedingungen der Stilepoche des
Manierismus nachzuzeichnen, ist Hausers
Werk einzigartig. Hauser versteht es meister-
haft — davon hat er schon in seiner «Sozial-
geschichte der Kunst und Literatur» Zeug-
nis gegeben —, den Manierismus vor dem
Hintergrund der utopischen Kunstform der
klassisch orientierten Renaissance als einen
relativ treueten Ausdruck der wirklichen
Verhiltnisse begreifbar zu machen. Der
ganze erste, umfangreiche Teil ist diesem
Vorhaben gewidmet. Der Mensch versteht
sich im Manierismus als ein Gefallener; das
Gleichgewicht zwischen Kotper und Seele
ist fiir ihn aufgehoben; der Mensch begtreift
sich als deten Widerspruch und duBert sich



daher in der ihn am meisten entlarvenden
Beschiftigung, in der Kunst, entsprechend
antihumanistisch, antiklassisch. Die Dis-
krepanz der Elemente, aus denen sich ein
Kunstwerk manieristischer Kunst zusam-
mensetzt, mull mithin als Ausdruck der
Polaritit alles Seins begriffen werden, als
grundlegende Paradoxie, in der beispiels-
weise die Haltungen eines extremen Spiri-
tualismus und eines ebenso outrierten Eroti-
zismus als bloBe Momente angelegt sind.
Der geistesgeschichtliche Augenblick, in dem
diese Diskrepanz des Menschen in sich selbst
stattfindet, ist identisch mit der Geburts-
stunde des modernen Menschen, der sich
nicht mehr bloB als Individuum, sondern
schlechterdings vom Individualismus her
begreift. Michelangelo ist in diesem Sinn
der erste moderne Mensch. Die Emanzipa-
tion der naturwissenschaftlichen Weltan-
schauung, die sich an die Namen Kopernikus,
Galilei, Kepler kniipft, ist schon ein manie-
ristisches Phinomen. Auch Luthers Promul-
gation des Einzelnen, der aristokratische
Zug der lutherischen Pridestinationslehre
1aBt sich dem Manietismus als parallel ver-
laufendes Ereignis an die Seite stellen. Auch
Machiavellis Idee von der Autonomie der
Politik, seine Theotie des politischen Realis-
mus ist in den wachsenden Trend auf eine
immer intensivere Verselbstindigung der
Lebensbezirke einzuotdnen, der im Manietis-
mus kiinstlerisch fruchtbar wird. Die geistes-
geschichtlichen Protuberanzen, die sich an
den Namen Montaigne, Ignatius von Loyola,
Gracidn, Campanella, Shakespeare, Cervan-
tes und anderen entziinden, sind Zeichen
am Weg einer immer schirfer und differen-
zierter sich ausgliedernden Welt. Hauser
ibernimmt von Hegel den Begriff der Ent-
fremdung, um das Entstehen des manieristi-
schen Irrationalismus, dem von weither eine
immer konsequentere Institutionalisierung
und Veranstaltlichung des Lebens antwortet,
zu beschreiben. Im MaBe als die Mittel in
den Institutionen, aber auch in der Kunst
zum Zweck aufriicken, wird das Zuhandene
irrational unabgeleitet, dem unerklirlichen
Richtspruch der Fortuna iibetliefert. Die
Reduktion des Lebens auf seine Bezirke, des
Mittels zum Zweck, kurz, die Aufhebung

iibergreifender Sinnbeziige entfremdet den
Menschen von seinem eigenen Ich. Gerade
das aber nétigt ihn, immer das eigene Ich
werbend, fragend, liebend zu umkreisen im
Versuch, die Entfremdung, die doch untiick-
fithrbar ist, zu dutchbrechen. Es ist der
Selbsterlosungsversuch des Narzill, der in
Literatur und Kunst des Zeitalters thema-
tisch oder implizit immer wieder durch-
exerziert und bis zur Erschopfung, Ent-
tiuschung (desengafio), ja bis zum Ekel aus-
gekostet wird. Don Quijote, Hamlet, Don
Juan, Faust, Othello, alles Geschopfe des
Zeitalters, sind im Grunde narziBitische
Charaktere. — Es ist schwer, Hausers weit-
greifende Analysen der wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Umwilzung, der religio-
sen Ereignisse, der politischen Ideologien
und vor allem die zentralen Abschnitte iiber
die Entfremdung und den NarziBmus —
alles das im Zusammenhang eines sich aus-
formulierenden Epochenstils — in wenigen
Zeilen komprimiert wiederzugeben. Man-
ches mag den Leser in Hausers allzu geraff-
tem Uberblick iibettrieben anmuten. Der
der mittelalterlichen Literatur Kundige wird
beispielsweise Hausers Behauptung, dal3 es
im Mittelalter keinen Humor gebe, weit von
sich weisen. Im wesentlichen aber wird
Hausers Ausfithrungen immer Beifall zu
zollen sein,

Im zweiten Teil seines Werks schreibt
Hauser die Geschichte des Manierismus in
seinen Ausformungen in bildender Kunst
und Literatur, Hier wird deutlich, da} er —
im Gegensatz zu Hocke — den Manierismus
als eine Stilform eigenen Rechts versteht,
die sich nicht je neu in vollendeter Eigenart
in der Kunstgeschichte wiederholen kann.
Gerade in der vorsichtigen Att, wie Hauser
trotzdem manieristische Tendenzen zum
Beispiel in det neuzeitlichen Kunst gelten
liBt, wird die unverkrampfte Haltung deut-
lich, die er seinem Gegenstand gegeniiber
einnimmt. Naturgemi3 beansprucht in die-
ser Geschichte des Manierismus die Skizze
des Manierismus in Italien den groBten
Raum. Vom latenten Manierismus der Hoch-
renaissance bei Raffael und seiner Schule,
bei Michelangelo, Andrea del Sarto und
Coreggio iiber die beiden dem Stil den

395



Durchbruch verschaffenden Manieristengene-
rationen um Pontormo, Rosso Fiorentino
und Beccafumi einerseits und um Bronzino
und Parmigianino anderseits bis zum Manie-
rismus romisch-florentinischer, emilianisch-
bolognesischer oder venezianischer Prigung
ist der Manierismus sowohl in theoretischer
wie in praktischer Hinsicht in Italien am
reinsten, umfinglichsten und sichtbarsten
ausgebildet. Von Italien aus gehen vielfiltige
Beeinflussungen nach Frankreich, den Nie-
detlanden, Spanien und Deutschland, Ver-
flechtungen, die Hauser ausfiihtlich er6rtert.
Bisweilen aber ist er auch genotigt, eine Art
Polygenese des manieristischen Stils mit viel
Wahrscheinlichkeit anzunehmen. — Es
handelt sich bei Hausers Skizze der Ge-
schichte des Manierismus nun keineswegs
um eine trockene Aufzihlung der bloBen
Daten und Ereignisse. Im Gegenteil, Hauser
arbeitet immer zuerst unter Prisentation
eines auBlerordentlich reichen Bildmaterials
analytisch und interpretierend die Stilform
heraus, dann erst — gleichsam unter der
Hand — wird der FluB geschichtlichen
Geschehens fiihlbat.

Knapper ist der Abschnitt iiber den
Manierismus in der Literatur des Abendlan-
des gehalten. Da sich die Mittel der bilden-
den Kunst mit den Sprachmitteln der Dich-
tung nicht einfach parallelisieren lassen, ist
Hauser genotigt, die manieristische Dich-
tung gleichsam ab ovo, nimlich von der
Sprache her zu analysieren. Die Sprache ist
im Manierismus nicht nur Mittel des Aus-
drucks, nicht nur Form des kiinstlerisch
Gestaltbaren, sondern zugleich Quelle der
Inspiration; sie erreicht im Manierismus
einen Grad der Selbstidentitit und Autono-
mie, der ohne Vergleichbatres dasteht. Det
Inhalt wird nicht in die Sprache hineinge-
tragen, sondern aus iht herausgeholt.
Sprache ist «konstitutive Form » der manieri-
stischen Dichtung. Wird in einem Goethe-
gedicht ein Wirkliches auf seine symbol-
hafte Entitit, Einheit und Totalitit hin
sprachlich transpatrent, so ist im manieristi-
schen Gedicht die Sprache nicht im Umweg
iber irgendwelche Wirklichkeit erfahrbar,
sondern im metaphorischen Charakter der
Sprache selbst, im Aufbruch einer Unmenge

396

von Metaphern und Concetti (geistreicher
Einfille, bizarrer Anspielungen, Pointen und
Witze), die weniger iiber den Verlust an
Wirklichkeit hinwegtiuschen als die Sprache
als Wirklichkeit retten wollen. Zur Illustra-
tion dieses Sachverhalts zitiert Hauser die
Hauptvertreter manieristischer Literatur aus
Italien (die Petrarkisten, Michelangelo,
Tasso, Marino), Spanien (Gdéngora, Cervan-
tes, Calderén), Frankreich (Montaigne, M.
Sctve, Ronsard, Garnier, de Sponde) und
England (Marlowe, Shakespeare, Meta-
physical Poets). Deutsche Dichter erwihnt
er leider uberhaupt nicht, obwohl Fischart
vor allem mit seinen sprachautonomen und
sprachautomatischen Groteskwerken sicher
eine sehr beachtenswerte, zwar aullerordent-
lich krude, auf die menschlichen Vitalfunk-
tionen reduzierte Spielart des Manierismus
vertritt, eine Moglichkeit, die auch Shakespea-
reinseinenzotigsten Momentennichterreicht.

In einem letzten Abschnitt: « Der Manie-
rismus und die moderne Kunst» versucht
Hauser an ausgewihlten Beispielen (Baude-
laire, Mallarmé, Surrealismus, Proust, Kafka)
die manieristischen Implikationen der
Dichtkunst der Neuzeit aufzuweisen, aller-
dings ohne je die Dignitit des Manierismus
als einer eigenwertigen Stilepoche preiszu-
geben, hochstens daB3 er eine beschrinkte
Vergleichbarkeit unserer Zeit mit der des
16. Jahrhunderts zugibt.

Es ist schlieBlich — um diesen nur zu
fliichtigen Uberblick iiber das reiche Werk
abzuschlieBen — keineswegs so, dafl der
Leser Hausers Schliisse und Darstellungen
in jedem Fall unbesehen und kritiklos zu
seinen eigenen machen konnen wird. Man-
ches wird er als zu pauschal gesehen ver-
wetfen. Ein entscheidender Mangel ist auch
die Abstinenz, der sich Hauser fiir deutsche
Belange befleifligt. Immer aber wird der
Leser dieses wohl umfassendsten Werkes
iber den Manierismus angeregt und berei-
chert. Dazu verhilft ihm nicht blof der
Reichtum der darin aufgezeigten Perspek-
tiven, sondern entscheidend auch die ge-
scheite, immer luzide Diktion, deren beson-
dere Gabe Hauser in hohem Mal besitzt.

Alois Haas



NEUE WIELAND-AUSGABEN

Der Name Wielands ist den meisten unserer
Zeitgenossen geldufig. Aber wer liest heute
noch Wieland? Was weill man von diesem
Dichter? Er sei frivol, vielleicht ganz unter-
haltsam, aber im ganzen nicht mehr sehr ge-
nieBbar — das ist eine Art Geriicht, das noch
heute umgeht und zum Teil darin begriindet
ist, dal Wieland — kaum noch gelesen wird.
Bis vor wenigen Jahren waren die meisten
seiner Werke nicht in neuen Drucken erhilt-
lich. Gegenwirtig aber sind diverse neue
Wielandausgaben am Erscheinen, und sie
machen es uns leicht, diesen Dichter kennen
zu lernen. Dieses Hindernis auf dem Weg zu
Wieland wire also weggerdumt!

Der etwas zweifelhafte Ruf Wielands ist
ein Uberbleibsel aus dem 19. Jahrhundert.
1852 schrieb der Literarhistoriker und Theo-
loge August Vilmar iiber Wieland: « ... ein
Stoff, wie er in den mit unglaublichem Beifall
aufgenommenen «Musation oder Philosophie
der Grazien» verarbeitet ist, und in nichts an-
derem besteht, als in der Doctrin des Sinnen-
kitzels, ist kein Inhalt an dem Generationen
sich erfrischen, stirken, nihten und erbauen
konnen — er ist Uppige Nischerei, wenn
nicht geradezu Gift, durch welches die edel-
sten Organe zerstort und die kommenden
Geschlechter geschwicht, gelihmt, verkriip-
pelt werden. Der Wielandschen Dichtung
kann sich nur das versunkenste Individuum,
nur eine in Kraftlosigkeit, Ohnmacht und
Fiulnis verfallene Gesellschaft, nur eine der
volligen Auflosung aller sittlichen, religiosen
und politischen Bande entgegen gehende
Nation zuwenden, » Die Romantiker, denen
Wieland in seiner aufklirerischen Lebens-
freude zutiefst entgegengesetzt war, waren
die Begriinder eines negativen Wieland-
Bildes, das sich bis gegen Ende des letzten
Jahrhunderts erhielt. In Wilhelm Scherers
«Geschichte der Deutschen Litteratur»
(1905) hieB es dann: « ein junger
Schwabe, der in der Schule der Schwirmerei
eine glinzende phantasievolle Sprache er-
warb, aber sich schlieBlich der Aufklirung
in die Arme watf und einer der gréften
deutschen Epiker wurde: Chtistoph Mattin
Wieland. » Und etwas weiter hinten: «. . . und

es steht ihm ein Schmelz der Sprache zu Ge-
bote, der schon nahe an das Hochste streift,
was deutschen Dichtern tiberhaupt gelun-
gen.» Obwohl ein ganz leicht abschitziger
Unterton auch hier nicht zu iiberhoren ist,
ist es eindeutig, daB Wieland jetzt plotzlich
anerkannt wird — und zwar nicht nur als
erster Ubersetzer Shakespeares oder als einer
der ersten groBen deutschen Ubermittler
antiker Kultur, sondern als Dichter im ei-
gentlichen Sinn. Auch wenn heute der
«Schmelz der Sprache» kaum das ist, was
uns an diesem Dichter am meisten interes-
siert, sondern sein ganzer Stil, in einem viel
weiteren Sinne, etfolgte doch am Anfang
unsertes Jahrhunderts die entscheidende
Wendung: Wieland wurde wieder salon-
fahig.

Vielleicht hatte Wieland Goethes Satire
«Gotter, Helden und Wieland », ein Toten-
gesprich, worin Goethe sich iiber Wieland
lustig macht, geschadet. Dennoch ist es ge-
rade Goethe, der wohl als erster die umfas-
sende Bedeutung Wielands erkannte. Seine
Logenrede nach Wielands Tod zeugt davon.
Abet schon vor jener Satire, am 20.2.1770,
schreibt er an den Verleger Ph. E. Reich:
«Nach Oser und Schickespearn ist Wieland
noch der einzige, den ich fiir meinen dchten
Lehrer erkennen kann.» Zahlreiche Briefe
aus Goethes Frankfurter Zeit zeugen von
einer intensiven Beschiftigung mit Wieland.
Goethe ist aber nur ein Beispiel dafiir, wie
sehr sich alle Literaten jener Zeit mit Wieland
auseinandersetzten und sich von ihm, der
die deutsche Sprache fiir Briefe und Romane
wieder neu gesellschaftsfihig machte, beein-
flussen lieBen. Am wichtigsten waren Goethe
damals die kleine Verserzihlung « Musarion»
(1768) und der Roman «Geschichte des
Agathon » (1766/67). Fiir diese beiden Werke
gilt die sehr treffende Aussage im 7. Buch
von «Dichtung und Wahtheit» (1811):
«Ubrigens gab man diesen Werken sehr
gern einen heiteren Widerwillen gegen er-
hohte Gesinnungen zu, welche, bei leicht
verfehlter Anwendung aufs Leben, ofters
der Schwirmerei verdichtig werden. Man
verzieh dem Autor, wenn et das, was man

397



fur wahr und ehrwiirdig hielt, mit Spott
verfolgte, um so eher, als er dadurch zu er-
kennen gab, daB3 es ihm selbst immerfort
zu schaffen mache.» Auch die beiden ge-
nannten Werke konnten wie der «Don
Sylvio von Rosalva» (1764) iiberschrieben
sein: «Der Sieg der Natur iiber die Schwir-
metei.» Vor allem in «Musarion» vetleiht
Wieland seinem « Widerwillen gegen erhthte
Gesinnungen» auf heitere Art Ausdruck,
wihrend die Tatsache, dal3 ihm diese Pro-
bleme selbst zu schaffen machen, der auto-
biographische Charakter also, vor allem im
«Agathon » deutlich zutage tritt.

«Musarion oder Die Philosophie der
Grazien, Ein Gedicht in Drei Biichern», ist
seit 1964 in einem Reclam-Bindchen erhilt-
lich!. Das knappe Nachwort Alfred Angers
bildet eine sehr geeignete erste Hinfithrung
zu Wieland, wie ja iiberhaupt die «Musa-
rion» als Einfiihrung in Wielands Werke
sehr geeignet scheint. Anger hat dem Text
zahlreiche Anmerkungen beigefiigt, die dem
heutigen Leser, der viele Anspielungen, die
einem gebildeten Menschen des 18. Jaht-
hunderts selbstverstindlich waren, nicht
mehr versteht, die Lektiire wesentlich er-
leichtern. Dall der Herausgeber den Text
durchwegs in der Orthographie des 18. Jaht-
hunderts wiedergibt, hat einen gewissen
Reiz. Es scheint mir aber nicht ganz klar, ob
letztlich durch diese Patina, die mit dem Stil
des Werkes ja wenig zu tun hat, der direkte
Zugang zur eigentlichen Dichtung nicht
doch etwas erschwert werde. Im ersten Band
der Wieland-Ausgabe des Carl Hanser Ver-
lages, der von Fritz Martini und Reinhard
Dohl bearbeitet wurde, empfindet man es
jedenfalls als Etleichterung, daB3 die Ortho-
graphie unsern Gepflogenheiten angepalit
ist. Gerade weil wir es in diesem Band mit
lingeren Romanen, nicht nur mit einem be-
schwingten, leicht lesbaren Versgebiude zu
tun haben, sind wir dankbar, dall uns auf
diese Art die Lektiire erleichtert wird.

Dieser erste Band der Hanserschen Wie-
land-Ausgabe enthilt die beiden Romane
«Die Abenteuer des Don Sylvio von Ro-
salva» und «Die Geschichte des Agathon»2.
Beide Werke stammen vom gut 3ojihrigen
Wieland, der sich damals als Kanzleivet-

398

walter in seiner Heimatstadt Biberach nieder-
gelassen hatte und — trotz der starken
beruflichen Beanspruchung — in rascher
Folge eine ganze Reihe von kleineren und
groBeren Werken schrieb. Es ist die eigent-
liche Rokoko-Zeit Wielands. AuBBer den bei-
den hier votliegenden Romanen sind es vor
allem kleinere Gebilde, meist in Versen, die
zu jener Zeit entstanden®. Sie wuchsen her-
aus aus dem Kontakt mit dem Kreis um den
Grafen Stadion und seinen Rokoko-Salon
auf SchloB Warthausen, wo Wieland hiufig
verkehrte. Es ist wichtig, diesen Hinter-
grund neben dem biederen Alltagsleben
Wielands zu sehen, denn die Werke jener
Zeit sind nicht denkbar ohne einen ganz
bestimmten Leser- oder Zuhorerkreis, den
der Dichter vor Augen hatte und an den er
sich in einzelnen Anspielungen oder in lan-
gen Exkursen wandte. — Eine ausgespro-
chen gesellige Atmosphire ist in allen diesen
Werken spiitbar; dazu gehért, daB fast alles
kurze anmutige Verserzihlungen sind. Der
Dichter ist zu hoflich, seinem Publikum viel
schwerere Kost vorzusetzen. Oder wire er
dazu gar nicht fihig? Das mul3 an den beiden
genannten Romanen uberpriift werden.

Es handelt sich hier nicht nur um sehr
viel lingere und in Prosa verfalite Stiicke;
der « Agathon» will ja ein «philosophischer »
Roman sein. Ein niitzliches Beispiel soll dem
Leser vorfithren, «quid virtus et quid sa-
pientia possit». Das Publikum soll also nicht
nur amiisiert werden, was fiir den sehr untet-
haltsamen und recht phantastischen «Don
Sylvio» noch gilt, sondern soll belehrt, ja
gebessert werden. Wie ist das moglich, ohne
daB der Dichter dem geselligen und liebens-
wiitdigen Grundton jener Zeit dabei untreu
wird? Bei genauer Analyse zeigt sich, daf}
gerade im «Agathon» wie in kaum einem
andern Werk ein geselliger Stil par excellence
entwickelt wurde. Die Riicksichtnahme auf
den Leser, das Gesprich mit ihm, das Ein-
gehen auf moégliche Einwinde, lingere —
wie kleine Zusammenfassungen wirkende —
Kapiteliiberschriften, die eine Art von
Standortbestimmungen im Gewirr der Ro-
manhandlung bilden — dies alles soll auch
in diesem Roman, der «ernst» sein will, dem
Leser Erleichterung schaffen. Es ist ein aus-



gesprochen ordentlicher, ein aufklirerischer
Stil, der jedes Ding an seinen Ort setzt,
innerhalb seiner Umgebung genau plaziert,
fast analysiert.

DaB es sich bei den Figuren dieses Ro-
mans um «Charaktere» handelt, wie der
Dichter selbst ankiindet, ist das eigentlich
Neue. Noch die an und fiir sich reizvollen
und auBerordentlich liebenswiirdigen Figu-
ren von Salomon GefBiner sind unwirkliche
Wesen. Sie sind meist unendlich edel, ge-
fithlvoll und vorbildlich, aber nicht indivi-
duell charakterisiert. Darum ist die Idylle
die ideale Form fiir diesen Dichter; auf
kleinem Raum l4Bt sich alles sagen, was iiber
diese Menschen iiberhaupt zu sagen ist.
Agathon dagegen verindert, entwickelt sich
vor unsern Augen; et i3t sich beeinflussen,
sein Charakter bildet sich mit der Zeit. Er
entwickelt sich vom jungen Schwirmer zum
tiichtigen — verniinftigen und dennoch ge-
fiithlvollen — Mann. Die Helden von GeBner
oder gar von Gellert, die ja im Grunde auch
Schwiirmer sind in ihrer iibertriecbenen Tu-
gendhaftigkeit, erscheinen uns dagegen wie
Marionetten. Wieland will Menschen darstel-
len und er will sich selbst schildern, wie er
sich in entsprechenden Umstinden verhalten
hitte. Diese autobiographische Tendenz bil-
det gewissermaBen die Gewihr fiir die
Menschlichkeit seinetr Personen.

DaBl der «Agathon» vorlidufig unvoll-
endet blieb, daBl Wieland am SchluB die
abschlieBende Philosophie, die alles abrun-
den sollte, schuldig bleibt, zeigt uns, daB
ein vollendeter Entwicklungsroman zu jener
Zeit noch nicht moglich war. Es ist doch
eindeutig ein Werk der Rokoko-Zeit, der
Zeit des kleinen Formats. Und so hat viel-
leicht auch der damalige Leser gar keinen
philosophischen AbschluB3 erwartet — son-
dern, worauf der Etfolg dieses Werkes
schlieBen liBt, die offene Form selbstver-
stindlich hingenommen, vielleicht sogar ge-
schitzt.

Wir danken es Fritz Martini, daB} er in
seiner Ausgabe den « Agathon » in der ersten
Fassung wiedergibt, ohne die Korrekturen
und Erginzungen einer spiteren Epoche,
die dem Geist des Rokoko fremd ist, zu
iibernehmen. Das Nachwort Martinis gibt

eine glinzende Schilderung des Wieland
jener Biberacher Jahre iiberhaupt. Obwohl
der Roman in der antiken Welt, sozusagen
auf neutralem Boden spielt, mufl man die
ganze damalige Situation Wielands kennen
— und auch dann wird man anfangs viel-
leicht etwas Miihe haben beim Lesen dieses
Werkes. Fritz Martini, die hofliche Gesellig-
keit Wielands fortsetzend, hilft uns durch
seine Einfithrung dabei ausgezeichnet, und
die Herausgeber geben uns im einzelnen
immer wieder wertvolle Hinweise in den
Anmerkungen. Ob diese Ausgabe wohl dazu
beitrigt, Wieland neue Leser zu verschaffen?

Wir haben gesehen, daB Wieland im
«Agathon » weitgehend sich selbst darstellt.
Auch er war einst das, was er als Schwirmer
bezeichnet. Davon zeugen seine Briefe aus
dem Jahrzehnt, das seiner Biberacher Zeit
vorausging, aus seiner Schwirmer-Zeit. —
Seit 1963 liegt der erste Band von «Wie-
lands Briefwechsel», «Briefe der Bildungs-
jahre» (1. Juni 1750 bis 2. Juni 1760), vor.
Obwohl der Kommentarband noch fehlt,
ist es erfreulich, dafl Wielands Briefe jetzt
allgemein zuginglich sind®. Im vorliegenden
Band handelt es sich in erster Linie um Wie-
lands Ziircher Zeit (1752—1759), um seine
Beziehung zu Johann Jakob Bodmer, die
zuerst vorsichtig angekniipft, dann zu einer
— allerdings recht einseitigen — Brieffreund-
schaft wird und zu Wielands Reise nach
Ziirich fiihrt. Bezeichnend fiir den Schwir-
mer Wieland ist die Tatsache, dal} alle jene
Briefe, die an den noch unbekannten Bodmer
gerichtet sind, besonders gefithlvoll und
iiberbordend sind. Die Gefiihle, die ausge-
driickt werden, beruhen also wie bei den
Schwirmern Don Sylvio und Agathon nicht
auf Erfahrungen, sondern haben ihren Ut-
sprung in der Einbildungskraft des Dichters,
bestenfalls in schriftlichen AuBerungen oder
Geriichten iiber die betreffenden Personen.
So ist die Beziehung zu fast allen Brief-
adressaten des vorliegenden Bandes eine
eminent schwirmerische, die sich, sobald
eine personliche Begegnung stattfindet, eher
abkiihlt. Bei der Beziehung zu Sophie Guter-
mann, der etsten grofen Liebe des Dichters,
findet zwar keine Abkiihlung statt, aber auch
an sie schreibt er schon, bevor er sie zum

397



ersten Mal sieht, so begeisterte Briefe, dal3
der Grund fiir seine grofle lLiebe wohl
ebensosehr in seiner Einbildungskraft, in
seiner Absicht zu lieben, als in Sophies Natur
liegt.

Neben Sophie und J. ]J. Bodmer sind
Pfarrer Johann Heinrich Schinz in Ziirich
und der Arzt Johann Georg Zimmermann
in Brugg die Hauptempfinger von Wielands
Briefen. Thnen teilt er seine Pline mit, disku-
tiert mit ihnen iiber Werke anderer Autoren,
macht ihnen — oder ihren Frauen — Kom-
plimente oder ergeht sich in philosophischen
Spekulationen. Diese Briefe sind alle in
keiner Weise Kunstwerke, keine in sich ge-
schlossenen Gebilde. Was vielleicht ent-
tduscht, ist die Tatsache, daB er keine aus-
fithrliche Schilderung seines Lebens in Zii-
rich gibt. Man hitte gern von ihm selber
gehort, wie er mit Bodmer zusammen am
gleichen Tische a3, mit ihm zusammenarbei-
tete, mit ihm diskutierte. Aber seine Schwei-
zer Freunde scheinen den «Betrieb» bei
Bodmer alle so gut zu kennen, dal3 sich eine
Beschreibung eriibrigt — und andere Adres-
saten sind fiir diese Zeit kaum vorhanden.
So spiiren wir nur in Andeutungen, aus
kleinen Bemerkungen, wie sich Wielands
anfangs begeistertes Verhiltnis zu Bodmer
langsam abkiihlt, wie plotzlich von einzelnen
besonders empfindsamen Damen der Ziir-
cher Gesellschaft die Rede ist, wie diese
immer wichtiger werden, wie er bei Bodmer
auszieht, um Sohnen aus guten Ziircher Fa-
milien Unterricht zu erteilen und wie er
schlieBlich iiberhaupt dem literarischen Zii-
rich, das von Bodmer geprigt ist, untreu
wird, um — nach einem kurzen Intermezzo
in Bern — in seiner Heimatstadt Biberach
ein ganz neues Leben zu beginnen. Man
kann sich des Gedankens nicht ganz erweh-
ren, Wieland habe im Grunde nie so voll-
kommen zu Bodmer gepallt, wie er es sich
selbst gewiinscht hitte. Wihrend seines

400

ersten halben Jahres bei dem vorher so an-
geschwirmten Lehrer, dessen Einladung
nach Ziirich er sich so ersehnt, durch viele
Briefe fast erschmeichelt hatte, verstummt
er fast ganz als Briefschreiber. Es finden sich
einzelne kleine Briefe an Bodmer selbst, in
denen er sich fiir eine unbedachte Rede ent-
schuldigt oder Bodmet um etwas bittet, ob-
wohl er ja im gleichen Haus wie der Herr
Professor wohnte. All dies i3t — allerdings
nur indirekt — auf ein letzlich doch distan-
ziertes Verhiltnis zwischen Bodmer und
Wieland schlieBen. Aber Wieland war sich
in seiner Tugendschwirmerei, in der alles,
was von Bodmer kam, ihm ideal erschien,
wohl gar nie bewuBt, wie wenig er charak-
terlich zu seinem Lehrer palite. Wieviel er
ihm aber direkt oder indirekt zu verdanken
hat — es sei hier nur daran erinnert, dal er
wohl in Bodmers Haus Shakespeare kennen
lernte, dessen erster Ubersetzer er wenige
Jahre spiter werden sollte —, geht aus Wie-
lands Briefen nur seht undeutlich hervor.
Dennoch lohnt es sich, diese Briefe zu lesen,
sich dabei auch ein wenig mit dem litera-
rischen Klatsch jener Zeit auseinanderzu-
setzen und vor allem — Wieland dabei noch
besser kennen zu lernen.

Regine Schindler-Hiirlimann

1Chr. M. Wieland: Musarion oder Die
Philosophie der Grazien. Hg. von Alfred
Anger, Universal-Bibliothek Nt. 95, Reclam,
Stuttgart 1964. 2Chr. M. Wieland: Wetke I,
Romane 1, Carl Hanser Verlag, Miinchen
1964. 3Diese kleineren Werke aus der Biber-
acher Zeit sind in dem soeben etschienenen
Band IV der Hanser-Ausgabe (Gedichte und
Verserzihlungen 1) enthalten. ¢Chr. M. Wie-
land: Briefwechsel I, Briefe der Bildungs-
jahre (1. Juni 1750 bis 2. Juni 1760). Hg. von
Hans Werner Seiffert, Akademie Vetlag,
Berlin 1963.



	Bücher

