
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 4

Artikel: Spannung und Gleichgewicht in Grillparzers Welt

Autor: Frey, Eleonore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spannung und Gleichgewicht in Grillparzers Welt

ELEONORE FREY

Wenn Grillparzer den Calderonschen Titel Das Leben ein Traum in sein Gegenteil

— Der Traum ein Leben — verkehrt, weist er auf eine Problematik hin, die
seit der Romantik mit dem Wesen der Dichtung in engstem Zusammenhang
steht. Der Traum, und das heißt nichts anderes als die Innerlichkeit, die
Subjektivität des Dichters, überschwemmt bei Grillparzer wie bei vielen seiner

Zeitgenossen das Äußere und wird so nicht nur zum «Leben», sondern zu
einer Welt, in der sich nichts mehr dem Ich entgegenstellt. Die Einheit, die so
erreicht wird, ist jedoch vergängüchster Natur. Sie bricht zusammen, sobald
der leiseste Anruf den wie im Schlaf dahinziehenden, in sich versunkenen
Träumer weckt. Die Außenwelt erobert ihren Platz im Bewußtsein des Dichters

zurück und mahnt ihn an sein anderes, der allen gemeinsamen Welt trotz
aüem verhaftetes Ich, das der Aufschwung der Phantasie vielleicht zu
überspielen, niemals aber zu ersticken vermocht hat. Man verwechselt nicht ungestraft

das Innen mit dem Außen. Wenn der Traum zum Leben wird, leidet
das am Menschen Mangel, was in die sogenannte Wirklichkeit hinausstrebt,
während sich im äußeren Leben ein Dichter nicht zu verwirklichen vermag,
der sein inneres Leben absolut zu setzen gewohnt ist. Grillparzer hat diesen

Zwiespalt besonders lebhaft empfunden und sich unabläßig bemüht, beiden
Hälften seines unheilvoll gespaltenen Selbst ihr Recht zu verschaffen. Dieses

an sich unmögliche Beginnen hat ihn bisweilen zu den schroffsten Entscheidungen

geführt. Auf jede Ernüchterung, auf jeden gescheiterten Versuch,
sich ganz der Welt des Innern, des Traumes, der Betrachtung anheimzugeben,
folgt eine Wendung ins Gegenteil: der Wunsch, am Leben selber teilzuhaben
und zu genießen, was dem nach innen blickenden Menschen notwendig
versagt ist. Jeder der beiden Bereiche, zwischen die sich Grillparzer gestellt sieht,
erschließt sich jedoch ganz oder gar nicht: wer die Grenzen der in sich ruhenden

Innerlichkeit mißachtet, zerreißt das Gewebe des Traums ; wer sich auch

nur um ein Geringes vom Gegenwärtigen abkehrt, um die Stimmen seines

Innern zu vernehmen, verzichtet auf den Genuß eines Lebens, an dem nur der
Anteil hat, der sich ihm ganz ergibt.

So sieht sich Grillparzer immer wieder gezwungen, zwischen zwei Daseinsweisen

— dem inneren und dem äußeren Leben — eine Wahl zu treffen, die er
selber als sinnlos, unmöglich und unheilvoll erkennt. Wenn Libussa vom

371



«blaugeaugten Volk» jenseits der Berge sagt, es sei «blind, wenn es handelt,
tatlos, wenn es denkt1», verurteilt Grillparzer an den Deutschen (deren
Verhalten ihm immer wieder zum Beispiel eines von der Natur entfernten Daseins

wird) die gleiche Zweiteilung, die auch in ihm das Innere vom Außen scheidet.

Der Fluch: «O weh, weh denen, die ein Herz haben, wenn sie betrachten und
keines, wenn sie handeln2!» trifft vor allen anderen Grillparzer selbst. Die
innere Spaltung führt zu einer eigenthchen Lähmung. Dem Betrachtenden
fehlt der Gegenstand, dem sich sein Denken und Fühlen zuwenden könnte,
während sich der Handelnde in der Fülle der ihn umgebenden Dinge keine
Welt zu errichten vermag, weil es ihm an den verbindenden Kräften des

Inneren gebricht. Nun bewegt sich jedes menschhche Wesen in mehr oder

weniger großen Ausschwingungen zwischen den beiden Möglichkeiten hin
und her und wird bald vom einen, bald vom andern Pol angezogen oder
abgestoßen. In einer zwischen Handeln und Betrachten, Außen und Innen
schwankenden Bewegung kann sich auf die verschiedensten Arten ein
Gleichgewicht herstellen, wenn nur nichts die Kluft im Innern des Menschen
befestigt.

Gerade das ist aber für Grillparzer der Fall. In der Sappho heißt es einmal :

Von beiden Welten eine mußt du wählen,
Hast du gewählt, dann ist kein Rücktritt mehr
Ein Biß nur in des Ruhmes goldne Frucht
Proserpinens Granatenkernen gleich,
Reiht dich auf ewig zu den stillen Schatten
Und den Lebendigen gehörst du nicht mehr an3.

Hier wird nicht umsonst der Persephone-Mythos heraufbeschworen.
Grillparzer selber fühlt sich durch ein Nichts, durch einen einzigen Schritt auf eine
Bahn gedrängt, die ihn immer mehr von dem Lebendigen wegführt, dem er
seiner Natur nach doch auch angehört; und wie Proserp ina sieht er sich
unversehens vor eine Entscheidung gestellt, die er weder herbeigerufen, noch

vorausgeahnt hat. Der Rückzug in die Innerlichkeit wird nicht in freier Wahl
beschlossen. Eine unwiderstehliche Lockung zieht Grillparzer in sein Inneres
hinein und läßt ihn nicht mehr los: «Wer aber einmal die Süßigkeit des

Umgangs mit sich selbst genossen hat, kehrt nicht mehr zurück4.» Wenn Proserpina

durch den Biß in die rückkehrverwehrenden Früchte des Hades ihr
irdisches Leben verliert und dafür die Herrschaft über die Toten gewinnt,
wird Grillparzer in einer ähnlich ungewollten Entscheidung die Würde des

Dichters und der Verlust seines mitmenschlichen Daseins zuteil.
Daß kein Mensch im Reich des Innern verharren kann, solange er Mensch

bleibt, sondern trotz des Bannes, dem er sich verfallen weiß, immer wieder

372



nach außen strebt, hat Grillparzer am Schicksal Sapphos beispielhaft
dargestellt. Er selber wendet sich — ohne Hoffnung, die Lust des Menschseins

je genießen zu können — immer wieder dem äußeren Leben zu, meist auf
« der Neigung Zauberbrücke », die Medea in den folgenden Versen schildert :

Es gibt ein Etwas in des Menschen Wesen,
Das, unabhängig von des Eigners Willen
Anzieht und abstößt mit blinder Gewalt;
Wie vom Bhtz zum Metall, vom Magnet zum Eisen,
Besteht ein Zug, ein geheimnisvoller Zug
Vom Menschen zum Menschen, von Brust zu Brust5.

Dieser Zug ist für Medea Zwang und rohe Naturkraft, und sie versucht

umsonst, ihn mit dem Willen zu bändigen. Das « Etwas », das den Menschen
nach außen zieht und dem Bann des Innern entgegenwirkt, erscheint hier als

Liebe, aber die Liebe ist nur eine besondere Art des Verlangens, das jeden
Menschen aus sich hinaustreibt und ihn dem Lebendigen zuwendet. Jedesmal
erweist es sich nach kurzer Täuschung, daß das in sich selbst befangene Innere
den Übertritt nicht vollziehen kann und dem äußeren Leben ebenso fremd
bleibt, wie das Äußere am Menschen von seiner Innerlichkeit geschieden ist.

Jede der beiden Hälften führt für sich ein Dasein, dessen Ungenügen sich
dem jeweils ausgeschlossenen Teil klar erweist. Die Frage, welcher von beiden
Bereichen wirklich sei, hat jede Bedeutung verloren. Je nach dem, wie
Grillparzer zu sich selber und zum äußeren Leben steht, erscheint ihm das innere
Leben als erfüllte Wirklichkeit oder als leerer Traum, und das äußere Leben
kann sich ihm als Paradies oder als ein alptraumhaftes Verfallensein an fremde
Mächte zeigen. Unter dem sehnsüchtigen Blick scheint sich der eine wie der
andere Bereich ebenso zu beleben, wie er für den enttäuschten abstirbt. Der
Charakter der beiden Daseinsformen verändert sich je nach dem Standort
und der Blickrichtung des Dichters, der in ungeregelter Bewegung zwischen
den Extremen hin- und herschwankt, in die sich mit ihm auch seine Welt
aufspaltet. Jeder der beiden Bereiche verlangt den Verzicht auf das, was in
dem zwiespältigen Wesen Grillparzers in die andere Richtung drängt, und
dieser Verzicht macht jeden der beiden Bereiche — das innere wie das äußere
Leben — zur ungenügenden Hälfte eines Ganzen.

Man kann diesen Wechsel der Perspektive leicht beobachten, wenn man
Grillparzers verschiedene Äußerungen über ein und dasselbe Ding vergleicht.
So kann es zum Beispiel im äußeren Leben dazu kommen, daß einzig das

Vergessen ein Weiterleben noch wünschbar machen könnte. «Sortija del olvido
— Ei, ei, ei! / <Ring des Vergessens), ja, wer den besäße!6», sagt Kaiser
Rudolf IL, und aus einer ähnlichen Sehnsucht heraus klagt Jason:

373



O Jugend, warum währst du ewig nicht!
Beglückend Wähnen, seüges Vergessen,
Der AugenbUck des Strebens Wieg und Grab,
Wie plätschert ich im Strom der Abenteuer,
Die Wogen teilend mit der starken Brust7.

Alles, was im äußeren Leben geschieht, hinterläßt eine nicht zu
verwischende Spur. Das Vergangene engt den Menschen immer mehr ein, bis er
sich endhch völüg seiner Freiheit beraubt sieht. Von solchen Fesseln möchte
sich auch Sappho befreien und die Vergangenheit mit dem gebieterischen
Spruch: «Was ich gefühlt, gesagt, getan, gehtten, / Es sei nicht, selbst in der

Erinnerung nicht8», auslöschen. Aber der Umgang mit den Dingen des

äußeren Lebens geht an keinem Menschen spurlos vorüber, und seine

Auswirkungen lassen sich nicht beseitigen. «Doch das vergißt sich nicht!9» sagt
Medea für aüe, die wie sie umsonst ins Vergessen zu flüchten versuchen.

Auch Rustan, der Held von Der Traum ein Leben, läßt sich in einem Strom
von Abenteuern treiben, der sich für ihn «bald beglückend, bald zerstörend10»
durch die Fluren wälzt. In seiner träumerischen Rede bleiben jedoch
Beglücken und Zerstören bezeichnenderweise ohne Objekt; die nur geträumten
Taten beinflussen das äußere Leben nicht und hinterlassen auch keine Spur.
Im Bereich des Innern gibt es nichts, an das sich die Bilder und Gedanken
heften könnten, nichts, das ihnen Dauer verleiht. Bei Grillparzer bleibt jedes
innere Leben, jede Betrachtung so gegenstandslos wie Rustans Traum, und
was sich ihr erschließt, ist derart flüchtig, daß es sich nicht einmal in der

Erinnerung zu erhalten vermag. Für den nach innen gewendeten Menschen
wird demnach das Vergessen zur Qual. Das spurlose Vergehen des inneren
Lebens bringt Grillparzer in einen Zustand, der sich von dem eines
Träumenden nicht unterscheiden läßt. «Wozu Uest man aber, wenn die Spuren des

Gelesenen so aus der Wurzel vergehen? Mein Leben war immer ein Traum,
und zwar nicht, nach jenem griechischen Spruche, der eines Wachenden,
sondern in der Tat Eines, der schläft11», heißt es im Tagebuch, und Zu Fixlmüll-
ners Charakteristik wird gesagt: «Vergessenheit! Vergessenheit! Sein Leben

war ein Traum mit wenigen Momenten des Wachens. Selbst seine Gedanken
hatten das Unwillkürüche des Traumes und wenn ausgedacht, waren sie
vorüber und in der nämhchen Gestalt kamen sie nie wieder. Was man von der
Minute ausgeschlagen, gibt keine Ewigkeit zurück12.» Das Vergessen bannt
Grillparzer in einen Schlaf, in dem ihm nicht nur die Welt, sondern auch das

durch keine Kontinuität des inneren Lebens gesicherte Ich entgleitet. Es
beraubt ihn nicht nur seiner Identität (auf die ihn zu anderen Zeiten die
Unmöglichkeit zu vergessen so grausam festlegt), sondern es nimmt ihm auch
die Freiheit, sich aus dem Kerker seines Innern zu befreien. Wer alles vergißt,
kann sich ebenso wenig ein Dasein im äußeren Leben errichten, wie sich einer,

374



der nichts vergißt, von seinem im äußeren Leben verhafteten Schicksal lösen

kann. Das Vergessen ist also je nachdem tödhch oder heilsam, Rettung oder

Untergang, aber es läßt sich im entscheidenden Augenblick weder herbeirufen
noch überwinden.

Ebenso widersprüchlich beurteilt GriUparzer die Selbstbewahrung einmal
als Fluch und einmal als erstrebenswertes Ziel. Äußerungen wie der folgenden :

«Wollte Gott, mein Wesen wäre fähig dieses rücksichtslosen Hingebens,
dieses Selbstvergessens, dieses Anschließens, dieses Untergehens in einem

gehebten Gegenstand13» stehen Gedichte wie Bescheidenes Los und Entsagung

gegenüber, die beide das Glück des stillen Selbstbesitzes über alles stellen.

«Misse gern ein Buntes, Vieles, / Hätt ich mich erst und was mein14», heißt
es in dem einen, während das andere mit den Versen schheßt:

Nur was du abweist kann dir wiederkommen,
Was du verschmähst, naht ewig schmeichelnd sich.

Und in dem Abschied, vom Besitz genommen
Erhältst du dir das einzig deine: Dich15!

Grillparzer sehnt sich bisweilen nach dem erfüllten Augenblick und muß
sich doch immer wieder der Einsicht fügen, daß für ihn nur das Abwesende,

nur das, was im Gedenken auflebt, gegenwärtig sein kann, weil er sich nur
dann als Erkennenden zu bewahren vermag. Wer sich seiner selbst versichert
hat, erwirbt sich « die Blüten der Vergangenheit und der Zukunft », während
dem, der sich selber aufzugeben bereit ist, der «Kranz der Gegenwart16»
zufällt. Das Problem der Selbstbewahrung steht im Zentrum der Novelle Das
Kloster von Sendomir, deren Held Starschensky mit den folgenden Worten
geschildert wird: «Ein von Natur aus schüchterner Sinn und — laßt sehen ob
ichs treffe... — ein über alles gehendes Behagen am Besitz seiner selbst,
hatte ihm bis dahin keine Annäherung (an Frauen nämlich) erlaubt. Abwesenheit

von Unlust war ihm Lust17. » Der Fortgang der Geschichte lehrt, daß er
besser getan hätte, seiner stoischen Maxime zu folgen und es sich am Besitz
seiner selbst genug sein zu lassen. Er kann aber — wie alle an ihrer Halbheit
scheiternden Helden Grillparzers — dem Zug nach außen nicht widerstehen.
Was er im äußeren Leben erwirbt, geht ihm nach kurzem wieder verloren.
An seinem Schicksal erweist sich die Unbeständigkeit der irdischen Dinge,
die in Des Meeres und der Liebe Wellen eine Gefährtin der trauernden Hero zu
dem Ausruf veranlaßt : «Nun, ich will auch nimmer / Ein Lieb mir wünschen,
weder jetzt, noch sonst, / Besitzen ist wohl schön, allein Verlieren18!» Aber
es hat für Starschensky mit dieser Erfahrung, die schon allein genügen könnte,
einen stoischen Gleichmut in seiner selbstbewahrenden Distanziertheit zu
bekräftigen, nicht sein Bewenden. Er muß in der Katastrophe, die ihn um
Weib und Kind, um Ehre und Seelenruhe bringt, innewerden, daß ihm nichts

375



von dem, was sein Glück ausmachte, je wirklich zugehört hat; daß er also den
«Besitz seiner selbst» um nichts dahingegeben hat. Wenn Starschensky daraufhin

ins Kloster eintritt, bedeutet dieser Schritt nicht nur Buße, sondern eine

eigentliche Umkehr: er hofft, den Weg aus der Verirrung zurück zu finden
und sich seiner selbst von neuem zu versichern. Daß sich diese Hoffnung nicht
erfüllen kann, Uegt wieder in der Unmöglichkeit des Vergessens begründet.
In der Libussa heißt es einmal :

Wem irdsche Sorgen, Wünsche und das Schlimmste
Von allem, was da stört — Erinnerung
Das weitverbreitete Gemüt zerstreun,
Für den gibts fürder keine Einsamkeit,
In der der Mensch allein ist mit sich selbst19.

Der Fehltritt, der den Menschen dem äußeren Leben überantwortet, ist
ebenso wenig wieder gutzumachen wie jener, der ihn ins Schattenreich des

Innern geführt hat, und doch läßt sich keine dieser Verirrungen vermeiden.
Wie aber Zacharias Werner ins Kloster eintritt und damit die gleiche

Stätte der Selbstbewahrung aufsucht, in die sich Starschensky flüchtet (und
nach der sich Grillparzer, wie es seine Briefe bezeugen, bisweilen selber
gesehnt hat), begleitet ihn Grillparzer mit einem Nachruf, in dem es unter anderem

heißt:
Nicht auf sich selbst, die eigne Form und Unform,
Soll er die Augen heften, wenden seine Glut,
Die Außenwelt ward ihm als lichte Braut,
Die mag er sich erfassen und umarmen,
Und Kinder zeugen, daß die Welt bestehe
Fluch auch im Geisterreich der Unzucht mit sich selbst20!

Die Abkehr vom äußeren Leben, die Grillparzer oft so dringend fordert,
kann sich ein anderes Mal als eine zuchtlose Hingabe an die « Selbstbeschau-

ung» darstellen, die hier als die verbrecherische Vermessenheit eines «im
Rausch des inneren Sinns» — des Sinnes also, dem Grillparzer sonst allein
eine wahre Erkenntnis zutraut — verlorenen Menschen erscheint. «Man sagt,
daß, wer sich selbst geschaut im Leben, / Die eigene Gestalt, ansichtig, außer
sich, / Daß er nicht leben könne fürdermehr / Und müsse sterben in der
nächsten Frist», heißt es weiter im gleichen Gedicht. Grillparzer sieht hier
jeden, der sich auf das eigene Selbst beschränkt, unfehlbar seinem Ende
zutreiben. Selbstbewahrung kann also gleichbedeutend mit Selbstaufgabe sein,
aber einer, der sich dem Äußeren überantwortet, ist erst recht verloren.

Derartige unlösbare Widersprüche ließen sich häufen. Man könnte noch
daran erinnern, daß Grillparzer sogar sein Dichtertum — und darum geht es

376



letztlich, ob er das Vergessen verfluche oder die Selbstbewahrung preise —
völhg entgegengesetzt bewertet und einmal als hohen Auftrag — « der Über-
irdschen Los21» — und einmal als bloße Zuflucht gesehen hat.

In solch schroffen Wechseln des Gesichtspunktes verkehren sich die

Begriffe in ihr Gegenteil; das Leben kann ebenso gut ein Traum sein, wie der
Traum zum Leben wird. Der Dialog zwischen dem inneren und äußeren
Menschen hört nie auf. Der Streit der Meinungen bleibt «endlos, weil die Meinung
nur du selbst / Und du der Sieger bist und der Besiegte22». So nimmt auch
der Prozeß, den sich Grillparzer im Tagebuch macht, nie ein Ende. In einem
unaufhörhchen Kreislauf treibt er sich selber bald nach innen, bald nach außen,
und fühlt sich dennoch stets als der Getriebene. «Ein andrer sitzt und schreibt
mein Leben23», sagt er einmal. Die extremen Schwankungen lassen sich
bisweilen sogar an der äußeren Gestalt der Aufzeichnungen ablesen. Man findet

vor allem am Anfang des Tagebuchs Randnotizen wie: «Das ist erlogen!»,
«Dumm!», «Das ist nicht wahr!24», die das eben Geschriebene unverzüglich
aufheben, um dem neuen, entgegengesetzten Standpunkt Platz zu machen.

Aus diesem Zirkel gibt es dann einen — wenn auch gewaltsamen —
Ausbruch, wenn nicht mehr die Meinungen, sondern die Dinge selber aufeinander

prallen. Grillparzer hat ein Gedicht geschrieben, in dem sich das Bewußtsein
der Entzweiung zu einem Gefühl der Halbierung von allem und jedem steigert.
Es sei hier als Dokument angeführt:

Der Halbmond glänzt am Himmel,
Und es ist neblicht und kalt.
Gegrüßt sei du Halber dort oben,
Wie du bin ich einer der halb.

Halb gut, halb übel geboren,
Und dürftig in beider Gestalt,
Mein Gutes ohne Würde,
Mein Böses ohne Gewalt.

Halb schmeckt ich die Freuden des Lebens,
Nichts ganz als meine Reu;
Die ersten Bissen genossen,
Schien alles mir einerlei.

Halb gab ich mich hin den Musen,
Und sie erhörten mich halb;
Hart auf der Hälfte des Lebens,
Entflohen sie und ließen mich alt.

377



Und also sitz ich verdrossen,
Doch läßt die Zersplitterung nach;
Die leere Hälfte der Seele

Verdrängt die noch volle gemach25.

Es ist nicht nur, wie es in Ein Bruderzwist in Habsburg heißt, «... der Fluch
von unserm edlen Haus», sondern der Fluch Grillparzers und seiner
Gestalten im allgemeinen, « auf halben Wegen und zu halber Tat, / Mit halben
Mitteln zauderhaft zu streben26». Die Vorstellung des Geteilten, die in dem
Gedicht an den Halbmond fast ad absurdum getrieben wird, beherrscht
Grillparzer in so hohem Maße, daß sehr oft unter seinem Blick die Dinge selber
in zwei unvereinbare und doch vereinte Hälften auseinanderfallen. So sagt
er einmal vom Meer, es sei «halb Wiese, halb Äther zu schaun27». Sappho
schildert ihre Heimat als eine Gegend, die «... der Erde halb, / Und halb den

Fluren, die die Lethe küßt, / An einfach stillem Reiz scheint zu gehören28».
Die Gegensätze, die Grillparzer in dieser bevorzugten sprachlichen Wendung
so nahe aneinander rückt, daß sie gleichzeitig getrennt und verbunden
erscheinen, entsprechen immer auf irgend eine Art dem Kontrast zwischen
innerem und äußerem Leben. In ihnen stehen sich ein irdisches und unirdisches,

ein unbeseeltes und beseeltes, ein lebendig wirkliches und geisterhaft
flüchtiges Dasein gegenüber. Besondere Aufmerksamkeit verdient die Wendung

«halb Rede, halb Gesang», die vorerst nichts anderes als den Wechsel

von Rezitativ und Arie in dem Opernlibretto Melusina zu bezeichnen scheint.
Dieser Wechsel entspricht genau dem Nebeneinander von Poesie und Prosa,

Dichtung und Alltäglichkeit, die sich für Grillparzer ebenso schroff voneinander

abheben, wie sich gesprochene Rede und Gesang in der Oper ablösen.

Die Form der Melusina spiegelt auf das genaueste ihren Inhalt und zeigt das

Nebeneinander der zwei Bereiche, zwischen denen man Grillparzer in den
Gestalten Raimunds und Melusinas hin- und herirren sieht.

Die Gegensätze, die in diesen formelhaften Ausdrücken eben noch
zusammengehalten werden, brechen oft völlig auseinander. Es entsteht eine

Welt, in der sich die dem Innern zugehörenden Substanzen mit denen des

äußeren Lebens nicht mehr mischen. Ein Beispiel dafür gibt die Novelle Der
arme Spielmann. Der arme Spielmann hat in seiner Jugend ein Mädchen —
Barbara mit Namen — geliebt, das ihn mit einem Lied bezaubert hat. Die
Melodie dieses Liedes wird vom Spielmann selber einmal beschrieben: «Steigt
gleich anfangs in die Höhe, kehrt dann in sein Inwendiges zurück und hört
ganz leise auf30. » Damit wird gleichzeitig der Lebenslauf des alten Mannes

nachgezeichnet, der sich nach seinem ersten und einzigen Aufschwung immer
mehr in sein Inneres zurückzieht; wie sehr, zeigen die Worte: «Ich war schon

so nahe, daß das Lied nicht mehr von außen, daß es aus mir herauszutönen
schien, ein Gesang der Seelen31. » Diese reine Seelenhaftigkeit muß mit dem

378



äußeren Leben zerfallen. Wer alles, was ihn betrifft, in seine Innerlichkeit
aufnimmt und nichts als ein Äußeres fortbestehen läßt, beraubt sich selber der
«sicheren Stützen» des Daseins, als die Sappho die goldenen Gaben des

Lebens einmal bezeichnet32. Der arme Spielmann weiß sich auch der Stützen,
die sich ihm etwa noch anbieten, nicht zu bedienen. Was sich dem Inneren
nicht anverwandeln läßt, berührt ihn nicht einmal. Er macht immer wieder
die Erfahrung, die er in einem frühen Erlebnis schildert: Man versucht ihm
in der Schule durch Einflüstern aus einer Verlegenheit zu helfen; «ich aber»,
erzählt er, « der das Wort in meinem Innern und im Zusammenhang mit dem

übrigen suchte, hörte ihn nicht33».
An dem bedingungslosen Festhalten an der Ganzheit des Innern, das das

Wesen des Spielmanns auszeichnet, zerbricht die einzige Beziehung, die ihn
je mit der Außenwelt verbunden hat. Er verhert Barbara an einen Fleischhauer,
der in seiner rechtschaffenen Derbheit als Inbegriff eines wenig beseelten, aber
dafür um so stofflicheren Daseins erscheint. Von dieser Zeit an beginnt der

Spielmann «ganz leise» aufzuhören. Er wendet sich womöglich noch
ausschließlicher seinem Innern zu, so sehr, daß dessen nach wie vor lebendige
Kraft nicht einmal mehr seinen äußeren Menschen erreicht. Was von ihm der
Außenwelt zugekehrt ist, stirbt langsam ab, und es vermag endhch nichts
mehr die allmählich erstarrende Rinde zu durchdringen. Ein Ausspruch von
Grillparzers Zeitgenossen Michael Enk von der Burg scheint auf den armen
Spielmann geradezu abgestimmt zu sein: «Leicht geht bey einem auffallenden
Übergewicht des Innern gegen das äußere Leben diese Einseitigkeit in wahre

Erstarrung und Verknöcherung über34.» Eine solche Verknöcherung läßt sich
beim armen Spielmann in allem feststellen: in seiner auffallend geraden
Haltung, in seinem Blick, in seiner peinlichen Ordnungsliebe, in seiner
unverrückbaren Tageseinteilung und in seiner widerlich steifen Schrift.

Auch Barbara — die vielleicht nicht zufällig diesen Namen trägt —
verwandelt sich nach ihrer Trennung vom armen Spielmann, wenn auch in einem
anderen Sinn, auf eine wachsende Materialisierung hin. Sie erfreut sich mit
ihrem Mann eines beachtlichen Wohlstandes und hat sich «sehr verändert
in den vielen Jahren, ist stark geworden und kümmert sich wenig mehr um
Musik35». Der reinen Geistigkeit steht bei Grillparzer manchmal nicht das

Starre, sondern das wohlbeleibt Animalische und bisweilen Barbarische gegenüber.

Die Möglichkeiten des Menschen liegen für ihn zwischen dem fast völhg
Tierischen und dem überirdisch Heiligen: «Vom Tier zum Menschen sind der
Stufen viele36», heißt es in Weh dem, der lügt Die animalische und die geistige
Welt begegnen sich in Melusina in den Gestalten des Troll und der Geister,
in Weh dem, der lügt! in der Ausstrahlung des fast schon verklärten Bischofs
und dem Dunstkreis der gefräßigen, bisweilen tierisch lallenden Germanen;
den Barbaren, die Grillparzer in der Trüogie Das goldene Vließ den Griechen
gegenübertreten läßt und denen er dort zur Verstärkung des Kontrastes

379



sogar ein anderes, rauheres Versmaß in den Mund legt. Den lebhaftesten

Begriff von diesem Auseinandertreten von Geistigem und Leiblichem,
Göttlichem und Irdischem, Freiem und Beschränktem gibt aber ein seltsames

Motiv aus der Melusina, das auch geeignet ist, in Erinnerung zu rufen, daß

sich in den getrennten Hälften doch die Teile eines Wesens und einer Welt
begegnen. Die Fee muß jeden siebten Tag die Gestalt eines Tieres annehmen;
auch die Zauberin hat die «Fesseln des Endlichen» zu tragen, von denen ihre
Kunst sie gewöhnlich befreit. Was sich aus den Bedingungen, an die Melusinas
Macht geknüpft ist, schließen läßt, zeigen die Verse :

So ist denn auch das Höchste Unbestand,
So gar vergänglich der Entzückung Freuden
Und was dem Gotte gleich geschwebt auf leichten Sohlen,
Es muß vom Tier sich seine Stärke holen37.

Jeder Aufbruch in ein Jenseits — und dahin fühlt sich Grillparzer auf allen
Stufen seines Daseins gezogen — muß mit der Erfahrung der irdischen
Bedingtheit bezahlt werden. Je mehr sich der Mensch seinen Fesseln zu
entwinden versucht, desto mehr fühlt er sich von ihnen gehalten. Ob er dabei
einer «trägen Wirklichkeit», einem Schicksal oder der wenig poetischen, wenig

beseelten Alltägüchkeit widerstrebe, bleibt sich gleich. Er fühlt sich immer
zwischen zwei Bereichen aufgespalten, nur daß dieser qualvolle Zustand je
nach der Würde des Bestrebens mehr oder weniger sinnvoll erscheint. Die
Spannung, die es dabei auszuhalten gilt, läßt sich nur in den schroffsten Gegensätzen

erfassen:
Äußerstes berühret sich,
Höchstes erniedert sich,
Was dem Gott am nächsten schier,
Ist am nächsten auch dem Tier38!

Die Extreme werden hier durch einen gewaltsamen Griff einander
angenähert und in eins gefaßt wie die Enden einer Rute, die man zur Schlinge biegt.
Grillparzer gibt sich von dieser Berührung des Äußersten nicht nur in seinem
oft in Widersprüchen sich überschlagenden Denken Rechenschaft, sondern er

spürt sie in der einfachsten und zugleich unausweichlichsten Art in der halb
geistigen, halb körperlichen, halb erhabenen und halb bedingten Beschaffenheit

seines Wesens.

Grillparzer hat den Zustand des in sich gespaltenen, halb dem einen und
halb dem andern Bereich verpflichteten Menschen in eindrücklicher Weise auf
der Bühne schaubar gemacht. In König Ottokars Glück und Ende zum Beispiel
starrt Ottokar einmal auf den Boden und sagt dazu: «Ist das mein Schatten?

— Nu, zwei Könige39! » Er wird sich der Schattenhaftigkeit seines Königtums

380



bewußt, distanziert sich davon und kann sich doch von seinem anderen Ich
nicht befreien. So wie der Schatten untrennbar mit dem Körper verbunden
bleibt, hangen Traum und Wachen, Denken und Handeln, inneres und
äußeres Leben — wenn auch nur an einem Punkt — untrennbar aneinander.
Von diesem Berührungspunkt aus streben jedoch die beiden Teile auseinander

wie die Wände einer Kluft, die sich in der Tiefe berühren und oben in
einem unüberbrückbaren Abstand auseinander klaffen.

Im Märchenspiel Der Traum ein Leben ist Rustan, der bereits von der Fabel
her in einen Träumenden und Geträumten aufgespaltene Held, einmal in
einer rätselhaften Stellung anzutreffen. Er hält in jeder Hand einen Becher,
blickt vom einen zum andern und sagt dazu :

Eins und eins

(mit den Augen am Boden suchend)

Wo ist der zweite?
Eins und eins Der zweite, wo
Wo der andre, andre Becher40?

Mit diesen Bechern hat es folgende Bewandtnis : Der eine hat den Freudenwein

enthalten, mit dem der König von Samarkand Rustans zweifelhaften
Sieg zu feiern gedachte. Im anderen befand sich das tödliche Gift, das den

König eben noch zum Schweigen gebracht hat, bevor er seinem begründeten
Mißtrauen gegen den künftigen Eidam Ausdruck geben konnte. Rustan hat
geschwankt, ob er den König die Becher verwechseln lassen solle oder nicht.
Sein eingeschläfertes besseres Ich hat sich gegen die Ruchlosigkeit des Träumers

gewehrt. Wenn nun Rustan nach des Königs Tod von einem Becher zum
andern blickt und weder eine Summe ziehen, noch überhaupt einen
Zusammenhang herstellen kann, heißt das, daß sich der Träumende im Wachen und
der Wache im Träumenden nicht erkennt. Der gewissenlose und der gewissenhafte

Rustan begegnen sich wie zwei Fremde, und doch sind beide eins. Der
verhängnisvolle Becher hat wie Rustan selber einen zugleich entgegengesetzten

und verwechselbaren Doppelgänger, und er bedeutet den eigentlichen

Wendepunkt in Rustans Existenz: das Mittel, welches das eine Dasein
ins andere umschlagen machen könnte. Wenn Rustan selber das Gift tränke,
von dem es heißt, es mache «die Kranken schnell gesunden, / Die Gesunden
freilich krank41 », so müßte er sterben, aber dieser Tod würde Leben bedeuten.
Rustan könnte im Sterben zu seinem anderen, schuldlosen Dasein erwachen
und den Traum von sich abschütteln. Der Kranke würde gesunden. Im König
hingegen stirbt ein Gesunder : der König ist selber Traum und als solcher mit
seiner Umgebung im Einklang. Er ist, was er scheint, während Rustan, der
« Kranke », scheint, was er im äußeren Leben nicht ist. Der Traum hat Rustans
innerem Leben den Anschein des äußeren Rustan geliehen und ihn so in ein

381



Mißverhältnis zu sich selber gebracht. Der Schein stellt hier zugleich eine

Wahrheit und eine Lüge dar. Rustans Haltung zeigt die Divergenz der beiden
in ihm vereinigten Daseinsweisen und führt dem Zuschauer außerdem die
Lehre des Stücks vor Augen : daß Rustan beide Welten in sich vereinigt und
ihren Widerspruch auszuhalten hat. Wenn er sich endlich für sein bescheidenes
äußeres Los entscheidet, wird ihn sein Traum-Ich ebenso begleiten, wie der
rechtschaffene Rustan aus der Welt des Tages im nächthchen Verbrecher wenn
nicht wirksam, so doch gegenwärtig ist. Das Äußerste berührt sich auch hier,
im Innern der mit sich selber zerfallenen Gestalt.

Es sei hier eine darsteUerische Eigenheit erwähnt, in der Grillparzer den

Berührungspunkt der beiden Welten immer wieder sichtbar macht. Im Tagebuch

stehen längere Auszüge aus einem Märchen, das man in der Sammlung
der Brüder Grimm unter dem Titel Der Räuberbräutigam findet42. Grillparzer
interessiert sich vor allem dafür, daß ein Gegenstand — ein abgehauener
Finger —, den die wache Räuberbraut vorzeigen kann, die Wahrheit ihres

angebhchen Traums beweist. Solche Beweisstücke finden sich bei GriUparzer
auffallend häufig, und sie stellen oft die einzige Verbindung zwischen den
beiden Bereichen dar, in die der Dichter in seinen Dramen die Welt — seiner
inneren Entzweiung gemäß — auseinanderfallen läßt. Ein Dolch erinnert in
Die Ahnfrau Jaromir an seine Kindheit und stellt damit die Beziehung
zwischen seinem reinen Ursprung und der Gegenwart her. In Das goldene Vließ
fühlt sich Medea als Verbannte ihrer Heimat einzig durch das Zaubergerät
noch verbunden, das sich bezeichnenderweise nicht beseitigen läßt, und Jason
führt als sichtbares Zeichen für die Wirklichkeit seines Traums das goldene
Vließ mit sich nach Griechenland. In Ein treuer Diener seines Herrn wird Erny
der kaum gedachten Regungen ihres Innern überführt, wie Otto von Meran
sie an die Locke erinnert, die sie einst in traumverlorener Selbstvergessenheit
entwendet hat. Ein Ding konfrontiert sie mit ihrem anderen Ich. Raimund
besitzt in beiden Welten Melusinas Ring, der es ihm auch erlaubt, von einem
Bereich in den andern hinüberzuwechseln. In Libussa durchzieht ein
verwickeltes Spiel mit einem Kleinod das ganze Stück. «Ich will ein Zeichen
nehmen meiner Tat, / Daran ich sie, sie mich dereinst erkennt43», sagt Pri-
mislaus, wie er sich von der traumhaft sein Dasein unterbrechenden Libussa

trennt. In Die Jüdin von Toledo endlich hängt in einem bestimmten Augenblick
alles an dem Bild, das ein Stück Traum in den anderen Bereich hineinträgt,
die Wahrheit des Traums bezeugt und mit seiner Leuchtkraft die Welt des

Tages von neuem zu überstrahlen beginnt. Ein Requisit wird zu dem
Drehpunkt, an dem sich die beiden Welten berühren und sofort wieder auseinander
streben.

Wenn sich nun das Äußerste derart berührt, ohne sich nur im mindesten
zu durchdringen, gibt es für den Grillparzerschen Menschen zwei Möghchkeiten,

die unerträgliche Spannung zu überwinden. Er kann das nur in einem

382



Punkt Vereinte gewaltsam trennen oder dort verharren, wo sich die Gegensätze

noch nicht geschieden haben. Die erste Möglichkeit ergreifen heißt
sterben, und es entziehen sich denn auch auffallend viele von den Gestalten,
die an der Unvereinbarkeit von innerem und äußerem Leben scheitern, dem

Konflikt durch einen freigewählten Tod. Sappho stürzt sich ins Meer. In
Des Meeres und der Liebe Wellen tötet sich Hero von innen heraus durch ihren
Schmerz. Raimund gibt freiwilüg sein irdisches Dasein auf und macht ernst
mit dem Spruch, der die Melusina beschließt :

Wem sich höhere Mächte künden
Muß auf ewig sich verbünden,
Oder nahen mög er nie,
Halben Dienst verschmähen sie.

Rustan, der Held des Stückes Der Traum ein Leben, wirft sich in die Fluten,
in die er vorher seinen Doppelgänger, den Mann vom Felsen gestürzt hat.

Alle diese Gestalten entsagen ihrer leiblichen Existenz, dem äußeren Leben,
dem Vergänglichen und ihrer Menschlichkeit, um ihr Inneres, ihr geistiges
Leben, ihr Dichtertum oder ihren Traum nicht zu verraten.

Es hegt nicht in Grillparzers überwiegend finster gestimmtem Wesen,
sondern in der Sache selbst begründet, daß die zweite, glückhche Möglichkeit
ungleich weniger scharf umrissen wird. An dem Punkt verharren, an dem sich
die Gegensätze noch nicht geschieden haben, heißt nichts anderes, als zwischen
innerem und äußerem Leben, Vergessen und Erinnerung, Selbstbewahrung
und Selbstverlust, barbarischer Diesseitigkeit und jenseitiger Geistigkeit in der
Schwebe bleiben. Der, dem das gelänge, hätte sich auf schmälstem Grat zu
bewegen, vorwärtszuschreiten und dabei den durchmessenen und noch zu
leistenden Weg als eine Ausstrahlung des Jetzt und Hier zu sehen. Er müßte

fähig sein, die Welt zu überbücken, ohne sich aus ihr herauszuheben, und so

zugleich in und über den Dingen stehen. In der Spannung müßte sich ein

Gleichgewicht herstellen, das die Gefährdung nicht beseitigte, sondern
besiegte. Diese nicht zu fassende Möglichkeit kreist Grillparzer bisweilen aufs

engste ein. In Des Meeres und der Liebe Wellen stehen die Verse :

Und wie der Turm,
In dessen Innern sich dein Wohnsitz wölbt,
Am Ufer steht des Meers, getrennt, allein,
Durch Gänge nur mit unserm Haus verbunden —
Auf festen Mauern senkt er sich hinab,
Bis wo die See an seinen Füssen brandet,
Indes sein Haupt die Wolken Nachbar nennt,

383



Weit schauend über Meer und Luft und Land —
So wirst du fürder stehn, getrennt, vereint,
Den Menschen wie den Himmlischen verbündet;
Dein selber Herr und somit auch der andern,
Ein doppellebend, auserkornes Wesen,
Und glücküch sein44.

Der Priester beschreibt in diesen Worten nicht nur das Leben, das Hero als

Priesterin zu führen hat, sondern das für Grillparzer allein wirkliche Dasein
überhaupt. Der Turm wurzelt fest in der Erde und erreicht doch die luftigen
Sphären, die der geistig ätherischen Welt des Innern entsprechen. Seine
Bewohnerin wird Überblick über das Leben haben, ohne deswegen den

Bedingungen ausgesetzt zu sein, die sonst den Betrachtenden auf den einsamen und
kahlen Gipfeln, den unwirkhchen Höhen der Menscheit erwarten. Wer « den
Menschen wie den Himmlischen » verbündet ist, sieht das Irdische vom
Überirdischen durchleuchtet, und das Überirdische wird ihm im Irdischen faßbar.
« Getrennt, vereint » bewahrt sich das Selbst, ohne deswegen die Gemeinschaft
mit dem Lebendigen aufzugeben. Es fällt weder der Dürre der in sich
absterbenden Innerlichkeit, noch dem entfremdenden, vernichtenden Strom des

äußeren Lebens anheim und hat doch Teil an beiden. Ein «doppellebend,
auserkornes Wesen» kann, wie es Grillparzer einmal fordert, «Mensch nach
beiden Seiten45» sein; es ist einig mit sich und mit der Welt. Das Glück, das

den alles durchdringenden und von allem durchdrungenen Menschen
erwartet, ist der Einklang mit der Natur, von der sich der Mensch nur zu seinem
Verderben entfernt. In der Natur vereinigt sich selbst das Widersprüchlichste
zum Ganzen:

Seht an die Welt, die sichtbar offenkundge,
Wie Berg und Tal und Fluß und Wiese stehn.
Die Höhen, selber kahl, ziehn an die Wolken
Und senden sie als Regen in das Tal,
Der Wald hält ab den zehrend wilden Sturm,
Die Quelle trägt nicht Frucht, doch nährt sie Früchte,
Und aus dem Wechselspiel von hoch und niedrig,
Von Frucht und Schutz erzeugt sich dieses Ganze,
Des Grund und Recht in dem liegt, daß es ist46.

So spricht in Ein Bruderzwist in Habsburg der stille Kaiser aus seiner
umfassenden Einsicht heraus. Diesem Wechselspiel hat sich der Mensch
einzufügen, und es muß auch in seinem Innern lebendig bleiben. Die Analogie
zwischen Mensch und Natur wird ausdrückheh hergestellt. Rudolf II. rühmt
die Weisheit des Schöpfers mit den Worten:

384



Des Menschen Innres wie die Außenwelt,
Hat er geteilt in Tag und dunkle Nacht.
Das Aug ertrüge nicht beständges Licht;
Da führt er an dem Horizont herauf
Die Dunkelheit mit ihrer holden Stille,
Wo die Empfindung aufwacht, das Gefühl,
Und süße Schauer durch die Seele schreiten.
Doch immer Nacht war schlimmer noch als nie,
Und was du weißt, weißt du durch Tag und Licht47.

Der Mensch ist nur wahr, wenn er die Teilung seines Wesens (der die

Teilung seiner Welt entspricht), nicht nur erträgt, sondern fruchtbar macht.
Die Welt der Nacht — der Innerhchkeit, des Gefühls — soll die Welt des

Tages — der Tätigkeit und des verstandesmäßigen Erkennens — ergänzen.
Traum und Leben, Innen und Außen, Körper und Seele, Kunst und All-
täghchkeit, verlockend Schimmerndes und bestimmt Umrissenes werden
durch ein ewiges Gesetz in eins gefaßt und sinnvoll aufeinander bezogen.
Doch das läßt sich leichter erkennen als verwirklichen. Das Gleichgewicht
wird immer wieder gestört; sei es durch den Bann des Innern oder den allzu

heftigen Zug nach außen, die Unrast des Träumers oder die Erstarrung des

Enttäuschten. Was Grillparzer als wirkliches Leben anerkennt, geht von dem
Punkt aus, den Wendungen wie «getrennt, vereint» so unnachahmlich
bezeichnen: dem Punkt, von dem aus der Mensch nach beiden Seiten zu leben

vermag, und in dem immer wieder Tag in Nacht und Nacht in Tag übergeht.
Dieser Punkt blitzt in Grillparzers aus Gegensätzen aufgebauter Welt
bisweilen in seltener Leuchtkraft auf. In ihm zu verharren übersteigt jedoch das

menschliche Vermögen; Grillparzer überwindet den Fluch nicht, dem er sich

unterworfen weiß, und den im Gedicht Der Bann die Worte «entzweit auf
immer Kopf und Hand48» auf das Kürzeste zusammenfassen.

In Weh dem, der lügt dem einzigen Lustspiel, das Grillparzer in den Kreis
seiner Dramen aufgenommen hat, wird jedoch dieses Gleichgewicht immer
wieder auf das reizvollste gestört und in einer Gegenüberstellung markanter
Gegensätze wieder hergestellt. Am Anfang steht der vorerst nur um die Speisung

seines Herrn besorgte, aber dennoch Witz und Seelenhaftigkeit bekundende

Küchenjunge Leon dem Bischof gegenüber, der es in der Enthaltsamkeit

von allen irdischen Gütern so weit treibt, daß er gerade darum als Geizhals

dem Irdischen über alles verfallen scheint. Dieser Irrtum deckt sich auf,
und Leon zieht im Auftrag des Bischofs zu den barbarischen, heidnischen
Germanen, um dort den Neffen seines Herrn aus der Gefangenschaft zu
befreien. Bei den Barbaren ist er mit seiner Kunst am Platz und wird als Koch
hoch geachtet. Weniger angemessen erscheint ihm in diesem durchwegs
irdischen Bereich das strenge Gebot des Bischofs, nicht zu lügen. Allmählich

385



vollzieht sich jedoch in ihm eine Wandlung; sein vom Bischof erwecktes
Inneres bricht aus ihm hervor und beginnt — mitten in der diesseitigen,
barbarischen Welt — die in seinem Beruf sich verratende Erdhaftigkeit zu
überstrahlen. Den Höhepunkt erreicht diese Entwicklung in dem Augenblick, in
dem auf der Flucht der Grenzfluß zwischen dem heidnischen und dem
christlichen, dem wesenthch irdischen und wesentlich geistigen, jenseitigen Bereich
überschritten werden soll. Hier bewährt sich das Gebot des Bischofs im äußeren

Leben. Die Wahrhaftigkeit Leons rettet den Flüchtigen das Leben und
entreißt sie dem Verderben, dem sie die Lüge Edritas überantwortet hätte.
Daß die Dinge nur durch einen Zufall diesen Verlauf nehmen, warnt davor,
die Welt in ihrer ganzen Breite für wohlbeschaffen zu halten. Das Wahre deckt
sich nur in einem Punkt mit der vergänglichen, buntverworrnen Welt. Die
Barbarin Edrita bekehrt sich zum Christentum. Ihr natürhches Wesen vereint
sich mit dem, was sie wird, zu der glückhchsten Einheit, in der sich
Gegensätzliches für einmal nicht nur berührt, sondern wirkhch durchdringt.
Beispielhaft für die Ausgewogenheit Edritas ist vielleicht, daß sie sich an den

Dingen des äußeren Lebens freut, ohne sich ihrer bemächtigen zu wollen. Sie

wendet sich nach außen, ohne sich im Äußeren zu verlieren. Es ist indessen
dafür gesorgt, daß auch Edrita nicht zum Vorbild erstarrt (was sie in
Grillparzers Augen unwahr machen würde). Ihre Bekehrung hat neben dem edlen
noch einen wenn auch nicht verwerflichen, so doch nicht ganz angemessenen
Beweggrund: sie liebt Leon und will in seine Welt eintreten. Der Neffe
Atalus hingegen wird bei den Barbaren unter dem Anhauch des Irdischen
zunächst seiner geistlichen Bestimmung entfremdet. Er verliebt sich in Edrita
und wünscht sie sich zur Frau. Diese Verirrung gibt ihm, was ihm fehlt.
Während er sich am Anfang von Vorstellungen regieren ließ, die nie einer

Prüfung im äußeren Leben ausgesetzt waren, gibt ihm die Erweiterung seiner

Erfahrung die Möghchkeit, seine Gedanken fortan mit der Substanz der Dinge
selber zu erfüUen. Auch er kann von nun an «Mensch nach beiden Seiten»
sein. Der Bischof sagt zu dem Schauspiel, das die Figuren des Stücks in ihrer
Verwirrung geben:

Wer deutet mir die buntverworrne Welt
Sie reden alle Wahrheit, sind drauf stolz,
Und sie belügt sich selbst und ihn, er mich,
Und wieder sie; der lügt, weil man ihm log —
Und reden alle Wahrheit, alle. Alle.

Das Unkraut, merk ich, rottet man nicht aus.
Glück auf, wächst nur der Weizen etwa drüber49.

Auch er weicht also von der Strenge seiner Forderung um den Grad ab,
den es braucht, wenn die Tragödie in ein Lustspiel umschlagen soll. In der

386



buntverworrnen Welt trübt immer wieder der Überschwang des inneren oder
äußeren Lebens die Wahrheit, und doch leuchtet das Wahre durch das stets
sich verändernde Gewebe hindurch. Es blitzt in den das Äußerste — Lüge und
Wahrheit — vermengenden Reden auf und zeigt sich auch in der zwischen den

zwei Bereichen schwankenden Bewegung der Gestalten. Aber wenn der

Bischof hier das Wahre, Eine aufspürt, beginnt sich die Welt doch sogleich
wieder zu teilen: in Unkraut und Weizen, Lüge und Wahrheit, Gutes und
Böses. Das Spiel beginnt von neuem, wie es auch in Grillparzer selber stets

von neuem wieder anhebt.

Die Dramen, Gedichte und Novellen sind nach der Hanser-Ausgabe zitiert (H), alles

übrige nach der Historisch-kritischen Gesamtausgabe (HKA).

aLibussa, vgl. Vers 2413fr. 2HKA II/12, S. 90. Nr. 4406. 3Sappho, Vers 952fr. 4HKA
II/8, S. 107, Nr. 1281. 5Die Argonauten, Vers ioi2ff. 6Ein Bruderzwist in Habsburg, Vers
2o6f. 'Medea, Vers 772fr. 8Sappho, Vers 383^ "Medea, Vers 699. 10Der Traum ein Leben,
Vers 310fr. »HKA II/9, S. 3, Nr. 1825. 12HKA II/8, S. 311, Nr. 1652. 13HKA III/i, S. 255,
Nr. 223. "Bescheidenes Los, H I, S. 95.15Entsagung, H I, S. 247. 16 Vgl. Sappho, Vers 421 f.
"Das Kloster von Sendomir, H III, S. 123, Zeile i6ff. 18Des Meeres und der Liebe Wellen,
Vers 20i6ff. "Libussa, Vers 1150ft 20Nachruf an Zacharias Werner, H I, S. 151. 2I Sappho,
Vers 950. 22Libussa, Vers 2367^ 23Selbstbekenntnis, H I, S. 130. 24HKA II/7, S. 7, Nr. 17;
S. 14, Nr. 24; S. 29, Nr. 57. 25Der Halbmond glänzet.. H I, S. 182. 26Ein Bruderzwist in
Habsburg, Vers 921ft "Zwischen Gaeta und Kapua, H I, S. 118. 28Sappho, Vers 284ft
29Melusina, Vers 96 und Vers 250. S0Der arme Spielmann, H III, S. 160, Zeile 19ft 31 A.a.O.,
S. 175, Zeile i3f. 32 Sappho, Vers 262.33 Der arme Spielmann, HIII, S. 160, Zeile 4ft 34 Michael
Enk von der Burg: Über den Umgang mit uns selbst, Wien 1829, S. 141, Nr. 39. 35Der arme
Spielmann, H III, S. 183, Zeile 19ft 36Weh dem, der lügt! Vers 668. 3,Melusina, Vers 638ft
38A.a.O., Vers 517ft 39König Ottokars Glück und Ende, Vers 2201.40Der Traum ein Leben,
Vers 1855ft "A.a.O., Vers 1588ft 42Vgl. HKA II/8, S. 116, Nr. 1297. «Libussa, Vers 65f.
44Des Meeres und der Liebe Wellen, Vers 894ft 45Ein Bruderzwist in Habsburg, Vers 1633.

«A.a.O., Vers 1608ft «A.a.O., Vers 2354ft 48Der Bann, H I, S. 109, Vers 48. 49Weh dem,
der lügt Vers 1800 ft

387


	Spannung und Gleichgewicht in Grillparzers Welt

