Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 4

Artikel: Spannung und Gleichgewicht in Grillparzers Welt
Autor: Frey, Eleonore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spannung und Gleichgewicht in Grillparzers Welt

ELEONORE FREY

Wenn Grillparzer den Calderonschen Titel Das Leben ein Traum in sein Gegen-
teil — Der Traum ein Leben — verkehrt, weist er auf eine Problematik hin, die
seit der Romantik mit dem Wesen der Dichtung in engstem Zusammenhang
steht. Der Traum, und das heif3t nichts anderes als die Innerlichkeit, die Sub-
jektivitit des Dichters, iberschwemmt bei Grillparzer wie bei vielen seiner
Zeitgenossen das AuBere und wird so nicht nur zum «Leben», sondern zu
einer Welt, in der sich nichts mehr dem Ich entgegenstellt. Die Einheit, die so
erreicht wird, ist jedoch verginglichster Natur. Sie bricht zusammen, sobald
der leiseste Anruf den wie im Schlaf dahinziehenden, in sich versunkenen
Triumer weckt. Die AuBenwelt erobert ihren Platz im BewuBtsein des Dich-
ters zuriick und mahnt ihn an sein anderes, der allen gemeinsamen Welt trotz
allem verhaftetes Ich, das der Aufschwung der Phantasie vielleicht zu {iber-
spielen, niemals aber zu ersticken vermocht hat. Man verwechselt nicht unge-
straft das Innen mit dem AuBen. Wenn der Traum zum Leben wird, leidet
das am Menschen Mangel, was in die sogenannte Wirklichkeit hinausstrebt,
wihrend sich im duBleren Leben ein Dichter nicht zu verwirklichen vermag,
der sein inneres Leben absolut zu setzen gewohnt ist. Grillparzer hat diesen
Zwiespalt besonders lebhaft empfunden und sich unabliBig bemiiht, beiden
Hilften seines unheilvoll gespaltenen Selbst ihr Recht zu verschaffen. Dieses
an sich unmogliche Beginnen hat ihn bisweilen zu den schroffsten Entschei-
dungen gefiihrt. Auf jede Erniichterung, auf jeden gescheiterten Versuch,
sich ganz der Welt des Innern, des Traumes, der Betrachtung anheimzugeben,
folgt eine Wendung ins Gegenteil: der Wunsch, am Leben selber teilzuhaben
und zu genieBen, was dem nach innen blickenden Menschen notwendig ver-
sagt ist. Jeder der beiden Bereiche, zwischen die sich Grillparzer gestellt sieht,
erschlie8t sich jedoch ganz oder gar nicht: wer die Grenzen der in sich ruhen-
den Innerlichkeit mifachtet, zerreiBt das Gewebe des Traums; wer sich auch
nur um ein Geringes vom Gegenwirtigen abkehrt, um die Stimmen seines
Innern zu vernehmen, verzichtet auf den GenuB eines Lebens, an dem nur der
Anteil hat, der sich ihm ganz ergibt.

So sieht sich Grillparzer immer wieder gezwungen, zwischen zwei Daseins-
weisen — dem inneren und dem duBeren Leben — eine Wahl zu treffen, die er
selber als sinnlos, unméglich und unheilvoll erkennt. Wenn Libussa vom

. T8



«blaugeaugten Volk» jenseits der Berge sagt, es sei «blind, wenn es handelt,
tatlos, wenn es denkt!», verurteilt Grillparzer an den Deutschen (deren Ver-
halten ihm immer wieder zum Beispiel eines von der Natur entfernten Daseins
wird) die gleiche Zweiteilung, die auch in ihm das Innere vom AuBlen scheidet.
Der Fluch: «O weh, weh denen, die ein Herz haben, wenn sie betrachten und
keines, wenn sie handeln2!» trifft vor allen anderen Grillparzer selbst. Die
innere Spaltung fithrt zu einer eigentlichen Lihmung. Dem Betrachtenden
fehlt der Gegenstand, dem sich sein Denken und Fiihlen zuwenden konnte,
wihrend sich der Handelnde in der Fiille der ihn umgebenden Dinge keine
Welt zu errichten vermag, weil es ihm an den verbindenden Kriften des
Inneren gebricht. Nun bewegt sich jedes menschliche Wesen in mehr oder
weniger groBen Ausschwingungen zwischen den beiden Moglichkeiten hin
und her und wird bald vom einen, bald vom andern Pol angezogen oder ab-
gestoBen. In einer zwischen Handeln und Betrachten, AuBlen und Innen
schwankenden Bewegung kann sich auf die verschiedensten Arten ein Gleich-
gewicht herstellen, wenn nur nichts die Kluft im Innern des Menschen be-
festigt.

Gerade das ist aber fiir Grillparzer der Fall. In der Sappho heilit es einmal:

Von beiden Welten eine mul3t du wihlen,

Hast du gewihlt, dann ist kein Riicktritt mehr!
Ein BiB nur in des Ruhmes goldne Frucht
Proserpinens Granatenkernen gleich,

Reiht dich auf ewig zu den stillen Schatten

Und den Lebendigen gehorst du nicht mehr an3.

Hier wird nicht umsonst der Persephone-Mythos heraufbeschworen. Grill-
parzer selber fihlt sich durch ein Nichts, durch einen einzigen Schritt auf eine
Bahn gedringt, die ihn immer mehr von dem Lebendigen wegfiihrt, dem er
seiner Natur nach doch auch angehért; und wie Proserpina sieht er sich un-
versehens vor eine Entscheidung gestellt, die er weder herbeigerufen, noch
vorausgeahnt hat. Der Riickzug in die Innerlichkeit wird nicht in freier Wahl
beschlossen. Eine unwiderstehliche Lockung zieht Grillparzer in sein Inneres
hinein und 148t ihn nicht mehr los: « Wer aber einmal die SuBigkeit des Um-
gangs mit sich selbst genossen hat, kehrt nicht mehr zurtick%. » Wenn Proser-
pina durch den BiB in die riickkehrverwehrenden Friichte des Hades ihr
irdisches Leben verliert und dafiir die Herrschaft tiber die Toten gewinnt,
wird Grillparzer in einer dhnlich ungewollten Entscheidung die Wiirde des
Dichters und der Verlust seines mitmenschlichen Daseins zuteil.

DalB kein Mensch im Reich des Innern verharren kann, solange er Mensch
bleibt, sondern trotz des Bannes, dem er sich verfallen weil}, immer wieder

372



nach auBlen strebt, hat Grillparzer am Schicksal Sapphos beispielhaft dar-
gestellt. Er selber wendet sich — ohne Hoffnung, die Lust des Menschseins
je genieBen zu kénnen — immer wieder dem #uBeren Leben zu, meist auf
«der Neigung Zauberbriicke », die Medea in den folgenden Versen schildert:

Es gibt ein Etwas in des Menschen Wesen,

Das, unabhingig von des Eigners Willen

Anzieht und abstoBt mit blinder Gewalt;

Wie vom Blitz zum Metall, vom Magnet zum Eisen,
Besteht ein Zug, ein geheimnisvoller Zug

Vom Menschen zum Menschen, von Brust zu Brust®.

Dieser Zug ist fiir Medea Zwang und rohe Naturkraft, und sie versucht
umsonst, ihn mit dem Willen zu bindigen. Das «Etwas», das den Menschen
nach auflen zieht und dem Bann des Innern entgegenwirkt, erscheint hier als
Liebe, aber die Liebe ist nur eine besondere Art des Verlangens, das jeden
Menschen aus sich hinaustreibt und ihn dem Lebendigen zuwendet. Jedesmal
erweist es sich nach kurzer Tduschung, da3 das in sich selbst befangene Innere
den Ubertritt nicht vollzichen kann und dem #uBeren Leben ebenso fremd
bleibt, wie das AuBere am Menschen von sciner Innerlichkeit geschieden ist.
Jede der beiden Hilften fiihrt fiir sich ein Dasein, dessen Ungeniigen sich
dem jeweils ausgeschlossenen Teil klar erweist. Die Frage, welcher von beiden
Bereichen wirklich sei, hat jede Bedeutung verloren. Je nach dem, wie Grill-
parzer zu sich selber und zum 4duBeren Leben steht, erscheint ihm das innere
Leben als erfullte Wirklichkeit oder als leerer Traum, und das duflere Leben
kann sich ihm als Paradies oder als ein alptraumhaftes Verfallensein an fremde
Michte zeigen. Unter dem sehnsiichtigen Blick scheint sich der eine wie der
andere Bereich ebenso zu beleben, wie er fiir den enttiuschten abstirbt. Der
Charakter der beiden Daseinsformen verindert sich je nach dem Standort
und der Blickrichtung des Dichters, der in ungeregelter Bewegung zwischen
den Extremen hin- und herschwankt, in die sich mit ihm auch seine Welt
aufspaltet. Jeder der beiden Bereiche verlangt den Verzicht auf das, was in
dem zwiespiltigen Wesen Grillparzers in die andere Richtung dringt, und
dieser Verzicht macht jeden der beiden Bereiche — das innere wie das dullere
Leben — zur ungentigenden Hilfte eines Ganzen.

Man kann diesen Wechsel der Perspektive leicht beobachten, wenn man
Grillparzers verschiedene AuBerungen iiber ein und dasselbe Ding vergleicht.
So kann es zum Beispiel im dufleren Leben dazu kommen, dal3 einzig das Ver-
gessen ein Weiterleben noch winschbar machen konnte. «Sortija del olvido
— Ei, ei, ei! [ <Ring des Vergessens», ja, wer den besiBle!®», sagt Kaiser
Rudolf II., und aus einer dhnlichen Sehnsucht heraus klagt Jason:

373



O Jugend, warum wihrst du ewig nicht!
Begliickend Wihnen, seliges Vergessen,

Der Augenblick des Strebens Wieg und Grab,
Wie plitschert ich im Strom der Abenteuer,
Die Wogen teilend mit der starken Brust”.

Alles, was im duBleren Leben geschieht, hinterlilt eine nicht zu verwi-
schende Spur. Das Vergangene engt den Menschen immer mehr ein, bis er
sich endlich vollig seiner Freiheit beraubt sieht. Von solchen Fesseln mochte
sich auch Sappho befreien und die Vergangenheit mit dem gebieterischen
Spruch: « Was ich gefiihlt, gesagt, getan, gelitten, / Es sei nicht, selbst in der
Erinnerung nicht®», ausléschen. Aber der Umgang mit den Dingen des
duBeren Lebens geht an keinem Menschen spurlos voriiber, und seine Aus-
wirkungen lassen sich nicht beseitigen. « Doch das vergifit sich nicht!®» sagt
Medea fiir alle, die wie sie umsonst ins Vergessen zu flichten versuchen.

Auch Rustan, der Held von Der Traum ein Leben, 148t sich in einem Strom
von Abenteuern treiben, der sich fir ihn «bald beglickend, bald zerstérend 10»
durch die Fluren wilzt. In seiner triumerischen Rede bleiben jedoch Be-
gliicken und Zerstoren bezeichnenderweise ohne Objekt; die nur getrdumten
Taten beinflussen das duBlere Leben nicht und hinterlassen auch keine Spur.
Im Bereich des Innern gibt es nichts, an das sich die Bilder und Gedanken
heften kénnten, nichts, das ihnen Dauer verleiht. Bei Grillparzer bleibt jedes
innere Leben, jede Betrachtung so gegenstandslos wie Rustans Traum, und
was sich ihr erschlieBt, ist derart fliichtig, daB es sich nicht einmal in der
Erinnerung zu erhalten vermag. Fir den nach innen gewendeten Menschen
wird demnach das Vergessen zur Qual. Das spurlose Vergehen des inneren
Lebens bringt Grillparzer in einen Zustand, der sich von dem eines Triu-
menden nicht unterscheiden 1iB8t. « Wozu liest man aber, wenn die Spuren des
Gelesenen so aus der Wurzel vergehen? Mein Leben war immer ein Traum,
und zwar nicht, nach jenem griechischen Spruche, der eines Wachenden, son-
dern in der Tat Eines, der schlift!! », heiBt es im Tagebuch, und Z» Fix/miill-
ners Charakteristik wird gesagt: «Vergessenheit! Vergessenheit! Sein Leben
war ein Traum mit wenigen Momenten des Wachens. Selbst seine Gedanken
hatten das Unwillkiirliche des Traumes und wenn ausgedacht, waren sie vor-
iiber und in der nimlichen Gestalt kamen sie nie wieder. Was man von der
Minute ausgeschlagen, gibt keine Ewigkeit zuriick2. » Das Vergessen bannt
Grillparzer in einen Schlaf, in dem ihm nicht nur die Welt, sondern auch das
durch keine Kontinuitit des inneren Lebens gesicherte Ich entgleitet. Es be-
raubt ihn nicht nur seiner Identitit (auf die ihn zu anderen Zeiten die Un-
moglichkeit zu vergessen so grausam festlegt), sondern es nimmt ihm auch
die Freiheit, sich aus dem Kerker seines Innern zu befreien. Wer alles vergifit,
kann sich ebenso wenig ein Dasein im dulleren Leben errichten, wie sich einer,

5374



der nichts vergiit, von seinem im duBeren Leben verhafteten Schicksal 16sen
kann. Das Vergessen ist also je nachdem tédlich oder heilsam, Rettung oder
Untergang, aber es 1Bt sich im entscheidenden Augenblick weder herbeirufen
noch iiberwinden.

Ebenso widerspriichlich beurteilt Grillparzer die Selbstbewahrung einmal
als Fluch und einmal als erstrebenswertes Ziel. AuBerungen wie der folgenden:
«Wollte Gott, mein Wesen wire fihig dieses riicksichtslosen Hingebens,
dieses Selbstvergessens, dieses AnschlieBens, dieses Untergehens in einem
geliebten Gegenstand3» stehen Gedichte wie Bescheidenes Los und Entsagung
gegeniiber, die beide das Gliick des stillen Selbstbesitzes iiber alles stellen.
«Misse gern ein Buntes, Vieles, | Hitt ich mich erst und was mein4», heil3t
es in dem einen, wihrend das andere mit den Versen schlief3t:

Nur was du abweist kann dir wiederkommen,
Was du verschmihst, naht ewig schmeichelnd sich.
Und in dem Abschied, vom Besitz genommen
Erhiltst du dir das einzig deine: Dich5!

Grillparzer sehnt sich bisweilen nach dem erfiillten Augenblick und mul3
sich doch immer wieder der Einsicht fiigen, daB fiir ihn nur das Abwesende,
nur das, was im Gedenken auflebt, gegenwirtig sein kann, weil er sich nur
dann als Erkennenden zu bewahren vermag. Wer sich seiner selbst versichert
hat, erwirbt sich «die Bliiten der Vergangenheit und der Zukunft», wihrend
dem, der sich selber aufzugeben bereit ist, der «Kranz der Gegenwart!®»
zufillt. Das Problem der Selbstbewahrung steht im Zentrum der Novelle Das
Kloster von Sendomir, deren Held Starschensky mit den folgenden Worten ge-
schildert wird: «Ein von Natur aus schiichterner Sinn und — la8t sehen ob
ichs treffe... — ein iiber alles gehendes Behagen am Besitz seiner selbst,
hatte ihm bis dahin keine Anniherung (an Frauen nimlich) erlaubt. Abwesen-
heit von Unlust war ihm Lust?. » Der Fortgang der Geschichte lehrt, daB er
besser getan hitte, seiner stoischen Maxime zu folgen und es sich am Besitz
seiner selbst genug sein zu lassen. Er kann aber — wie alle an ihrer Halbheit
scheiternden Helden Grillparzers — dem Zug nach auflen nicht widerstehen.
Was er im duBeren Leben erwirbt, geht ihm nach kurzem wieder verloren.
An seinem Schicksal erweist sich die Unbestindigkeit der irdischen Dinge,
die in Des Meeres und der Liebe Wellen eine Gefihrtin der trauernden Hero zu
dem Ausruf veranlaBt: «Nun, ich will auch nimmer | Ein Lieb mir wiinschen,
weder jetzt, noch sonst, | Besitzen ist wohl schon, allein Verlieren!8!» Aber
es hat fiir Starschensky mit dieser Erfahrung, die schon allein geniigen konnte,
einen stoischen Gleichmut in seiner selbstbewahrenden Distanziertheit zu
bekriftigen, nicht sein Bewenden. Er muf3 in der Katastrophe, die ihn um
Weib und Kind, um Ehre und Seelenruhe bringt, innewerden, dal ihm nichts

375



von dem, was sein Glick ausmachte, je wirklich zugehort hat; daB3 er also den
«Besitz seiner selbst» um nichts dahingegeben hat. Wenn Starschensky darauf-
hin ins Kloster eintritt, bedeutet dieser Schritt nicht nur Bul3e, sondern eine
eigentliche Umkehr: er hofft, den Weg aus der Verirrung zuriick zu finden -
und sich seiner selbst von neuem zu versichern. Daf} sich diese Hoffnung nicht
erfillen kann, liegt wieder in der Unmdoglichkeit des Vergessens begriindet.
In der Libussa heillt es einmal:

Wem irdsche Sorgen, Winsche und das Schlimmste
Von allem, was da stért — Erinnerung

Das weitverbreitete Gemiit zerstreun,

Fiir den gibts firder keine Einsamkeit,

In der der Mensch allein ist mit sich selbst??,

Der Fehltritt, der den Menschen dem #uleren Leben tiberantwortet, ist
ebenso wenig wieder gutzumachen wie jener, der ihn ins Schattenreich des
Innern gefiithrt hat, und doch liBt sich keine dieser Verirrungen vermeiden.

Wie aber Zacharias Werner ins Kloster eintritt und damit die gleiche
Stitte der Selbstbewahrung aufsucht, in die sich Starschensky fliichtet (und
nach der sich Grillparzer, wie es seine Briefe bezeugen, bisweilen selber ge-
sehnt hat), begleitet ihn Grillparzer mit einem Nachruf, in dem es unter ande-
rem heil3t:

Nicht auf sich selbst, die eigne Form und Unform,

Soll er die Augen heften, wenden seine Glut,

Die AuBenwelt ward ihm als lichte Braut,

Die mag er sich erfassen und umarmen,

Und Kinder zeugen, dafl die Welt bestehe!

Fluch auch im Geisterreich der Unzucht mit sich selbst20!

Die Abkehr vom dufleren Leben, die Grillparzer oft so dringend fordert,
kann sich ein anderes Mal als eine zuchtlose Hingabe an die «Selbstbeschau-
ung» darstellen, die hier als die verbrecherische Vermessenheit eines «im
Rausch des inneren Sinns» — des Sinnes also, dem Grillparzer sonst allein
eine wahre Erkenntnis zutraut — verlorenen Menschen erscheint. «Man sagt,
daB, wer sich selbst geschaut im Leben, | Die eigene Gestalt, ansichtig, auller
sich, [ Dal} er nicht leben konne fiirdermehr | Und miisse sterben in der
nichsten Frist», heilt es weiter im gleichen Gedicht. Grillparzer sieht hier
jeden, der sich auf das eigene Selbst beschrinkt, unfehlbar seinem Ende zu-
treiben. Selbstbewahrung kann also gleichbedeutend mit Selbstaufgabe sein,
aber einer, der sich dem AuBeren iiberantwortet, ist erst recht verloren.

Derartige unlosbare Widerspriiche lieen sich hidufen. Man konnte noch
daran erinnern, daf} Grillparzer sogar sein Dichtertum — und darum geht es

376



letztlich, ob er das Vergessen verfluche oder die Selbstbewahrung preise —
vollig entgegengesetzt bewertet und einmal als hohen Auftrag — «der Uber-
irdschen Los?'» — und einmal als bloe Zuflucht gesehen hat.

In solch schroffen Wechseln des Gesichtspunktes verkehren sich die Be-
griffe in ihr Gegenteil; das Leben kann ebenso gut ein Traum sein, wie der
Traum zum Leben wird. Der Dialog zwischen dem inneren und duleren Men-
schen hort nie auf. Der Streit der Meinungen bleibt «endlos, weil die Meinung
nur du selbst / Und du der Sieger bist und der Besiegte2?*». So nimmt auch
der ProzeB3, den sich Grillparzer im Tagebuch macht, nie ein Ende. In einem
unaufhérlichen Kreislauf treibt er sich selber bald nach innen, bald nach aul3en,
und fihlt sich dennoch stets als der Getriebene. « Ein andrer sitzt und schreibt
mein Leben?3», sagt er einmal. Die extremen Schwankungen lassen sich bis-
weilen sogar an der duBeren Gestalt der Aufzeichnungen ablesen. Man findet
vor allem am Anfang des Tagebuchs Randnotizen wie: «Das ist erlogen!»,
«Dumm!», «Das ist nicht wahr!24», die das eben Geschriebene unverziiglich
aufheben, um dem neuen, entgegengesetzten Standpunkt Platz zu machen.

Aus diesem Zirkel gibt es dann einen — wenn auch gewaltsamen — Aus-
bruch, wenn nicht mehr die Meinungen, sondern die Dinge selber aufeinander
prallen. Grillparzer hat ein Gedicht geschrieben, in dem sich das BewuBtsein
der Entzweiung zu einem Gefiihl der Halbierung von allem und jedem steigert.
Es sei hier als Dokument angefiihrt:

Der Halbmond glinzt am Himmel,
Und es ist neblicht und kalt.
Gegrufit sei du Halber dort oben,
Wie du bin ich einer der halb.

Halb gut, halb ibel geboren,
Und durftig in beider Gestalt,
Mein Gutes ohne Wiirde,
Mein Boses ohne Gewalt.

Halb schmeckt ich die Freuden des Lebens,
Nichts ganz als meine Reu;

Die ersten Bissen genossen,

Schien alles mir einerlei.

Halb gab ich mich hin den Musen,
Und sie erhdrten mich halb;

Hart auf der Hilfte des Lebens,
Entflohen sie und lieBen mich alt.

377



Und also sitz ich verdrossen,

Doch liBt die Zersplitterung nach;
Die leere Hilfte der Seele
Verdringt die noch volle gemach?23,

Es ist nicht nur, wie es in Ein Brudergwist in Habsburg heil3t, « . .. der Fluch
von unserm edlen Haus», sondern der Fluch Grillparzers und seiner Ge-
stalten im allgemeinen, «auf halben Wegen und zu halber Tat, /| Mit halben
Mitteln zauderhaft zu streben». Die Vorstellung des Geteilten, die in dem
Gedicht an den Halbmond fast ad absurdum getrieben wird, beherrscht Grill-
parzer in so hohem Mafe, dal} sehr oft unter seinem Blick die Dinge selber
in zwei unvereinbare und doch vereinte Hilften auseinanderfallen. So sagt
er einmal vom Meer, es sei «halb Wiese, halb Ather zu schaun?"». Sappho
schildert ihre Heimat als eine Gegend, die «. .. der Erde halb, / Und halb den
Fluren, die die Lethe kif3t, /| An einfach stillem Reiz scheint zu gehéren8».
Die Gegensitze, die Grillparzer in dieser bevorzugten sprachlichen Wendung
so nahe aneinander riickt, daB sie gleichzeitig getrennt und verbunden er-
scheinen, entsprechen immer auf irgend eine Art dem Kontrast zwischen
innerem und duBerem Leben. In ihnen stehen sich ein irdisches und unirdi-
sches, ein unbeseeltes und beseeltes, ein lebendig wirkliches und geisterhaft
flichtiges Dasein gegeniiber. Besondere Aufmerksamkeit verdient die Wen-
dung «halb Rede, halb Gesang», die vorerst nichts anderes als den Wechsel
von Rezitativ und Arie in dem Opernlibretto Me/usina zu bezeichnen scheint.
Dieser Wechsel entspricht genau dem Nebeneinander von Poesie und Prosa,
Dichtung und Alltiglichkeit, die sich fir Grillparzer ebenso schroff vonein-
ander abheben, wie sich gesprochene Rede und Gesang in der Oper abldsen.
Die Form der Melusina spiegelt auf das genaueste ihren Inhalt und zeigt das
Nebeneinander der zwei Bereiche, zwischen denen man Grillparzer in den
Gestalten Raimunds und Melusinas hin- und herirren sieht.

Die Gegensitze, die in diesen formelhaften Ausdriicken eben noch zu-
sammengehalten werden, brechen oft vollig auseinander. Es entsteht eine
Welt, in der sich die dem Innern zugehorenden Substanzen mit denen des
duBeren Lebens nicht mehr mischen. Ein Beispiel dafiir gibt die Novelle Der
arme Spielmann. Der arme Spielmann hat in seiner Jugend ein Middchen —
Barbara mit Namen — geliebt, das ihn mit einem Lied bezaubert hat. Die
Melodie dieses Liedes wird vom Spielmann selber einmal beschrieben: «Steigt
gleich anfangs in die Hohe, kehrt dann in sein Inwendiges zuriick und hort
ganz leise auf3.» Damit wird gleichzeitig der Lebenslauf des alten Mannes
nachgezeichnet, der sich nach seinem ersten und einzigen Aufschwung immer
mehr in sein Inneres zuriickzieht; wie sehr, zeigen die Worte: «Ich war schon
so nahe, daB} das Lied nicht mehr von auBlen, daB es aus mir herauszutonen
schien, ein Gesang der Seelen3!. » Diese reine Seelenhaftigkeit mufl mit dem

378



duleren Leben zetfallen. Wer alles, was ihn betrifft, in seine Innerlichkeit auf-
nimmt und nichts als ein AuBeres fortbestehen 1iBt, beraubt sich selber der
«sicheren Stiitzen» des Daseins, als die Sappho die goldenen Gaben des
Lebens einmal bezeichnet32. Der arme Spielmann weill sich auch der Stiitzen,
die sich ihm etwa noch anbieten, nicht zu bedienen. Was sich dem Inneren
nicht anverwandeln liBt, beriihrt ihn nicht einmal. Er macht immer wieder
die Erfahrung, die er in einem frithen Erlebnis schildert: Man versucht ihm
in der Schule durch Einfliistern aus einer Verlegenheit zu helfen; «ich aber»,
erzihlt er, «der das Wort in meinem Innern und im Zusammenhang mit dem
tbrigen suchte, horte ihn nicht33»,

An dem bedingungslosen Festhalten an der Ganzheit des Innern, das das
Wesen des Spielmanns auszeichnet, zerbricht die einzige Beziehung, die ihn
je mit der AuBenwelt verbunden hat. Er verliert Barbara an einen Fleischhauer,
der in seiner rechtschaffenen Derbheit als Inbegriff eines wenig beseelten, aber
dafiir um so stofflicheren Daseins erscheint. Von dieser Zeit an beginnt der
Spielmann «ganz leise» aufzuhéren. Er wendet sich womoglich noch aus-
schlieBlicher seinem Innern zu, so sehr, daB dessen nach wie vor lebendige
Kraft nicht einmal mehr seinen duBeren Menschen erreicht. Was von ihm der
AuBenwelt zugekehrt ist, stitbt langsam ab, und es vermag endlich nichts
mehr die allmihlich erstarrende Rinde zu durchdringen. Ein Ausspruch von
Grillparzers Zeitgenossen Michael Enk von der Burg scheint auf den armen
Spielmann geradezu abgestimmt zu sein: « Leicht geht bey einem auffallenden
Ubergewicht des Innern gegen das duBere Leben diese Einseitigkeit in wahre
Erstarrang und Verkniocherung iber3. » Eine solche Verknocherung laBt sich
beim armen Spielmann in allem feststellen: in seiner auffallend geraden Hal-
tung, in seinem Blick, in seiner peinlichen Ordnungsliebe, in seiner unver-
rlickbaren Tageseinteilung und in seiner widerlich steifen Schrift.

Auch Barbara — die vielleicht nicht zufillig diesen Namen trigt — ver-
wandelt sich nach ihrer Trennung vom armen Spielmann, wenn auch in einem
anderen Sinn, auf eine wachsende Materialisierung hin. Sie erfreut sich mit
ihrem Mann eines beachtlichen Wohlstandes und hat sich «sehr verindert
in den vielen Jahren, ist stark geworden und kiimmert sich wenig mehr um
Musik®». Der reinen Geistigkeit steht bei Grillparzer manchmal nicht das
Starre, sondern das wohlbeleibt Animalische und bisweilen Barbarische gegen-
iber. Die Moglichkeiten des Menschen liegen fiir ihn zwischen dem fast vollig
Tierischen und dem iiberirdisch Heiligen: « Vom Tier zum Menschen sind der
Stuten viele3¢», heiBBt es in Web dem, der /gt ! Die animalische und die geistige
Welt begegnen sich in Melusina in den Gestalten des Troll und der Geister,
in Web dem, der liigt! in der Ausstrahlung des fast schon verklirten Bischoifs
und dem Dunstkreis der gefriBigen, bisweilen tierisch lallenden Germanen;
den Barbaren, die Grillparzer in der Trilogie Das goldene Viief den Griechen
gegeniibertreten liBt und denen er dort zur Verstirkung des Kontrastes

379



sogar ein anderes, rauheres Versmal3 in den Mund legt. Den lebhaftesten
Begriff von diesem Auseinandertreten von Geistigem und Leiblichem, Gott-
lichem und Irdischem, Freiem und Beschrinktem gibt aber ein seltsames
Motiv aus der Melusina, das auch geeignet ist, in Erinnerung zu rufen, daf}
sich in den getrennten Hilften doch die Teile eines Wesens und ezner Welt
begegnen. Die Fee muB jeden siebten Tag die Gestalt eines Tieres annehmen;
auch die Zauberin hat die «Fesseln des Endlichen» zu tragen, von denen ihre
Kunst sie gewohnlich befreit. Was sich aus den Bedingungen, an die Melusinas
Macht gekniipft ist, schlieBen 1ift, zeigen die Verse:

So ist denn auch das Hochste Unbestand,

So gar verginglich der Entziickung Freuden!

Und was dem Gotte gleich geschwebt auf leichten Sohlen,
Es mull vom Tier sich seine Stirke holen?”.

Jeder Aufbruch in ein Jenseits — und dahin fihlt sich Grillparzer auf allen
Stufen seines Daseins gezogen — muf} mit der Erfahrung der irdischen Be-
dingtheit bezahlt werden. Je mehr sich der Mensch seinen Fesseln zu ent-
winden versucht, desto mehr fiihlt er sich von ihnen gehalten. Ob er dabei
einer «trigen Wirklichkeit», einem Schicksal oder der wenig poetischen, we-
nig beseelten Alltiglichkeit widerstrebe, bleibt sich gleich. Er fiihlt sich immer
zwischen zwei Bereichen aufgespalten, nur daB3 dieser qualvolle Zustand je
nach der Wiirde des Bestrebens mehr oder weniger sinnvoll erscheint. Die
Spannung, die es dabei auszuhalten gilt, 1dBt sich nur in den schroffsten Gegen-
sitzen erfassen:

AuBerstes beriihret sich,

Hochstes erniedert sich,

Was dem Gott am nichsten schier,
Ist am nichsten auch dem Tier38!

Die Extreme werden hier durch einen gewaltsamen Griff einander ange-
nihert und in eins gefal3t wie die Enden einer Rute, die man zur Schlinge biegt.
Grillparzer gibt sich von dieser Berithrung des AuBersten nicht nur in seinem
oft in Widerspriichen sich dberschlagenden Denken Rechenschaft, sondern er
spiirt sie in der einfachsten und zugleich unausweichlichsten Art in der halb
geistigen, halb korperlichen, halb erhabenen und halb bedingten Beschaffen-
heit seines Wesens.

Grillparzer hat den Zustand des in sich gespaltenen, halb dem einen und
halb dem andern Bereich verpflichteten Menschen in eindriicklicher Weise auf
der Biithne schaubar gemacht. In Kinig Ottokars Gliick und Ende zum Beispiel
starrt Ottokar einmal auf den Boden und sagt dazu: «Ist das mein Schatten?
— Nu, zwei Konige?®! » Er wird sich der Schattenhaftigkeit seines Koénigtums

380



bewul3t, distanziert sich davon und kann sich doch von seinem anderen Ich
nicht befreien. So wie der Schatten untrennbar mit dem Korper verbunden
bleibt, hangen Traum und Wachen, Denken und Handeln, inneres und
duBeres Leben — wenn auch nur an einem Punkt — untrennbar aneinander.
Von diesem Berithrungspunkt aus streben jedoch die beiden Teile ausein-
ander wie die Winde einer Kluft, die sich in der Tiefe berithren und oben in
einem uniiberbriickbaren Abstand auseinander klaffen.

Im Mirchenspiel Der Traum ein Leben ist Rustan, der bereits von der Fabel
her in einen Triumenden und Getriumten aufgespaltene Held, einmal in
einer ritselhaften Stellung anzutreffen. Er hilt in jeder Hand einen Becher,
blickt vom einen zum andern und sagt dazu:

Eins und eins!

(mit den Augen am Boden suchend)
Wo ist der zweite?

Eins und eins! Der zweite, wo?

Wo der andre, andre Becher40?

Mit diesen Bechern hat es folgende Bewandtnis: Der eine hat den Freuden-
wein enthalten, mit dem der Konig von Samarkand Rustans zweifelhaften
Sieg zu feiern gedachte. Im anderen befand sich das tédliche Gift, das den
Konig eben noch zum Schweigen gebracht hat, bevor er seinem begriindeten
MiBtrauen gegen den kiinftigen Eidam Ausdruck geben konnte. Rustan hat
geschwankt, ob er den Konig die Becher verwechseln lassen solle oder nicht.
Sein eingeschlifertes besseres Ich hat sich gegen die Ruchlosigkeit des Triu-
mers gewehrt. Wenn nun Rustan nach des Konigs Tod von einem Becher zum
andern blickt und weder eine Summe ziehen, noch iberhaupt einen Zusam-
menhang herstellen kann, heiit das, daB sich der Triumende im Wachen und
der Wache im Triumenden nicht erkennt. Der gewissenlose und der gewissen-
hafte Rustan begegnen sich wie zwei Fremde, und doch sind beide eins. Der
verhingnisvolle Becher hat wie Rustan selber einen zugleich entgegen-
gesetzten und verwechselbaren Doppelginger, und er bedeutet den eigentli-
chen Wendepunkt in Rustans Existenz: das Mittel, welches das eine Dasein
ins andere umschlagen machen konnte. Wenn Rustan selber das Gift trinke,
von dem es heilt, es mache «die Kranken schnell gesunden, /| Die Gesunden
freilich krank 4 », so miiB3te er sterben, aber dieser Tod wiirde Leben bedeuten.
Rustan konnte im Sterben zu seinem anderen, schuldlosen Dasein erwachen
und den Traum von sich abschiitteln. Der Kranke wiirde gesunden. Im Koénig
hingegen stirbt ein Gesunder: der Konig ist selber Traum und als solcher mit
seiner Umgebung im Einklang. Er ist, was er scheint, wihrend Rustan, der
«Kranke», scheint, was er im dulleren Leben nicht ist. Der Traum hat Rustans
innerem Leben den Anschein des duleren Rustan geliehen und ihn so in ein

381



MiBverhaltnis zu sich selber gebracht. Der Schein stellt hier zugleich eine
Wahrheit und eine Liige dar. Rustans Haltung zeigt die Divergenz der beiden
in ihm vereinigten Daseinsweisen und fithrt dem Zuschauer auBerdem die
Lehre des Stiicks vor Augen: daB3 Rustan beide Welten in sich vereinigt und
ihren Widerspruch auszuhalten hat. Wenn er sich endlich fiir sein bescheidenes
duBeres Los entscheidet, wird ihn sein Traum-Ich ebenso begleiten, wie der
rechtschaffene Rustan aus der Welt des Tages im nichtlichen Verbrecher wenn
nicht wirksam, so doch gegenwirtig ist. Das AuBerste beriihrt sich auch hier,
im Innern der mit sich selber zerfallenen Gestalt.

Es sei hier eine darstellerische Eigenheit erwihnt, in der Grillparzer den
Berithrungspunkt der beiden Welten immer wieder sichtbar macht. Im Tage-
buch stehen lingere Ausziige aus einem Mirchen, das man in der Sammlung
der Briidder Grimm unter dem Titel Der Rauberbriutigam findet*?. Grillparzer
interessiert sich vor allem dafiir, daB} ein Gegenstand — ein abgehauener
Finger —, den die wache Riuberbraut vorzeigen kann, die Wahrheit ihres
angeblichen Traums beweist. Solche Beweisstiicke finden sich bei Grillparzer
auffallend hiufig, und sie stellen oft die einzige Verbindung zwischen den
beiden Bereichen dar, in die der Dichter in seinen Dramen die Welt — seiner
inneren Entzweiung gemill — auseinanderfallen 14Bt. Ein Dolch erinnert in
Die Abnfran Jaromir an seine Kindheit und stellt damit die Beziehung zwi-
schen seinem reinen Ursprung und der Gegenwart her. In Das goldene 1lieff
fihlt sich Medea als Verbannte ihrer Heimat einzig durch das Zaubergerit
noch verbunden, das sich bezeichnenderweise nicht beseitigen 1iBt, und Jason
fithrt als sichtbares Zeichen fir die Wirklichkeit seines Traums das goldene
VlieB mit sich nach Griechenland. In Ein treuer Diener seines Herrn wird Erny
der kaum gedachten Regungen ihres Innern iiberfithrt, wie Otto von Meran
sie an die Locke erinnert, die sie einst in traumverlorener Selbstvergessenheit
entwendet hat. Ein Ding konfrontiert sie mit ihrem anderen Ich. Raimund
besitzt in beiden Welten Melusinas Ring, der es ihm auch erlaubt, von einem
Bereich in den andern hintiberzuwechseln. In Libussa durchzieht ein ver-
wickeltes Spiel mit einem Kleinod das ganze Stiick. «Ich will ein Zeichen
nehmen meiner Tat, /[ Daran ich sie, sie mich dereinst erkennt*3», sagt Pri-
mislaus, wie er sich von der traumhaft sein Dasein unterbrechenden Libussa
trennt. In Die Jidin von Toledo endlich hingt in einem bestimmten Augenblick
alles an dem Bild, das ein Stiick Traum in den anderen Bereich hineintrigt,
die Wahrheit des Traums bezeugt und mit seiner Leuchtkraft die Welt des
Tages von neuem zu iiberstrahlen beginnt. Ein Requisit wird zu dem Dreh-
punkt, an dem sich die beiden Welten beriithren und sofort wieder auseinander
streben.

Wenn sich nun das AuBerste derart beriihrt, ohne sich nur im mindesten
zu durchdringen, gibt es fir den Grillparzerschen Menschen zwei Moglich-
keiten, die unertrigliche Spannung zu iiberwinden. Er kann das nur in einem

382



Punkt Vereinte gewaltsam trennen oder dort verharren, wo sich die Gegen-
sitze noch nicht geschieden haben. Die erste Moglichkeit ergreifen heil3t
sterben, und es entziehen sich denn auch auffallend viele von den Gestalten,
die an der Unvereinbarkeit von innerem und duBerem Leben scheitern, dem
Konflikt durch einen freigewahlten Tod. Sappho stirzt sich ins Meer. In
Des Meeres und der Liebe Wellen totet sich Hero von innen heraus durch ihren
Schmerz. Raimund gibt freiwillig sein irdisches Dasein auf und macht ernst
mit dem Spruch, der die Me/usina beschlieBt:

Wem sich hohere Michte kiinden
MuB auf ewig sich verbiinden,
Oder nahen mog er nie,

Halben Dienst verschmihen sie.

Rustan, der Held des Stiickes Der Traum ein Leben, wirft sich in die Fluten,
in die er vorher seinen Doppelginger, den Mann vom Felsen gestiirzt hat.
Alle diese Gestalten entsagen ihrer leiblichen Existenz, dem duBeren Leben,
dem Verginglichen und ihrer Menschlichkeit, um ihr Inneres, ihr geistiges
Leben, ihr Dichtertum oder ihren Traum nicht zu verraten.

Es liegt nicht in Grillparzers iberwiegend finster gestimmtem Wesen, son-
dern in der Sache selbst begriindet, dal3 die zweite, glickliche Moglichkeit
ungleich weniger scharf umrissen wird. An dem Punkt verharren, an dem sich
die Gegensitze noch nicht geschieden haben, heiB3t nichts anderes, als zwischen
innerem und #uBerem Leben, Vergessen und Erinnerung, Selbstbewahrung
und Selbstverlust, barbarischer Diesseitigkeit und jenseitiger Geistigkeit in der
Schwebe bleiben. Der, dem das gelinge, hitte sich auf schmalstem Grat zu
bewegen, vorwirtszuschreiten und dabei den durchmessenen und noch zu
leistenden Weg als eine Ausstrahlung des Jetzt und Hier zu sehen. Er miif3te
fahig sein, die Welt zu iiberblicken, ohne sich aus ihr herauszuheben, und so
zugleich in und tber den Dingen stehen. In der Spannung miilte sich ein
Gleichgewicht herstellen, das die Gefihrdung nicht beseitigte, sondern be-
siegte. Diese nicht zu fassende Moglichkeit kreist Grillparzer bisweilen aufs
engste ein. In Des Meeres und der Liebe Wellen stehen die Verse:

... Und wie der Turm,

In dessen Innern sich dein Wohnsitz wolbt,

Am Ufer steht des Meers, getrennt, allein,

Durch Ginge nur mit unserm Haus verbunden —
Auf festen Mauern senkt er sich hinab,

Bis wo die See an seinen Fiissen brandet,

Indes sein Haupt die Wolken Nachbar nennt,

383



Weit schauend iiber Meer und Luft und Land —
So wirst du tiirder stehn, getrennt, vereint,

Den Menschen wie den Himmlischen verbiindet;
Dein selber Herr und somit auch der andern,

Ein doppellebend, auserkornes Wesen,
Und gliicklich sein4.

Der Priester beschreibt in diesen Worten nicht nur das Leben, das Hero als
Priesterin zu fiithren hat, sondern das fiur Grillparzer allein wirkliche Dasein
tberhaupt. Der Turm wurzelt fest in der Erde und erreicht doch die luftigen
Sphiren, die der geistig dtherischen Welt des Innern entsprechen. Seine Be-
wohnerin wird Uberblick iiber das Leben haben, ohne deswegen den Bedin-
gungen ausgesetzt zu sein, die sonst den Betrachtenden auf den einsamen und
kahlen Gipfeln, den unwirklichen Hohen der Menscheit erwarten. Wer «den
Menschen wie den Himmlischen » verbiindet ist, sieht das Irdische vom Uber-
irdischen durchleuchtet, und das Uberirdische wird ihm im Irdischen faBbar.
«Getrennt, vereint » bewahrt sich das Selbst, ohne deswegen die Gemeinschaft
mit dem Lebendigen aufzugeben. Es fillt weder der Diirre der in sich abster-
benden Innerlichkeit, noch dem entfremdenden, vernichtenden Strom des
duBeren Lebens anheim und hat doch Teil an beiden. Ein «doppellebend,
auserkornes Wesen» kann, wie es Grillparzer einmal fordert, « Mensch nach
beiden Seiten® » sein; es ist einig mit sich und mit der Welt. Das Glick, das
den alles durchdringenden und von allem durchdrungenen Menschen er-
wartet, ist der Einklang mit der Natur, von der sich der Mensch nur zu seinem
Verderben entfernt. In der Natur vereinigt sich selbst das Widerspriichlichste
zum Ganzen:

Seht an die Welt, die sichtbar offenkundge,

Wie Berg und Tal und FluBl und Wiese stehn.

Die Hohen, selber kahl, ziehn an die Wolken

Und senden sie als Regen in das Tal,

Der Wald hilt ab den zehrend wilden Sturm,

Die Quelle trigt nicht Frucht, doch nihrt sie Friichte,
Und aus dem Wechselspiel von hoch und niedrig,
Von Frucht und Schutz erzeugt sich dieses Ganze,
Des Grund und Recht in dem liegt, dal3 es ist?.

So spricht in Ein Brudergwist in Habsburg der stille Kaiser aus seiner um-
fassenden Einsicht heraus. Diesem Wechselspiel hat sich der Mensch einzu-
tiigen, und es mufB} auch in seinem Innern lebendig bleiben. Die Analogie
zwischen Mensch und Natur wird ausdriicklich hergestellt. Rudolf II. rithmt
die Weisheit des Schopfers mit den Worten:

384



Des Menschen Innres wie die Aullenwelt,

Hat er geteilt in Tag und dunkle Nacht.

Das Aug ertriige nicht bestindges Licht;

Da fihrt er an dem Horizont herauf

Die Dunkelheit mit ihrer holden Stille,

Wo die Empfindung aufwacht, das Gefiihl,

Und suBe Schauer durch die Seele schreiten.

Doch immer Nacht wir schlimmer noch als nie,
Und was du weillt, weilt du durch Tag und Licht?".

Der Mensch ist nur wahr, wenn er die Teilung seines Wesens (der die
Teilung seiner Welt entspricht), nicht nur ertrigt, sondern fruchtbar macht.
Die Welt der Nacht — der Innerlichkeit, des Gefiihls — soll die Welt des
Tages — der Titigkeit und des verstandesmiBligen Erkennens — erginzen.
Traum und Leben, Innen und AuBen, Koérper und Seele, Kunst und All-
tiglichkeit, verlockend Schimmerndes und bestimmt Umrissenes werden
durch ein ewiges Gesetz in eins gefallt und sinnvoll aufeinander bezogen.
Doch das liBt sich leichter erkennen als verwirklichen. Das Gleichgewicht
wird immer wieder gestort; sei es durch den Bann des Innern oder den allzu
heftigen Zug nach auBen, die Unrast des Triumers oder die Erstarrung des
Enttiuschten. Was Grillparzer als wirkliches Leben anerkennt, geht von dem
Punkt aus, den Wendungen wie «getrennt, vereint» so unnachahmlich be-
zeichnen: dem Punkt, von dem aus der Mensch nach beiden Seiten zu leben
vermag, und in dem immer wieder Tag in Nacht und Nacht in Tag iibergeht.
Dieser Punkt blitzt in Grillparzers aus Gegensitzen aufgebauter Welt bis-
weilen in seltener Leuchtkraft auf. In ihm zu verharren iibersteigt jedoch das
menschliche Vermogen; Grillparzer iiberwindet den Fluch nicht, dem er sich
unterworfen weil}, und den im Gedicht Der Bann die Worte «entzweit auf
immer Kopf und Hand*¥» auf das Kiirzeste zusammenfassen.

In Web dem, der gt !, dem einzigen Lustspiel, das Grillparzer in den Kreis
seiner Dramen aufgenommen hat, wird jedoch dieses Gleichgewicht immer
wieder auf das reizvollste gestort und in einer Gegeniiberstellung markanter
Gegensitze wieder hergestellt. Am Anfang steht der vorerst nur um die Spei-
sung seines Herrn besorgte, aber dennoch Witz und Seelenhaftigkeit bekun-
dende Kichenjunge Leon dem Bischof gegeniiber, der es in der Enthaltsam-
keit von allen irdischen Giitern so weit treibt, dal er gerade darum als Geiz-
hals dem Irdischen iiber alles verfallen scheint. Dieser Irrtum deckt sich auf,
und Leon zieht im Auftrag des Bischofs zu den barbarischen, heidnischen
Germanen, um dort den Neffen seines Herrn aus der Gefangenschaft zu be-
freien. Bei den Barbaren ist er mit seiner Kunst am Platz und wird als Koch
hoch geachtet. Weniger angemessen erscheint ihm in diesem durchwegs irdi-
schen Bereich das strenge Gebot des Bischofs, nicht zu ligen. Allmihlich

385



vollzieht sich jedoch in ihm eine Wandlung; sein vom Bischof erwecktes
Inneres bricht aus ihm hervor und beginnt — mitten in der diesseitigen, bar-
barischen Welt — die in seinem Beruf sich verratende Erdhaftigkeit zu iiber-
strahlen. Den Hohepunkt erreicht diese Entwicklung in dem Augenblick, in
dem auf der Flucht der GrenzfluBl zwischen dem heidnischen und dem christ-
lichen, dem wesentlich irdischen und wesentlich geistigen, jenseitigen Bereich
tberschritten werden soll. Hier bewihrt sich das Gebot des Bischofs im dul3e-
ren Leben. Die Wahrhaftigkeit Leons rettet den Fliichtigen das Leben und
entreit sie dem Verderben, dem sie die Lige Edritas tiberantwortet hitte.
DaB die Dinge nur durch einen Zufall diesen Verlauf nehmen, warnt davor,
die Welt in ihrer ganzen Breite fiir wohlbeschaffen zu halten. Das Wahre deckt
sich nur in einem Punkt mit der verginglichen, buntverworrnen Welt. Die
Barbarin Edrita bekehrt sich zum Christentum. Thr natiirliches Wesen vereint
sich mit dem, was sie wird, zu der glicklichsten Einheit, in der sich Gegen-
sitzliches fiir einmal nicht nur beriihrt, sondern wirklich durchdringt. Bei-
spielhaft fiir die Ausgewogenheit Edritas ist vielleicht, daf3 sie sich an den
Dingen des duBeren Lebens freut, ohne sich ihrer bemichtigen zu wollen. Sie
wendet sich nach auBlen, ohne sich im AuBeren zu verlieren. Es ist indessen
dafiir gesorgt, daB3 auch Edrita nicht zum Vorbild erstarrt (was sie in Grill-
parzers Augen unwahr machen wiirde). Thre Bekehrung hat neben dem edlen
noch einen wenn auch nicht verwerflichen, so doch nicht ganz angemessenen
Beweggrund: sie liebt Leon und will in seine Welt eintreten. Der Neffe
Atalus hingegen wird bei den Barbaren unter dem Anhauch des Irdischen
zunichst seiner geistlichen Bestimmung entfremdet. Er verliebt sich in Edrita
und wiinscht sie sich zur Frau. Diese Verirrung gibt ihm, was ihm fehlt.
Wihrend er sich am Anfang von Vorstellungen regieren lieB, die nie einer
Priffung im duBeren Leben ausgesetzt waren, gibt ihm die Erweiterung seiner
Erfahrung die Moglichkeit, seine Gedanken fortan mit der Substanz der Dinge
selber zu erfiillen. Auch er kann von nun an «Mensch nach beiden Seiten»
sein. Der Bischof sagt zu dem Schauspiel, das die Figuren des Stiicks in ihrer
Verwirrung geben:

Wer deutet mir die buntverworrne Welt!

Sie reden alle Wahrheit, sind drauf stolz,

Und sie beliigt sich selbst und ihn, er mich,
Und wieder sie; der liigt, weil man ihm log —
Und reden alle Wahrheit, alle. Alle.

Das Unkraut, merk ich, rottet man nicht aus.
Glick auf, wichst nur der Weizen etwa driiber4?.

Auch er weicht also von der Strenge seiner Forderung um den Grad ab,
den es braucht, wenn die Tragddie in ein Lustspiel umschlagen soll. In der

386



buntverworrnen Welt triibt immer wieder der Uberschwang des inneren oder
duBeren Lebens die Wahrheit, und doch leuchtet das Wahre durch das stets
sich verindernde Gewebe hindurch. Es blitzt in den das AuBerste — Liige und
Wahrheit — vermengenden Reden auf und zeigt sich auch in der zwischen den
zwei Bereichen schwankenden Bewegung der Gestalten. Aber wenn der
Bischof hier das Wahre, Eine aufspiirt, beginnt sich die Welt doch sogleich
wieder zu teilen: in Unkraut und Weizen, Liige und Wahrheit, Gutes und
Boses. Das Spiel beginnt von neuem, wie es auch in Grillparzer selber stets
von neuem wieder anhebt.

Die Dramen, Gedichte und Novellen sind nach der Hanser-Ausgabe zitiert (H), alles
iibrige nach der Historisch-kritischen Gesamtausgabe (HKA).

1Libussa, vgl. Vers 2413ff. 2HKA 1II/12, S. go. Nr. 4406. 3Sappho, Vers g52ff. *tHKA
11/8, S. 107, Nr. 1281. 3Die Argonauten, Vers 10o12ff. *Ein Bruderzwist in Habsburg, Vers
206f, "Medea, Vers 7721 8Sappho, Vers 383f. ® Medea, Vers 699. 1°Der Traum ein Leben,
Vers 310ff. "HKA II/9, S. 3, Nr. 1825. 22HKA II/8, S. 311, Nr. 1652. WHKA III/1, S. 255,
Nr. 223. “Bescheidenes Los, H, S. 95. *Entsagung, H I, S. 247. 1*Vgl. Sappho, Vers 421f.
"Das Kloster von Sendomir, H II1I, S. 123, Zeile 16ff. 1 Des Meeres und der Liebe Wellen,
Vers 2016ff. 1 Libussa, Vers 1150ff. 2 Nachruf an Zacharias Werner, H I, S. 151. 2! Sappho,
Vers gso. 22Libussa, Vers 2367f. 2Selbstbekenntnis, H I, S. 130. #HKA II/7, S. 7, Nt. 17;
S. 14, Nt. 24; S. 29, Nr. 57. Der Halbmond glinzet. .., HI, S. 182. 2*Ein Bruderzwist in
Habsbutg, Vets 921ff. 2? Zwischen Gaeta und Kapua, H I, S. 118. 2Sappho, Vers 284ff.
2 Melusina, Vers 96 und Vers 250. 3 Der arme Spielmann, H III, S. 160, Zeile 19ff. 31 A.a.0.,
S. 175, Zeile 13f. 32 Sappho, Vers 262. 3* Der arme Spielmann, HIII, S. 160, Zeile 4 ff. 3 Michael
Enk von der Butg: Uber den Umgang mit uns selbst, Wien 1829, S. 141, Nr. 39. ¥ Der arme
Spielmann, H IIL, S. 183, Zeile 19ff. 3 Weh dem, der liigt! Vers 668. 3" Melusina, Vers 638 ff.
38 A.2.0., Vers s17ff. 3 Konig Ottokars Gliick und Ende, Vers 2201. ¥ Der Traum ein Leben,
Vers 1855ff. 2 A.a.0., Vers 15881. 42Vgl. HKA I1/8, S. 116, Nr. 1297. ¥ Libussa, Vers 65f.
4“4 Des Meeres und der Liebe Wellen, Vers 894ff. ¥ Ein Bruderzwist in Habsburg, Vers 1633.
46 A.2.0., Vers 1608ff. 47 A.a.0., Vers 2354f. Der Bann, H I, S. 109, Vers 48. ¥*Weh dem,
der liigt! Vers 1800ff.

387



	Spannung und Gleichgewicht in Grillparzers Welt

