
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 4

Artikel: Dante, rocco, Turm

Autor: Blass, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charlotte Birnbaum), S. 396/397. 8Cristo si è fermato a Eboli, Einaudi, Turin 1956, S. 9.
'Neorealismo nel cinema italiano, Paragone, August 1950, S. 22—32. 10Carlo Lizzani:
Neorealismo e realtà italiana — Relazione al convegno sul neorealismo (Rivista del cinema
italiano, März 1954, S. 27—33). nA.a.O., S. 572. "Società, Juni 1956, S. 621. "Vittorio
Spinazzola: La Resistenza dall'epica al romanzo storico, Film 1962, Milano 1962, S. 43—76.
"Cinema nuovo, Sept./Okt. 1959, S. 421. 15Film 1961, Milano 1961, S. 63—72. "Wie wenig
die Abstraktionen von R. M. Albérès (Histoire du roman moderne, Paris 1962) den
konkreten Gegebenheiten einzelner Nationalliteraturen und Regionalismen gerecht werden können,

zeigt die Feststellung : « (l'art néo-réaliste) doit constituer, dans le troisième quart du
XXe siècle, l'immense, brutale, et véridique forme d'expression des aires de civilisation dont
l'évolution n'est pas très ancienne» (p. 360). Dies mag für die jungen Literaturen Südamerikas
zutreffen, aber gerade das italienische Beispiel zeigt, daß in diesem alten Kulturland der
Neorealismo als Reaktion auf die überzüchtete und dekadente Literatur der Literaten (D'Annunzio)

zu verstehen ist. 17Vgl. Heinrich Vormweg: Neuer Realismus — Betrachtungen über
einen kurzlebigen Begriff (Der Monat, März 1966, S. 72—78).

Dante — rocco — Turm

ROBERT BLASS

Philologie und Schachspiel scheinen kaum Berührungspunkte zu haben. Und
doch gibt es Fälle, wo nur die Zusammenarbeit der Forscher auf beiden
Gebieten Irrtümer verhindert. Dies zeigt sich bei der Auslegung eines Verses in
Dantes Divina Commedia, Purgatorio XXIV, 30, wo Dante vom Erzbischof
Bonifazio von Ravenna spricht,

che pasturò col rocco molte genti,

wörtüch übersetzt : « der mit dem rocco viele Menschen weidete. »

« Rocco » war damals nur das Wort für die Schachfigur, die wir heute
«Turm» nennen. Was hat nun Dante mit diesem Wort gemeint? In welchem

Zusammenhang standen für ihn Erzbischof und rocco?

Dante hat das Schachspiel gekannt. Eine solche Kenntnis gehörte damals

zum eisernen Bestand der Bildung seines Standes. Wir wissen zum Beispiel,
daß sein intimer Freund Guido Cavalcanti ein eifriger Schachspieler war und
daß ein Araber im Jahre 1265 in Florenz simultan spielte. Dante selbst braucht
das Wort « scacchi » an einer andern Stelle seiner Commedia, Paradiso XXVIII,
91, wo er mit der Wendung «il doppiar degli scacchi» (die Verdoppelung auf

364



dem Schachbrett) an die bekannte Legende vom Lohn des Erfinders des

Spiels erinnert. Mit dieser Stelle hat sich der Schachspieler und Schachhistoriker

A. Chicco in einer Abhandlung «Dante e gli scacchi», Florenz 1943,
betaßt. Auffallend ist jedoch, daß er dort den oben wiedergegebenen Vers nicht
erwähnt, während ihn doch zahlreiche Autoren, Wörterbücher, Kommentare
und Übersetzungen mit dem Schach in Verbindung bringen und noch in
jüngster Zeit H. und S. Wichmann in ihrem Buch «Schach, Ursprung und
Wandlung der Spielfigur in zwölf Jahrhunderten», i960, erklären, jener Vers
erwähne «das Sinnbild» des Spieles. Über diesen Vers hat auch der deutsche
Schachmeister und Schachhistoriker von der Lasa in seinem Buch «Zur
Geschichte und Literatur des Schachspiels», 1897, Wichtiges und Richtiges
gesagt. Allein die Dante-Forschung hat meines Wissens nirgends davon Notiz
genommen. Es existiert auch keine Übersicht über die zahlreichen Möglichkeiten

der Deutung des Wortes «rocco» und über die Irrwege, die die
Gelehrten einschlugen, ja einschlagen mußten, weil ihnen die vorhandenen
schachlichen Wegweiser nicht bekannt waren. So mag es sich rechtfertigen,
vom Standpunkt des Schachspielers auf den Vers zurückzukommen.

Nach Dante weidete — pasturò —, das heißt hütete, betreute, der
Erzbischof mit einem rocco seine Herde. Bonifazio erscheint demnach als Seelenhirt
und der Gedanke liegt nahe, daß es sich bei dem rocco um einen Hirtenstab,
den bischöflichen Krummstab, gehandelt habe. Doch wird das Wort rocco

sonst nirgends in der italienischen Literatur in der Bedeutung von Bischofsstab

— der «pastorale» heißt — verwendet (vgl. Torraca, Kommentar, 1921).
Weshalb also nannte Dante ihn rocco? Weshalb brauchte er eine Bezeichnung,
die nur einer Schachfigur zukam? War überhaupt ein Bischofsstab gemeint?
und wenn ja, was für ein Bischofsstab?

Mit diesen Fragen hat sich die Dante-Forschung, wie gesagt, eingehend
beschäftigt.

Eine Gruppe von Kommentatoren, Übersetzern, Wörterbüchern betrachtet
den rocco schlicht als Lehnwort aus der deutschen Sprache (wie l'elmo — der

Helm) und sieht darin einen Rock, den Talar, das Chorhemd. So zum Beispiel
Kannegießer (1825), oder Philalethes — ein Pseudonym für König Johann
von Sachsen — (1868), der den Vers wie folgt übersetzte:

der in dem Priesterrock viel Volks geweidet.

Der Franzose Brizeux (1872) übersetzt ähnlich:

qui nourrit tant de monde avec son rochet

(rochet Chorhemd), und einige Italiener verweisen auf den Zusammenhang
mit «rocetto» oder «rochetto» Chorhemd mit engen Ärmeln).

365



Eine andere Gruppe hält den rocco für irgendein nicht genau definierbares
Attribut des Bischofs, seiner Würde, seiner Funktion, für eine Charakterisierung

seines Wesens, zum Beispiel Streckfuß (1834), der übersetzt:

der viele Leute mit Pfründen-Fett geazt

(wobei man wissen muß, daß Bonifazio als Schlemmer galt), ähnlich Kopisch
(1842), und ferner Gildemeister (1888):

der manche Seele geweidet hat im heiligen Gezäun.

Eine weitere Gruppe sieht im rocco den Bischofsstab schlechthin und übersetzt

kurz und bündig :

der mit dem Krummstab vieles Volk geweidet,

so zum Beispiel Blanc (1864), ganz ähnlich Witte (1876), Gmeün (1949),
v. Wartburg (1963), die damit aber alle verkennen, daß Dante eben nicht
«pastorale» gesagt hat und daß rocco für Dante eine Schachfigur war.

Einer Anzahl von Übersetzern erschien sodann der Ausdruck rocco offenbar
so unklar, als derartiger Fallstrick, daß sie ihn einfach ignorierte und
unterschlug und nur vom weidenden Hirten sprach, ohne zu sagen, womit oder
worin oder wie er weidete, ob er sich dabei eines Stabes und welches Stabes

bediente. So Voßler (1941), der kurz sagt:

der viele Seelen einst zu weiden hatte,

ähnUch Puthtz (1921), Demelin (1936) und andere.
Auch die Ableitung aus «rocca» (Festung, Burg) oder «roccia» (Fels)

wurde in Erwägung gezogen, von der Mehrzahl der Ausleger jedoch
abgelehnt.

Dagegen gibt es noch eine Reihe von einzelnen Lösungsversuchen, die

zwar keine Unterstützung fanden, doch immerhin Beachtung verdienen.
So vertritt Torraca (Kommentar, 1921) den Standpunkt, es hege ein

Lesefehler vor und es müsse nicht heißen «rocco», sondern «crocco» Haken),
wie es ja wirklich in gewissen Gegenden von Italien Hirtenstäbe mit einem
Haken gebe. Es existiert auch eine englische Übersetzung (LongfeUow, ca.

1863), in der es heißt

who with his crook had pastured many people,

366



wobei freilich zu berücksichtigen ist, daß «crook» im Englischen nicht nur
die Bedeutung von Haken, sondern auch von Hirten- und Bischofsstab besitzt.

Rudolf Borchardt (1923) durchschneidet den gordischen Knoten, indem er

wortgetreu übersetzt:

der weidete unterm Rochen Volk mit Haufen —

an sich unanfechtbar, da der deutsche Ausdruck genau dem italienischen
entspricht —, doch nicht zu verwenden für die Antwort auf unsere Fragen, wird
doch damit einfach ein unverständliches Wort durch ein ebenso unverständliches

ersetzt.
Eine besonders tiefschürfende Bemühung, dem rocco gerecht zu werden,

verrät die überaus originelle Wortschöpfung des Schweizer Dichters Konrad
Falke (1921), der den Vers so wiedergibt:

der mit dem Turmstab soviel Volk geweidet.

Der Schachspieler horcht auf. Turmstab? Also doch ähnlich einer Schachfigur?

Oder mit einem Türmchen am obern Ende?
Auch aus den italienischen Kommentaren und Wörterbüchern ergibt sich das

Bild völhg divergierender Auffassungen. Scartazzini, Enciclopedia Dantesca

(1899), sagt «ebensoviel Meinungen als Autoren». Jedoch hefern sie wertvoUes

Material, vor allem durchAngaben über die Form des Stabs des Erzbischofs Bonifazio.

Freihch stimmen dann diese Beschreibungen wieder nicht überein. Zwar
erklärt die Mehrzahl, der Stab habe eben nicht die sonst übüche Form gehabt.
Er habe oben keine Krümmung aufgewiesen — «non era così ritorto come gü
altri, ma fatto in cima a guisa d'un rocco di scacchi», wobei dann die

Meinungen, was das heißen soll, auseinandergehen. Benvenuto de' Rambaldi da

Imola erklärt, der Stab sei nicht gekrümmt, doch oben rund gewesen. Andere
machen die sehr beachtenswerte Angabe, er sei oben geteilt gewesen, «diviso
di sopra» (vgl. Buti, Kommentar, i860). Wieder andere identifizieren ohne

jede nähere Begründung den rocco mit dem modernen Turm im Schach, so
Rossi und Frascino (1941): «una piccola torre simile al rocco degü scacchi»,
oder Garzanti (1965) «una piccola torre sormontata da una croce», ein Türmchen

mit einem Kreuz darauf.
Interessant ist in jedem Fall der Hinweis mehrerer Kommentare darauf,

daß der Stab des Erzbischofs Bonifazio in einem Museum in Ravenna
aufbewahrt werde und somit Auskunft gebe. Wäre letzteres richtig, so wäre das

Problem gelöst und unsere ganze Fragerei überflüssig. Doch es stimmt nicht.
Ich verweise auf die Zeichnung, die das obere Ende des als «pastorale
dell'Arcivescovo Bonifazio» im Museo Nazionale in Ravenna aufbewahrten
Bischofsstabs wiedergibt :

367



Er besteht aus zwei nicht zusammengehörenden, erst nachträglich
zusammengefügten Teilen, nämhch aus dem geraden Stab (bastone) und
der Krümme (curvatura). Die Krümme, die das Lamm Gottes einrahmt,
trägt auf der oberen Rundung die Jahreszahl noo, stammt somit aus der
Zeit vor Dante. Sie hat aber weder mit einem rocco — auf dessen Form
ich zurückkomme — noch mit einem Turm etwas zu tun, kann also nicht als

Rechtfertigung für die Bezeichnung «rocco» dienen. Der Stab aber, mit dem
Halter für die Krümme, ist nach Ansicht der italienischen Experten eine Arbeit
des 14. Jahrhunderts und kann daher nicht von Bonifazio, der von 1274—1295
Erzbischof in Ravenna war, verwendet worden sein. Selbst wenn aber der
Halter zur Krümme gehören sollte und deshalb auch aus dem Jahre 1100

stammt, und selbst wenn man ihn als ein wenigstens turmähnliches Gebilde
betrachten will, so ist damit nichts gewonnen für die Vorstellung, die Dante
sich von einem rocco gemacht hat, weil — wie wir sofort sehen werden —
rocco und Turm der Form nach ganz verschieden sind und Dante daher
ein turmähnliches Gebilde nicht als rocco bezeichnen konnte.

Auszugehen ist nämlich davon — und darauf wies schon von der Lasa
hin —, daß es zur Zeit Dantes keinen Turm als Schachfigur gab. Es gab nur den
damit nicht zu verwechselnden rocco (franz. roc, engl, rook, deutsch Roch,
spanisch roque, schwedisch rok etc.). Der Turm ist eine Spätgeburt. Es ist an
sich einleuchtend, daß man — mag nun das Schachspiel erfunden worden oder
langsam gewachsen sein — als langschrittige Figur nicht einen Turm, den

Inbegriff der Standfestigkeit, der UnbewegUchkeit, gewählt hat. Und dabei
fällt ganz besonders ins Gewicht, daß der Roch bis anfangs des 16. Jahr-

368



hunderts die einzige Figur war, die mit einem Schritt übers ganze Brett eilen

konnte, während alle andern, insbesondere die heute ebenfalls langschrittigen
Dame und Läufer, nur über ganz wenige Felder hüpfen oder schreiten durften.
Wir wissen heute, wie im 16. Jahrhundert aus dem Rochen der moderne Turm
entstand : man betrachtete den Rochen als einen Elefanten, machte diesen «

turmtragend» (Vida: «turritus»), und ließ dann willkürlich, vielleicht aus Bequemlichkeit,

aus handwerklichen Gründen, oder infolge eines Mißverständnisses,
aus Unwissenheit, den Elefanten weg, so daß der Teil, der Turm, an die Stelle
des Ganzen trat, und die Verwandlung in den modernen Turm war perfekt.

Alle Wörterbücher also, alle Ausleger, Übersetzer, die aus der Bezeichnung
«rocco» auf eine turmähnliche Form des Bischofsstabes von Bonifazio
geschlossen haben, irrten. Dante konnte bei der Verwendung des Wortes «rocco »

nicht an ein turmähnüches Gebilde denken, weil der rocco zwar eine Schachfigur,

aber kein Turm war.
Es bleibt die Frage : Was war er wirklich, beziehungsweise woran hat Dante

dabei gedacht?
Die Figur des Rochen stammt aus Indien. Der Name Roch (rocco etc.) ist

aus der persischen Bezeichnung «rukh» entstanden. Die Figur war die

Darstellung einer indischen Heereseinheit. Welcher Heereseinheit? Darüber
besteht keine völhge Klarheit. Die Mehrheit der Gelehrten nimmt an:
Streitwagen. Für uns ist das unwichtig. Für uns kommt es ja nur darauf an, was
Dante sich darunter vorgestellt hat. Man kannte im Mittelalter die ursprüngliche

Bedeutung des Wortes «rukh» bereits nicht mehr. Man konnte mit dem

überlieferten Wort nichts Rechtes mehr anfangen. Man konnte sich darunter
nichts Bestimmtes vorstellen, und so hatte die Phantasie ein weites Feld. Man
machte daraus einen Vogel, einen Elefanten, einen Markgrafen, einen
Statthalter, ganz nach Belieben des Beschreibenden. Aber eines wissen wir — und
darauf allein kommt es hier an —, wir wissen, wie die Figur damals typisierend
dargestellt wurde. Wir kennen die vereinfachte, zeichnerische Form des

Rochen bei der Wiedergabe von Schachaufgaben und Partiestellungen. Wir
kennen entsprechende plastische Figuren aus jener Zeit. Es war ein breiter
Stein, bestehend aus einem massiven Sockel, oben mit zwei nach aussen
gebogenen Hörnern — wie der roque zum Beispiel im Schachzabelbuch König

Alfons' des Weisen (1283) erscheint, wobei das Buch zu der zeichnerischen

Darstellung bemerkt: «Da es nun aber in allen Ländern, wo man Schach

spielt, sehr schwierig ist, solche Figuren herzustellen, suchte man einen Weg,
sie zu vereinfachen und zu verbilligen, aber doch eine gewisse Ähnlichkeit mit

369



den richtigen Figuren aufrechtzuerhalten. Und die Schachfiguren, welche
man am meisten in allen Ländern und vor allem in Spanien braucht, sind die,
welche hier abgemalt sind. »

Auch ein Bild von Markgraf Otto IV. beim Schachspiel, um 1320 in der
Manessischen Handschrift, zeigt im Prinzip die gleiche Form, und ebenso noch

die ersten Drucke des Schachbuches von Damiano, «Libro da imparare giocare

a scachi...», anfangs des 16. Jahrhundert (vgl. auch die Abbildungen bei
H. und S. Wichmann, Nr. 31, 32, 34).

Diese Form entspricht auch den Beschreibungen der Gestalt des Rochen in
den ältesten lateinischen Schriften, die Abschnitte über das Schachspiel
enthalten. So heißt es im Werk des enghschen Geistlichen Neckam, «De naturis

rerum», um 1180, der Roch sei von altersher zweiköpfiger Janus genannt
worden und man habe ihn deshalb mit zwei Köpfen versehen (unde et duobus
capitibus munitur), und ebenso wird der Roch in einem Gedicht «Poema

tempore Saxorum», wahrscheinlich aus dem 12. Jahrhundert, «bifrons
Rochus » genannt.

Dies also war die Figur des rocco, wie sie Dante gekannt hat. Ein solches
oberes Ende dürfte der Stab des Erzbischofs Bonifazio aufgewiesen haben, so
daß er — wenn diese Annahme richtig ist — ungefähr die nebenstehende

Form gehabt hat. Dabei ist zu bedenken, daß die Form des

Bischofsstabes nicht strikt vorgeschrieben war. Er hat, wie
die meisten Dinge auf der Welt, eine Entwicklung
durchgemacht und sah nicht zu allen Zeiten und allerorts gleich
aus. Noch im Jahre 1950 hat der damalige Bischof von
Chur, Mons. Caminada, anläßlich einer Reparatur den alten
Bischofsstab aus Elfenbein oben statt mit einer Krümme
mit einer Kugel (und darüber ein kleines Kreuz) versehen
lassen.

Der nebenstehende Stab war somit wohl der rocco
«diviso di sopra» und «fatto in cima a guisa d'un rocco» (aber
eben nicht «simile ad una piccola torre»). Dies war der
Stab, von dem Dante wegen der charakteristischen Spitze
— wieder pars pro toto — mit Recht sagen durfte:
«pasturò col rocco ».

Gewiß ist dies auch nur eine Hypothese. Doch beruht
sie wenigstens auf Tatsachen. Der entsprechende Stab selbst
ist noch zu suchen und zu finden!

37°


	Dante, rocco, Turm

