Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 4

Artikel: Neorealismo

Autor: Hosle, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neorealismo

JOHANNES HOSLE

Der vorliegende Aufsaty nimmt die Frage nach dem Phinomen des italienischen Neorealismus wieder
auf, die unter dem Titel « Die Situation der italienischen Gegenwartsliteratur» von Alice Vollenweider
in der Mirgnummer 1964 bereits einmal gestellt worden ist. H. . F.

Vor etwa einem Jahrzehnt gab Hans Hinterhiuser mit seinem Buch «Italien
zwischen Schwarz und Rot»! die umfassendste und kliigste Darstellung, die
das aus dem letzten Krieg hervorgegangene Land bis heute in deutscher
Sprache fand. Der Leser wurde durch Hinterhiuser zum ersten Mal mit den
wichtigsten Aspekten des politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Le-
bens des modernen Italien vertraut gemacht. Ein ganzes Kapitel widmete der
Verfasser dem «neotrealistischen Vortrupp». Der einleitende Abschnitt um-
schreibt in einer auch noch heute verbindlichen und giiltigen Weise das Phi-
nomen «Neorealismo»: « Auf der EinlaBkarte, mit der sich das neue Italien
im kulturellen Nachkriegseuropa prisentierte, stand das Wort « Neorealismus>.
Der Begriff, der auch auBerhalb seines Ursprungslandes rasch und vielfach
zur Losung wurde, ist nicht weniger approximativ als alle derartigen Hilfs-
worter und Wegmarken durch die Vegetation des Geistes. Film und Prosa-
literatur stritten sich um das Recht der Namensfindung; bald folgte eine neo-
realistische oder soziale Malerei, ganz zu schweigen von der neorealistischen
Lyrik, die 1949 durch ein pompdses « Manifest an die Dichter Italiens> in ein
bisher wohl nicht sehr kriftiges Leben gerufen wurde. Offensichtlich dringte
die neue Formel von allem Anfang an iiber den Rahmen einer einzelnen kultu-
rellen Erscheinung hinaus und meinte eine neue « Weltanschauung>, ein neues
Verhalten in der Wirklichkeit. In diesem Sinne war «Neorealismus> eine Um-
schreibung fiir den niichternen Elan, mit dem sich Italien <nach der Sintflut»
aus dem materiellen und moralischen Chaos erhob2.»

Kein Zweifel: Neorealismus war das Eintrittsbillett Italiens in das Nach-
kriegseuropa. Nicht nur das: gewisse Leistungen dieser Bewegung waren so
sehr mit dem italienischen Biirgerkrieg und der daraus resultierenden Nach-
kriegssituation verkniipft, daBl es nicht ganz verfehlt wire, wiirde man das
Phinomen Neorealismus auf die Zeit um 1945 begrenzen. Die ersten Filme
Rosselinis, « Roma, citta aperta» und «Paisd » erhalten ihr authentisches Pathos
und ihre unwiederholbare Kadenz durch den italienischen Partisanenkrieg, in
den Mussolinis faschistischer GréBenwahn kliglich und tragisch einmiindete.
Der anachronistische Versuch, das Italien des 20. Jahrhunderts zu einem

353



neuen Imperium Romanum zu machen, wurde zunichst durch die Farce des
Abessinienkriegs und schlieBlich durch das Biindnis mit Hitler und die letzten
Endes darauf zuriickgehende Okkupation durch die Deutschen als leeres Hirn-
gespinst entlarvt. Das Elend der Kriegsjahre konfrontierte die Italiener mit
ihrer Wirklichkeit: ihre Reaktion war der Protest der resistenga, des Wider-
stands, der nicht in erster Linie als militirisches Phinomen, sondern als mora-
lische Erneuerung verstanden werden muB3. Diese moralische Erneuerung war
aber nur moéglich auf der Grundlage einer Diagnose, welche der gesamten
Wirklichkeit des Landes gerecht werden muBte.

So oft dieser humus des Neorealismo von den Beteiligten umschrieben
wurde, so vage und approximativ ist nach wie vor der Begriff selbst. Es ist
zum mindesten tiberraschend, daf3 auch die beiden jiingsten Erginzungsbinde
der groBen Enciclopedia Italiana der Fondazione Treccani (1960) dieses
Schlagwort nicht unter seine Stichworter aufgenommen hat. Man tberliBt
es nach wie vor militanten Literaten und Regisseuren, den Begriff mit einem
Inhalt zu fillen: dieser Inhalt ist dann in der Regel die eigene Poetik. Eine
Ausnahme bildet der auch in Deutschland hinreichend bekannte Italo Calvino,
der vergangenes Jahr eine Neuauflage seines 1947 erschienenen Romans «Il
sentiero dei nidi di ragno» — « Wo Spinnen ihre Nester bauen»? — mit einem
ausfihrlichen Vorwort versah.

Riickblickend stellt Calvino fest: «Der «Neorealismus» war keine Schule.
(Versuchen wir, die Dinge genau zu definieren.) Er war ein Zusammentreffen
von Stimmen, zumeist peripheren, eine immer wieder neue Entdeckung der
verschiedenen Italien, auch — oder besonders — der in der Literatur bisher
unbekannten Italien. Ohne die Mannigfaltigkeit dieser verschiedenen Italien,
die voneinander nichts wuBBten — oder bei denen man dies voraussetzte —,
ohne die Mannigfaltigkeit der Dialekte und volkstiimlichen Redensarten, die
man zum Fermentieren bringen und in die literarische Sprache hineinkneten
konnte, hitte es keinen (Neorealismus»> gegeben. »

Der wichtigste Vorldufer dieser aus den italienischen Regionen gespeisten
Literatur war Giovanni Verga, das groBe auslindische Vorbild, der sprach-
liche Schmelztiegel der amerikanischen Literatur zwischen den beiden Welt-
kriegen, deren Kenntnis man besonders Vittorini und Pavese verdankte, die
auch die ersten Beispiele einer neuen Literatur gaben: Vittorini verdffentlichte
1942 «Conversazione in Sicilia» — «Gesprich in Sizilien» —, Pavese 1941
den Roman «Paesi tuoi», den man am exaktesten mit dem in Deutschland
unmoglich gewordenen Titel « Heimat » iibersetzen wiirde. Beide Werke zeigen
deutlich, dal der Neorealismo mit dem Naturalismus des ausgehenden letzten
Jahrhunderts nichts zu tun hat. Vittorinis «Conversazione» fithrt in eine
matriarchalische Gesellschaftsordnung und endet in einem mystischen Zwie-
gesprich mit dem gefallenen Bruder des Verfassers. Das Neue an diesem Werk
ist aber gerade, daf} Sizilien zu seinem spezifischen Recht kommt und nicht

354



einer vorgefaB3ten folkloristischen Vorstellung angepalB3t wird. Dieses Sizilien
Vittorinis ist ein Argernis fiir jede zentrale Instanz, es wird von Menschen
bevolkert, die mit dem Kontinent und Rom nichts zu tun haben.

Vieles an Vittorinis « Gesprich in Sizilien » war kinstlerisch nicht bewiltigt,
aber dieser Roman einer kurzen Heimkehr auf die seit Jahren nicht mehr
betretene Insel bleibt doch ein wichtiges Zeugnis fiir den neuen humanitiren
Ton der italienischen Literatur. Vittorini befand sich endgiiltig an den Anti-
poden D’Annunzios, dessen schéngeistiges Ubermenschentum die Damen des
taschistischen Ventennio berauscht hatte. Die grofle Warnung vor dem Kom-
menden war fir viele junge Italiener der spanische Biirgerkrieg gewesen, der
die Augen fiir das Elend der Welt geschirft hatte.

«Erinnert ihr euch an den Winter 1936/37?» — schrieb Vittorini im Herbst
1945 — «Jeder Atrbeiter, der kein Trunkenbold war, und jeder Intellektuelle
mit kaputten Schuhen verbrachten jeden ihrer Abende iiber dem Radio mit
Kristalldetektor, indem sie in dem Regen, der auf Italien fiel, in jeder Nacht
nach jedem Abend die erleuchteten Hiigel jener beiden Namen — Madrid,
Barcelona — suchten. Jetzt fithlten sie, da3 man in der beleidigten und ernie-
drigten Welt auBerhalb der Sklaverei sein, Waflen gegen sie tragen, mit
Trompeten gegen sie zu Felde ziehen konnte. »

Das Thema der erniedrigten und beleidigten Welt ist das Leitmotiv des
«Gesprichs in Sizilien». Es fand wenige Jahre spiter unter dem Findruck des
italienischen Biirgerkriegs in den Filmen Rosselinis seine revolutiondre und
klassische Form. Auf der Suche nach den Wurzeln der neorealistischen Be-
wegung liBt sich unschwer die Kontinuitit vom spanischen Biirgerkrieg zum
italienischen Widerstand und von Picassos « Guernica» zu Rosselinis «Paisa»
nachweisen. Jenseits der italienischen Grenzen und ganz besonders in Deutsch-
land hat man die sentimentalen Filme von Cesare Zavattini und Vittorio
De Sica leichter akzeptiert als die von der Zensur verstimmelten Meister-
werke Rosselinis. Der Tribut der Ergriffenheit fiel im Falle der resignierten
und dilettantischen «Fahrraddiebe» De Sicas leichter als angesichts der romi-
schen Partisanen Rosselinis.

Elio Vittorini wurde im November 1950 im Rahmen einer groBen Um-
frage des italienischen Rundfunks iiber den Neorealismo® mit einer Reihe
anderer Schriftsteller von dem Starkritiker Carlo Bo interviewt, ob man seiner
Meinung nach in Italien von einem Neorealismo reden koénne und eventuell
in welchem Sinn. Die Antwort Vittorinis lautete unter anderem: «Ja, wir
konnen auch in unserer Literatur von Neorealismus sprechen, doch nicht im
gleichen Sinn, in dem wir zum Beispiel in unserer Kinematographie davon
sprechen konnen. Auf diesem Gebiet hat die Expression einen endgiiltigen
kritischen Wert, der Qualititen und Fehler und allen unseren Regisseuren
gemeinsame Aspirationen und Haltungen definiert. Wenn wir diesen Begrift
dagegen in der Literatur brauchen, definiert er nichts, was allen unseren

355



Schriftstellern gemeinsam ist oder auch nur einem Teil von ihnen. Wenn du
sagst, Moravia sei ein Neorealist, sagst du kritisch nichts Wesentliches iiber
das, was Moravia ist... Im Grunde hast du ebenso viele Neorealismen wie
es wichtige Erzihler gibt...5.» Sichtet man die Umfrage Carlo Bos aus ein-
einhalb Jahrzehnten Abstand nach Ergebnissen und Antworten, die den
schillernden Begriff Neorealismo etwas fester umreiBen als generelle Bekennt-
nisse und lyrische Selbstaussagen, so geht man mit leeren Hinden aus. Immet-
hin geht aus Vittorinis Antwort hervor, da man Neorealismo zunichst
einmal hochstens in der erzihlenden Literatur vermutete und im ibrigen
darauf verzichtete, einen gemeinsamen Nenner fiir die Protagonisten der neuen
erzihlenden Literatur zu finden.

Die erniedrigte und beleidigte Welt der Kriegsjahre war der wichtigste
Ausgangspunkt des neorealistischen Elans, und es ist kein Zufall, daB Elio
Vittorinis Parabel als Erzihler im wesentlichen auf diese Epoche beschrinkt
blieb, mochte er sie auch iiberleben. Cesare Pavese sah die auf einen bestimmten
Zeitraum begrenzte Rolle Vittorinis richtig, als er sich am 29. Dezember 1949
in seinem Tagebuch notierte:

«Hat dich der amerikanische Ruhm von Vittorini neidisch gemacht? Nein.
Ich habe keine Eile. Auf die Dauer werde ich ihn schlagen. Im Grunde ist
Vittorini die (vorausgenommene — dies ist das GroBe) Stimme der Verbots-
Zeit gewesen — nackte, kriftige Liebesleidenschaften, abstrakte Rasereien die
sich inkarnieren, alles in heldischer Mission. Er hat die Zeit voransgefihit und
hat ihr ihren Mythos gegeben. Wie D’Annunzio die <imperiale> Zeit voraus-
tihlte und die «literarische Zivilisation» der zwanziger Jahre. Beide haben und
hatten das Zeug dazu, Sprachrohr zu sein. Sie schufen einen Stil des Lebens,
der Rede, des Empfindens, des 7uns. — Du strebst nach einem Stil des Seins?. »

Pavese war komplexer und verschlossener als Vittorini, der sich taktisch
und geschickt an der resistzenga beteiligte. Neben dem Sizilianer wirkt der
Piemontese gehemmt und unreif wie ein Jingling. Nur schwer wiirde man
aber hinter dem Vetrfasser des postumen und verquilten Tagebuchs den Autor
des Romans «Paesi tuoi» vermuten. Es war die erste erzihlende Prosa, die
der Schriftsteller veroffentlichte. Er provozierte damit einen kleinen Skandal.
Protagonist dieses langen inneren Monologs ist ein aus dem Gefingnis ent-
lassener Mechaniker, der mit dem Zellenkumpan Talino voruibergehend ins
Hiigelland der Langhe fihrt und dort eine Dreschmaschine bedient, bis Talino
in einer sadistischen Wallung eine seiner Schwestern mit einer Gabel ersticht.
Dieser mitleid- und illusionslose Regionalismus Paveses hatte ebensowenig
mit dem faschistischen Impero zu tun wie das Sizilien Vittorinis. Visiert man
die italienische Literatur aus deutscher Perspektive an, dann muB es wenig-
stens iiberraschen, dafl gerade Heimatdichtung einen antifaschistischen Akzent
erhielt. Es sollte aber nicht iibersehen werden, daB Rom die Hauptstadt der
faschistischen Biirokratie war, die den Versuch unternahm, eine heterogene

356



Wirklichkeit wie die italienischen Provinzen iiber den groben Leisten ab-
strakter Formeln zu schlagen. Durch den Neorealismus hingegen erhielten
die italienischen Regionen ihren Autor und ihre Autoren. Insofern ist Carlo
Levis einziges wirklich bedeutendes Buch, die Reportage tiber seine Verban-
nung in Lukanien — «Christus kam nur bis Eboli» — das typischste Zeugnis
fiir die Entdeckung der verkannten Welt des italienischen Siidens. Levi ver-
offentlichte «Cristo si & fermato a Eboli» kurz nach dem Waffenstillstand.
Ahnlich wie die Filme Rosselinis und De Sicas halten die einleitenden Seiten
von Levis Buch den humanitiren Ton der neorealistischen Wende fest:

««Wir sind keine Christen>, sagen sie, «Christus kam nur bis Eboli>. Christ:
das bedeutet in ihrer Sprache Mensch: es ist die sprichwértliche Wendung, die
ich so oft wiederholen horte, in ihrem Mund ist sie vielleicht nichts anderes
als der Ausdruck eines trostlosen Minderwertigkeitsgefithls. Wir sind keine
Christen, wir sind keine Menschen, man hilt uns nicht fiir Menschen, sondern
fiir Tiere, Lasttiere, ja nicht einmal fiir Tiere, sondern fiir Aste und Zweige,
die als Teufel oder Engel ihr freies Leben fithren, wir missen aber im Gegen-
teil die Welt der Christen ertragen, die jenseits unseres Horizonts sind und
ihre Last tragen und uns mit ihnen messen?®. »

Es muBl Aufgabe einer Geschichte des italienischen Films und der italieni-
schen Literatur bleiben, die einzelnen Etappen der neorealistischen Revolution
zu charakterisieren. Aus einem Abstand von nahezu zwei Jahrzehnten laBt
sich aber wenigstens sagen, daB um 1950 die weltpolitische Situation des
kalten Kriegs so sehr auf Italien einwirkte, da3 die Hoffnungen und Illusionen
hinsichtlich einer totalen Erneuerung der Welt und des eigenen Landes ver-
loren gingen. Der Mensch wurde wieder zum Objekt von weltpolitischen
Konstellationen, auf die er keinen Einflul} hatte. Wer sich nicht auf einen stum-
men Protest versteifen wollte, wihlte den Ausweg in die Idylle, in die Resigna-
tion. Die Entwicklung eines so begabten Regisseurs wie De Sica war ein
Beispiel von vielen. Zavattinis Vorlagen wurden immer sentimentaler und im
«Miracolo a Milano» geschah das Wunder, dal3 der angesehenste Regisseur
des Neorealismo sich einem operettenhaften Surrealismus verschrieb. Die
Involution De Sicas lie3 sich danach nicht mehr aufhalten. Der Regisseur
vermochte sich nicht mehr zu erneuern. Ahnliches gilt fiir Rosselini, der sich
schon in den fiinfziger Jahren einem Mystizismus ohne Mystik verschrieb
und nur noch einmal mit dem «Generale della Rovere» eine Rickkehr zur
Inspiration der Nachkriegsepoche suchte und fand. Anna Banti® war sicher
Opfer eines frommen Wunschdenkens, als sie noch 1950 die Hoffnung aus-
sprach, ein Film wie «Rom, offene Stadt» erreiche die grofite Zahl von Zu-
schauern. Sie wollte nicht wahrhaben, daf} der durchschnittliche Kinobesucher
inzwischen lingst abgeriistet hatte und kurz darauf lieber den gefilligen und
erholsamen Kitsch der Serie «Pane, amoree. .. » (Liebe, Brot und. . .) akzep-
tierte als Filme tber den Krieg.

357



Als im Dezember 1953 in Parma ein «Convegno sul neorealismo» tagte,
wurde klar, dal Neorealismo lingst nicht mehr von allen Teilnehmern mit det
resistenga und ihren Aspirationen identifiziert wurde. Einer der Referenten
erinnerte daran, dall Neorealismo eher eine Schule fiir das Leben als fiir die
Kunst gewesen sei. Nun sei der Zeitpunkt gekommen, die Wirklichkeit in
allen ihren Aspekten zu erfassen. Carlo Lizzani blieb dem Redner die Antwort
nicht schuldig: «Heute sind nicht mehr vielerlei Realismen moglich. Wir
sollten unserer Verlegenheit nicht zu viele Rechtfertigungen verschaffen10.»
Wie recht Lizzani mit seiner Warnung hatte, zeigten eben damals die Filme
des siiBen Realismus, dem sich auch De Sica als Schauspieler auslieferte. Der
Bourgeois konnte diese Filme sorglos ansehen: durch die zerschlissenen
Kleider der Lollobrigida schimmerte ein Busen, der jeden von sozialen Pro-
blemen und Fragen der stiditalienischen Landwirtschaft ablenkte, und Rom
prisentierte sich auch in der fernsten Provinz durch die graumelierte Minn-
lichkeit des Maresciallo De Sica in sympathischster und gewinnendster Weise.

Die groBe Flut der Nachkriegsliteratur war Bekenntnis, Dokument,
Chronik. Der meistens autobiographische Ansatz erschopfte sich bei vielen
in einem Erstling ohne Fortsetzung: es handelte sich oft um Biicher, welche
sich die Verfasser — ich glaube, der Ausdruck liBt sich nicht umgehen —
vom Herzen schreiben muBten. Dies war fiir die Autoren, die mit der Literatur
mehr als einen voriibergehenden Kontakt hatten, nicht ohne Folgen. Italo
Calvino 148t daher seine bereits zitierte Vorrede zur Neuausgabe seines ersten
Werks in einer melancholischen SchluBbetrachtung ausklingen: «FEin ge-
schriebenes Buch wird mich niemals iiber das hinwegtrosten kénnen, was ich
zerstorte, indem ich es schrieb: jenes Erleben nimlich, das, bewahrt durch die
Jahre des Lebens, mir vielleicht hitte dazu verhelfen kénnen, das letzte Buch
zu schreiben, indes es nur dazu ausgereicht hat, das erste zu schreiben!®. »

Regionalismus und Autobiographie ergaben oft eine Literatur, die auch die
optionsfreudigen deutschen Verleger nicht mehr reizen konnte. Eine Aus-
nahme bildete Vasco Pratolini, von dem die Kritik GroBes erwartete, obwohl
es bald klar wurde, da3 der Florentiner Erzihler immer wieder von seinem
Gefiithl und seiner Sentimentalitit Uberwiltigt wurde. Seine bekanntesten
Biicher sind groBstidtische Heimatliteratur. Es half auch nichts, als er mit
Metello (1955) einen ehrgeizigen Romanzyklus begann, in dem er ein Jahr-
hundert italienischer Geschichte bewiltigen wollte, aber der Abgrund zwi-
schen Talent und Argument it sich nicht verhehlen. Bei Pratolini wird
Elend immer wieder Idyll. Die sozialistische Ideologie liefert hochstens Ver-
satzstiicke, wo der epische Atem stockt. Carlo Muscetta konnte daher mokant
bemerken, Pratolini scheine sich eine Art «épater le prolétaire» zum Wahl-
spruch erkoren zu haben!2.

Die schwichsten Biicher Pratolinis zeigen, daf3 Neorealismo leicht in bog-
gettismo, das heilt in liebevolle und sentimentale Schilderung des eigenen

358



Winkels umschlagen kann. Das sozialistische Credo hilft nichts, wo die epische
Substanz fehlt.

Wihrend die italienische Literatur sich seit 1960 mit wenigen Ausnahmen
avantgardistischen Experimenten verschreibt, deren kiinstlerische Resultate
sich noch nicht Gberblicken lassen, setzte sich im italienischen Film nach der
Krise der finfziger Jahre eine zweite Generation von Regisseuren durch. Es
war klar, daB realistische Filme nicht mehr den inzwischen ein gutes Jahrzehnt
zuriickliegenden Krieg zum Gegenstand haben konnten: ein Film wie Nanni
Loys «Vier Tage von Neapel» («Le quattro giornate di Napoli») ergab nicht
viel mehr als kinematographisches Kunstgewerbe. Das gilt auf etwas hoherem
Niveau selbst fiir Roberto Rosselini, der mit seinem «Generale della Rovere»
zum Epigonen seiner neorealistischen Nachkriegsphase wurde. In richtiger
Erkenntnis der Fragwiirdigkeit Zhnlicher Experimente hatte Luchino Visconti
in den funfziger Jahten mit «Senso» (den Titel wiirde man wohl am besten
mit «Rausch der Sinne» iibersetzen) die Thematik der Okkupation in das
Risorgimento verlegt. Der Regisseur schrieb damals: «Ich glaube, dal} es
heute zu spit oder zu frith ist, um einen Film iiber den Widerstand zu drehen:
zu frith, da die Resistenza noch nicht Geschichte ist; zu spit, als dal man noch
eine Chronik daraus machen kénntel3. »

Vier Jahre spiter, 1959, hielt der italienische Filmkritiker Guido Aristarco
den Augenblick fiir gekommen, um «aus einer naturalistischen (neorealisti-
schen) Phase zu einer spezifisch realistischen Phase iiberzugehen, ohne daf3
der zweite Ausdruck notwendigerweise den anderen auszuschlieBen braucht
oder expressis verbis eine Hierarchie kiinstlerischer Werte (allenfalls histori-
scher) aufgestellt werden soll14».

Es muB tberraschen, daB Aristarco «naturalistisch» und «neorealistisch»
gleichsetzt. Zehn Jahre frither hitte man darin eine unerlaubte stilistische und
historische Einebnung grundverschiedener Wirklichkeitsauffassungen gesehen.
Aristarco ist kein Kritiker, der gedankenlos mit Begriffen umspringt: wenn er
Neorealismus und Naturalismus identifizierte, so geschah es, weil inzwischen
klar geworden war, wieviel Rohmaterial in vulgir-naturalistischem Sinn die
Kriegs- und Nachkriegsjahre angeschwemmt hatten.

Den grofien internationalen Etfolg der sechziger Jahre erntete kein poli-
tisch orientierter Regisseur, sondern der aus der Romagna stammende Fede-
rico Fellini. Die Provinz der « Vitelloni», das sinnenbetérende Rom der «Dolce
Vita», die pittoreske Welt der Prostitution in den «Notti di Cabiria», die
Zirkuswelt der «Strada» und der mit Hilfe der Tiefenpsychologie aufgeriihrte
Bodensatz der eigenen Existenz in «814», die Vermengung von Heiligem und
Profanem, von Gottlichem und Menschlichem wie auch die in Fellinis Schluf3-
kadenzen immer wieder erscheinende Fata Morgana unberithrter Reinheit: all
diese Elemente weisen ihn eher als Romantiker denn als Realisten aus. Dem
widerspricht jedoch Fellinis eigenes Bekenntnis zum Neorealismus. In einem

359



Interview mit Gideon Bachmann erklirte er: «Fiir mich besteht der Neorea-
lismo nicht darin, was man zeigt, sondern wie man es zeigt. Es ist ganz einfach
eine Art, sich ohne Voreingenommenheit und ohne Vorurteile umzusehen.
Gewisse Leute sind noch davon uberzeugt, dall der Neorealismo lediglich
dazu dient, eine bestimmte Art Wirklichkeit, genauer gesagt, die gesellschaft-
liche Wirklichkeit zu zeigen. Aber das ergibt nur Propaganda. Man méchte
ein Programm vorschlagen: nur gewisse Aspekte des Lebens sollen gezeigt
werden. Ich wurde von einigen ein Verriter an der Sache des Neorealismo
genannt. Man hat mich bezichtigt, zu individualistisch, zu personlich zu sein.
Ich bin hingegen davon uiberzeugt, daf die Filme, die ich bis jetzt drehte, in
stilistischer Hinsicht an den ersten Neorealismus ankniipfen, das heil3t ganz
schlicht und einfach die Erlebnisse gewisser Personen erzihlen?s. »

Es ist interessant, dafl Fellini mit allen Mitteln versucht, sich von dem
Vorwurf unrealistischen Ketzertums rein zu waschen: und das, ohne wirklich
stichhaltige Griinde anzufithren. Thm geht es nicht um die Gesellschaft, son-
dern um ihre AuBenseiter, nicht um den historisch bedingten Menschen,
sondern um den Menschen schlechthin. Fellini geht es nicht um Marx, sondern
um das Evangelium, nicht um den Proletarier, sondern um «die, so reinen
Herzens sind », nicht um Geschichte, sondern um Erlésung. In dem zitierten
Interview sagt er, sein eigentliches Problem seien die zwischenmenschlichen
Beziehungen: in Wirklichkeit geht es ihm aber um die Beziehung von Mensch
und Gott.

Trotz stindiger Riickschlige und des unausbleiblichen Absackens ins Kom-
merzielle gehen nun seit zwei Jahrzehnten die wichtigsten Impulse der inter-
nationalen Filmproduktion von Italien aus. Technisches Konnen und gesell-
schaftliches Engagement sichern das Niveau der Perspektive, aus der die zeit-
genossische Wirklichkeit anvisiert wird. Immer wieder gelingt es begabten
jungen Regisseuren, das neorealistische Erbe aufzugreifen und weiterzuent-
wickeln, obwohl es nun schon seit Jahren von beliebten Schauspielern in
pikante Episoden und klingende Miinze umgesetzt wird. «Boccaccio 1970»
und «Die Puppen» sind nur Beispiele fir den stindigen Verschleil an rea-
listischen Stoffen. Der Italiener sieht es nicht ungern, wenn ihm seine kleinen
Laster vorgehalten werden, die ihn so sympathisch und bei Frauen so unwi-
derstehlich machen. Sie lenken ihn von den groflen Problemen ab und ver-
langen keine Anstrengung in intellektueller oder gesellschaftskritischer Hin-
sicht von ihm. Nach derartigen Episodenfilmen hat man zwar keinesfalls das
Gefiihl, auf der besten aller Welten zu leben, aber zweifellos auf der amiisan-
testen. Dieser Pseudorealismus erschopft sich in kurzen Szenen: wenn hier
noch jemand erschiittert werden soll, dann hochstens das Zwerchfell.

Was aber trotz dieser Zerfallserscheinungen auch heute noch méglich ist,
zeigt ein Film wie «Salvatore Giuliano» («Wer erschof3 Salvatore Giuliano? »)
von Francesco Rosi. Ein Thema: die Mafia. Eine Region: Sizilien. Hier ist der

360



AnschluB an die neorealistische Phase gefunden. Rosi gibt keine Propaganda,
sondern Dokumente, dabei jedoch keine passiv registrierte Wirklichkeit, son-
dern rigorose strukturelle Artikulierung. Dieser Film ist fur die Geschichte
des Neorealismo wichtiger als alle Filme Michelangelo Antonionis mit ihrer
epigonalen existentialistischen Problematik, ihrem alexandrinischen Forma-
lismus und den Neurosen einer Gesellschaft, fiir die Geld ausgeben anstren-
gender ist als Geld verdienen.

Geradezu dramatische Akzente erhilt das Nebeneinander von realistischen
Intentionen und stilistischem Raffinement im Werk Luchino Viscontis, der
mit den Filmen «Ossessione» und «La terra trema» («Die Erde bebt») zu
einem Vorfahren der neorealistischen Bewegung wurde. Ausgangspunkt war
im einen Fall J. M. Cains Kriminalthriller « The postman always rings twice»,
im anderen Vergas Roman «I Malavoglia». Mit Visconti wurde der neorea-
listische Film paradoxerweise kalligraphisch. Detail wird ihm zum liebevoll
photographierten Ausschnitt aus dem groBen Bilderbuch oder Familienalbum
seiner Wirklichkeit. Bei Visconti geht es letzten Endes nicht um das Wahre,
sondern um das Schoéne. Er ist in vieler Hinsicht ein Nachfahre Walter Paters
und D’Annunzios, der auch noch in das zeitgenossische italienische Geistes-
leben weit mehr hereinwirkt als uns lieb sein kann. Selbst die Welt siiditalieni-
scher Emigranten in Mailand erhilt in «Rocco und seine Briider» durch
Visconti die Patina des Schonen. Sie zeigt, durch welch sensibles Temperament
hier ein realistischer Stoff gefiltert wurde. Gemessen an diesem Werk wird
man seinen letzten in Venedig preisgekronten Film « Vaghe stelle dell’Orsa»
(deutscher Titel: «Sandra») nur als Riickschritt bezeichnen kénnen. Der Film
rekonstruiert einen Inzest zwischen Bruder und Schwester in der von geolo-
gisch bedingter Korrosion betroffenen toskanischen Stadt Volterra. Anklinge
an Giorgio Bassanis Roman «Il giardino dei Finzi-Contini» («Die Girten der
Finzi-Contini») sind uniiberhérbar. Verfall einer Familie, eine wahnsinnige
Mutter, eine unterirdisch schwelende Vergangenheit: die Thematik verweist
diesen Film eher an die fin-de-siécle-Literatur der Jahrhundertwende als an
die neorealistische Epoche. Ein Film wie dieser zeigt besonders deutlich, dal3
der aus dem Hochadel stammende Visconti trotz seines marxistischen Enga-
gements selbst durch und durch Angehériger der von ihm kritisierten Gesell-
schaft ist. Die zwiespiltige Haltung gegeniiber der von ihm photomontierten
Welt ergibt trotz groBartiger Passagen auch zwiespiltige Kunstwerke.
Visconti befindet sich nun seit Jahren in dieser Sackgasse. Es ist kaum anzu-
nehmen, dal3 er je aus ihr ausbrechen wird.

In der Mitte der fiinfziger Jahre trat in Italien ein Schriftsteller auf, der mit
weit groBerer Begabung als Pratolini das neorealistische Credo iiber die Krise
hinwegrettete: Pier Paolo Pasolini. Er entdeckte das Lumpenproletariat der
romischen Peripherie und registrierte mit sprachwissenschaftlicher Kompetenz
den Jargon der italienischen Halbstarken — auf romisch: ragazzi di vita. Er

361



verliech damit auch noch diesen VerstoBenen der Gesellschaft eine Stimme.
Pasolini wurde durch seine Prosa bekannt, gab mit seiner Lyrik Beispiele
engagierter Dichtung und entwickelte sich konsequent zum Film weiter.
Pasolini ist eine religiése Natur, dariiber kann man sich angesichts seiner
skandalumwitterten Existenz zunichst hinwegtiuschen, auch im Hinblick auf
seine marxistische Weltanschauung und seine Polemik gegen Pius XII. Fir
seinen Film Mamma Roma engagierte der Regisseur Pasolini Anna Magnani,
im tbrigen Laienschauspieler. Uber der banalen Thematik: rémische Dirnen
und halbstarke Jungen und Midchen sollte man den apostolischen Eifer Paso-
linis nicht tbersehen. Ettore, der Sohn der Mamma Roma, wird wegen eines
kleinen Diebstahls eingesperrt und dann wegen undisziplinierten Verhaltens
auf einem Schragen festgeschnallt. Dort windet er sich in Todesqualen bis
zum bitteren Ende. Der tote Ettore wird (wie ibrigens auch der tote Salvatore
Giuliano in Francesco Rosis Film) in kithner perspektivischer Verkiirzung
gezeigt. UnmiBlverstindliches Vorbild ist dabei Mantegnas toter Christus in
der Mailinder Brera. Dabei handelt es sich jedoch nicht um einen bloBen
Kameraeffekt. Ettore, der tolpelhafte, auf dem Land grof3 gewordene Sohn der
Mamma Roma, ist die erniedrigte und beleidigte Kreatur, um derentwillen
Pasolini schlieBlich das Matthius-Evangelium verfilmte. Dieses Werk ist dem
«lieben, frohen und vertrauten Schatten Johannes XXIIIL » gewidmet. Es ist
noch kein Jahrzehnt her, daB} der Mailinder Verleger Valentino Bompiani aus
einem Jagdclub romischer Adliger ausgestoen wurde, weil er ein nach dem
Tod Pius XII. erschienenes Gedicht Pasolinis « Auf einen Papst» veroftent-
licht hatte. Zwischen dem antipapistischen Gedicht und der Widmung an den
letzten Papst liegt nun keineswegs eine Konversion des Marxisten Pasolini,
sondern eine verinderte politische Situation. Italien hat in den letzten Jahren
leidenschaftlicher als jedes andere europiische Land der Situation des kalten
Kriegs den Riicken gekehrt. Die Enzyklika Pacen in ferris von Johannes XXIIL.
und das postume Memoriale Togliattis mit der Aufforderung zu einem Dialog
mit den Katholiken sind nicht ohne kausalen Zusammenhang. Pasolinis
Matthiusevangelium konnte nur in diesem Klima der frithen sechziger Jahre
entstehen, die in Italien durch die politische Abriistung des Vatikans unter
Papst Johannes XXIII. geprigt waren.

Eine Definition des Neorealismo miifite nach dem Gesagten etwa so aus-
sehen: Neorealismo war das Ergebnis einer historischen Situation, der letzten
Phase des Faschismus, des Biirgerkriegs, jenes «momento della verita», jenes
Augenblicks, in dem jeder Farbe bekennen mufite. Neorealismo ist die Sache
einer Generation: der zwischen 1910 und 1920 Geborenen, die in den ersten
Jahren des Faschismus aufwuchsen und sich nach dem Abessinienkrieg, unter
dem spanischen Biirgerkrieg oder spitestens im Augenblick des italienischen
Waflenstillstands im Jahre 1943 von ihm losten. Der Neorealismo steht daher
in engstem Zusammenhang mit der resistenza, dem intellektuellen, politischen

362



und militdrischen Widerstand, der dieser Bewegung seine Weihe gab — nicht
immer zum Vorteil einer unvoreingenommenen Auseinandersetzung mit ihr.
Dies zeigen die miBgliickten Versuche, auch noch nach zwei Jahrzehnten die
«heroische» Phase des Widerstands und den Geist der vierziger Jahre zu
beschworen. Die Euphorie und das Entsetzen von 1945 lassen sich nicht poss
festum in der Retorte der Filmstudios kinstlich wiederherstellen. Neorealismo
bedeutete fiir die Generation von Vittorini und Pavese die Ablehnung pri-
fabrizierter Blickattrappen und faschistischer Kulissen. Fiir sie ging es um
einen entschlossenen Griff in die Wirklichkeit. Das Beispiel der amerikanischen
Literatur der dreifliger Jahre war dabei Vorbild. Neorealismo hat nur wenig
mit dem deterministischen Naturalismus der achtziger Jahre des vergangenen
Jahrhunderts zu tun. Neorealismo ist fortschrittsgliubig im Sinne der marxi-
stischen Weltanschauung. Ein Schriftsteller wie Moravia wirkt daher eher wie
ein verspiteter und radikaler Nachfahre des Naturalismus. Seine instinkt- und
triebbeherrschten Gestalten sind mit wenigen Ausnahmen Gefangene ihrer
selbst. Thre Existenz ist ohne utopische Perspektive. Neorealismo ist gekennt-
zeichnet durch politische, selten religiose Heilserwartung: die liberazione, die
Befreiung, die soziale Revolution, die marxistische Gesellschaftsordnung.
Neorealismo wurde durch seine Koppelung mit dem Widerstand zum Mythos,
gelegentlich zum Tabu. Seine Exponenten werden mitunter als Schutzpatrone
der zeitgenossische Literatur und des heutigen Films verstanden. Neorealismo
wurde infolge seiner «heroischen» Herkunft fiir die Jingsten zum Vorbild.
Es handelt sich dabei um einen der seltenen Fille, wo S6hne nicht Uberwinder
ihrer Viter zu sein wiinschen und diese als Beispiel und Ansporn akzeptieren.
Aber ihre Werke sind anders. Thnen stellt sich als Aufgabe die komplexere
Wirklichkeit von Italo Calvinos «Tag eines Stimmenzihlers». Nicht mehr
Klassenkampf oder Biirgerkrieg im Stil der Kriegs- und Nachkriegsliteratur,
sondern Koexistenz, nicht mehr Radikalismus in der iiberkommenen Form,
sondern Taktik. Die Dialektik der heutigen Wirklichkeit lit sich nicht mehr
auf Antithesen reduzieren.

Nach dem Gesagten diirfte es klar sein, da} der aus der italienischen Film-
und Literaturgeschichte des zwanzigsten Jahrhunderts nicht mehr wegdenk-
bare Begriff Neorealismo nichts mit dem von Walter Hollerer in der modernen
Lyrik registrierten « Neuen Realismus» (Denise Levertov: «O taste and see»)
zu tun hat, der inzwischen in der Zentrifuge literarischer Tagungen in kiir-
zester Zeit entrahmt wurde”.

! Kohlhammer, Stuttgart 1956 (Urban Biicher, Bd. 21). 2Ebenda, S. 113. 3Ich zitiere nach
dem deutschen Text, den im August 1965 die «Frankfurter Hefte» in einer unsignierten
Ubertragung brachten (S. 560—572). *Offenes Tagebuch (1929 bis 1959), mit einem Vot-
wort von Alfred Andersch, deutsch von Eckart Peterich, Olten und Freiburg/Br., 1959,
S. 231/232. 5Diese Umfrage wurde in den Edizioni RAI 1951 auch gedruckt vorgelegt.
¢Offenes Tagebuch, 2.a.0., S. 359. 7"Das Handwerk des Lebens, Hamburg 1956 (Ubertr. v.

363



Charlotte Birnbaum), S. 396/397. 8Cristo si ¢ fermato a Eboli, Einaudi, Turin 1956, S. 9.
9Neorealismo nel cinema italiano, Paragone, August 1950, S. 22—32. *Carlo Lizzani: Neo-
realismo e realta italiana — Relazione al convegno sul neorealismo (Rivista del cinema
italiano, Mirz 1954, S. 27—33). TA.a.0., S. 572. 2Societa, Juni 1956, S. 621. 3 Vittorio
Spinazzola: La Resistenza dall’epica al romanzo storico, Film 1962, Milano 1962, S. 43—76.
14 Cinema nuovo, Sept./Okt. 1959, S. 421. *Film 1961, Milano 1961, S. 63—72. ** Wie wenig
die Abstraktionen von R. M. Albéres (Histoire du roman moderne, Paris 1962) den kon-
kreten Gegebenheiten einzelner Nationalliteraturen und Regionalismen gerecht werden kon-
nen, zeigt die Feststellung: «(I’att néo-réaliste) doit constituer, dans le troisicme quart du
XXe siecle, I'immense, brutale, et véridique forme d’expression des aires de civilisation dont
I’évolution n’est pas trés ancienne » (p. 360). Dies mag fiir die jungen Literaturen Siidamerikas
zutreffen, aber gerade das italienische Beispiel zeigt, dal in diesem alten Kulturland der Neo-
realismo als Reaktion auf die tiberziichtete und dekadente Literatur der Literaten (D’Annun-
zio) zu verstehen ist. 17 Vgl. Heinrich Vormweg: Neuer Realismus — Betrachtungen iiber
einen kurzlebigen Begriff (Der Monat, Mirz 1966, S. 72—78).

Dante — rocco — Turm

ROBERT BLASS

Philologie und Schachspiel scheinen kaum Berithrungspunkte zu haben. Und
doch gibt es Fille, wo nur die Zusammenarbeit der Forscher auf beiden Ge-
bieten Irrtimer verhindert. Dies zeigt sich bei der Auslegung eines Verses in
Dantes Divina Commedia, Purgatorio XXIV, 30, wo Dante vom Erzbischof
Bonitazio von Ravenna spricht,

che pasturd col rocco molte genti,

wortlich Gibersetzt: «der mit dem rocco viele Menschen weidete. »

«Rocco» war damals nur das Wort fiir die Schachfigur, die wir heute
« Turm» nennen. Was hat nun Dante mit diesem Wort gemeint? In welchem
Zusammenhang standen fir ihn Erzbischof und rocco?

Dante hat das Schachspiel gekannt. Eine solche Kenntnis gehorte damals
zum eisernen Bestand der Bildung seines Standes. Wir wissen zum Beispiel,
daf3 sein intimer Freund Guido Cavalcanti ein eifriger Schachspieler war und
daB ein Araber im Jahtre 1265 in Florenz simultan spielte. Dante selbst braucht
das Wort «scacchi» an einer andern Stelle seiner Commedia, Paradiso XX VIII,
91, wo er mit der Wendung «il doppiar degli scacchi» (die Verdoppelung auf

364



	Neorealismo

