
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 4

Artikel: Neorealismo

Autor: Hösle, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neorealismo

JOHANNES HÖSLE

Der vorliegende Aufsatz nimmt die Frage nach dem Phänomen des italienischen Neorealismus wieder

auf, die unter dem Titel «Die Situation der italienischen Gegenwartsliteratur^ von Alice Vollenweider

in der Märznummer 19 f4 bereits einmal gestellt worden ist. H. f. F.

Vor etwa einem Jahrzehnt gab Hans Hinterhäuser mit seinem Buch «Italien
zwischen Schwarz und Rot»1 die umfassendste und klügste DarsteUung, die
das aus dem letzten Krieg hervorgegangene Land bis heute in deutscher

Sprache fand. Der Leser wurde durch Hinterhäuser zum ersten Mal mit den

wichtigsten Aspekten des pohtischen, gesellschaftlichen und kultureUen
Lebens des modernen ItaUen vertraut gemacht. Ein ganzes Kapitel widmete der
Verfasser dem «neoreaüstischen Vortrupp». Der einleitende Abschnitt
umschreibt in einer auch noch heute verbindlichen und gültigen Weise das

Phänomen «Neorealismo»: «Auf der Einlaßkarte, mit der sich das neue Italien
im kulturellen Nachkriegseuropa präsentierte, stand das Wort < Neorealismus).
Der Begriff, der auch außerhalb seines Ursprungslandes rasch und vielfach
zur Losung wurde, ist nicht weniger approximativ als aüe derartigen HUfs-
wörter und Wegmarken durch die Vegetation des Geistes. Film und Prosa-
Uteratur stritten sich um das Recht der Namensfindung ; bald folgte eine
neorealistische oder soziale Malerei, ganz zu schweigen von der neorealistischen

Lyrik, die 1949 durch ein pompöses < Manifest an die Dichter Italiens > in ein
bisher wohl nicht sehr kräftiges Leben gerufen wurde. Offensichtlich drängte
die neue Formel von allem Anfang an über den Rahmen einer einzelnen kulturellen

Erscheinung hinaus und meinte eine neue < Weltanschauung), ein neues
Verhalten in der Wirklichkeit. In diesem Sinne war < Neoreahsmus > eine

Umschreibung für den nüchternen Elan, mit dem sich Italien <nach der Sintflut)
aus dem materiellen und morahschen Chaos erhob2.»

Kein Zweifel: Neoreahsmus war das Eintrittsbillett ItaUens in das

Nachkriegseuropa. Nicht nur das: gewisse Leistungen dieser Bewegung waren so
sehr mit dem itaUenischen Bürgerkrieg und der daraus resultierenden
Nachkriegssituation verknüpft, daß es nicht ganz verfehlt wäre, würde man das

Phänomen Neoreahsmus auf die Zeit um 1945 begrenzen. Die ersten Filme
Rosseünis, «Roma, città aperta» und «Paisà» erhalten ihr authentisches Pathos
und ihre unwiederholbare Kadenz durch den itahenischen Partisanenkrieg, in
den Mussoünis faschistischer Größenwahn kläglich und tragisch einmündete.
Der anachronistische Versuch, das Italien des 20. Jahrhunderts zu einem

353



neuen Imperium Romanum zu machen, wurde zunächst durch die Farce des

Abessinienkriegs und schließlich durch das Bündnis mit Hitler und die letzten
Endes darauf zurückgehende Okkupation durch die Deutschen als leeres

Hirngespinst entlarvt. Das Elend der Kriegs jähre konfrontierte die Italiener mit
ihrer Wirkhchkeit: ihre Reaktion war der Protest der resistenza, des Widerstands,

der nicht in erster Linie als militärisches Phänomen, sondern als moralische

Erneuerung verstanden werden muß. Diese moralische Erneuerung war
aber nur möglich auf der Grundlage einer Diagnose, welche der gesamten
WirkUchkeit des Landes gerecht werden mußte.

So oft dieser humus des Neorealismo von den Beteiligten umschrieben
wurde, so vage und approximativ ist nach wie vor der Begriff selbst. Es ist
zum mindesten überraschend, daß auch die beiden jüngsten Ergänzungsbände
der großen Enciclopedia Italiana der Fondazione Treccani (i960) dieses

Schlagwort nicht unter seine Stichwörter aufgenommen hat. Man überläßt
es nach wie vor militanten Literaten und Regisseuren, den Begriff mit einem
Inhalt zu füllen: dieser Inhalt ist dann in der Regel die eigene Poetik. Eine
Ausnahme bildet der auch in Deutschland hinreichend bekannte Italo Calvino,
der vergangenes Jahr eine Neuauflage seines 1947 erschienenen Romans «II
sentiero dei nidi di ragno » — «Wo Spinnen ihre Nester bauen»3 — mit einem
ausführlichen Vorwort versah.

Rückblickend stellt Calvino fest: «Der <Neorealismus) war keine Schule.

(Versuchen wir, die Dinge genau zu definieren.) Er war ein Zusammentreffen
von Stimmen, zumeist peripheren, eine immer wieder neue Entdeckung der
verschiedenen Italien, auch — oder besonders — der in der Literatur bisher
unbekannten Italien. Ohne die Mannigfaltigkeit dieser verschiedenen Italien,
die voneinander nichts wußten — oder bei denen man dies voraussetzte —,
ohne die Mannigfaltigkeit der Dialekte und volkstümlichen Redensarten, die
man zum Fermentieren bringen und in die literarische Sprache hineinkneten
konnte, hätte es keinen < Neorealismus > gegeben. »

Der wichtigste Vorläufer dieser aus den italienischen Regionen gespeisten
Literatur war Giovanni Verga, das große ausländische Vorbild, der sprachliche

Schmelztiegel der amerikanischen Literatur zwischen den beiden
Weltkriegen, deren Kenntnis man besonders Vittorini und Pavese verdankte, die
auch die ersten Beispiele einer neuen Literatur gaben : Vittorini veröffentlichte
1942 «Conversazione in Sicilia» — «Gespräch in Siziüen» —, Pavese 1941
den Roman «Paesi tuoi», den man am exaktesten mit dem in Deutschland
unmöglich gewordenen Titel « Heimat » übersetzen würde. Beide Werke zeigen
deutlich, daß der Neorealismo mit dem Naturahsmus des ausgehenden letzten
Jahrhunderts nichts zu tun hat. Vittorinis «Conversazione» führt in eine
matriarchalische Gesellschaftsordnung und endet in einem mystischen
Zwiegespräch mit dem gefallenen Bruder des Verfassers. Das Neue an diesem Werk
ist aber gerade, daß Sizilien zu seinem spezifischen Recht kommt und nicht

354



einer vorgefaßten folkloristischen Vorstellung angepaßt wird. Dieses Siziüen
Vittorinis ist ein Ärgernis für jede zentrale Instanz, es wird von Menschen

bevölkert, die mit dem Kontinent und Rom nichts zu tun haben.
Vieles an Vittorinis « Gespräch in Sizilien » war künstlerisch nicht bewältigt,

aber dieser Roman einer kurzen Heimkehr auf die seit Jahren nicht mehr
betretene Insel bleibt doch ein wichtiges Zeugnis für den neuen humanitären
Ton der itahenischen Literatur. Vittorini befand sich endgültig an den
Antipoden D'Annunzios, dessen schöngeistiges Übermenschentum die Damen des

faschistischen Ventennio berauscht hatte. Die große Warnung vor dem
Kommenden war für viele junge Italiener der spanische Bürgerkrieg gewesen, der
die Augen für das Elend der Welt geschärft hatte.

«Erinnert ihr euch an den Winter 1936/37?» — schrieb Vittorini im Herbst

1945 — «Jeder Arbeiter, der kein Trunkenbold war, und jeder Intellektuelle
mit kaputten Schuhen verbrachten jeden ihrer Abende über dem Radio mit
Kristalldetektor, indem sie in dem Regen, der auf Italien fiel, in jeder Nacht
nach jedem Abend die erleuchteten Hügel jener beiden Namen — Madrid,
Barcelona — suchten. Jetzt fühlten sie, daß man in der beleidigten und
erniedrigten Welt außerhalb der Sklaverei sein, Waffen gegen sie tragen, mit
Trompeten gegen sie zu Felde ziehen konnte4. »

Das Thema der erniedrigten und beleidigten Welt ist das Leitmotiv des

«Gesprächs in Sizilien». Es fand wenige Jahre später unter dem Eindruck des

italienischen Bürgerkriegs in den Filmen Rosseünis seine revolutionäre und
klassische Form. Auf der Suche nach den Wurzeln der neorealistischen

Bewegung läßt sich unschwer die Kontinuität vom spanischen Bürgerkrieg zum
italienischen Widerstand und von Picassos «Guernica» zu Rosselinis «Paisà»
nachweisen. Jenseits der itaUenischen Grenzen und ganz besonders in Deutschland

hat man die sentimentalen Filme von Cesare Zavattini und Vittorio
De Sica leichter akzeptiert als die von der Zensur verstümmelten Meisterwerke

Rosselinis. Der Tribut der Ergriffenheit fiel im Falle der resignierten
und dilettantischen «Fahrraddiebe» De Sicas leichter als angesichts der
römischen Partisanen Rosselinis.

Elio Vittorini wurde im November 1950 im Rahmen einer großen
Umfrage des italienischen Rundfunks über den Neorealismo5 mit einer Reihe
anderer Schriftsteller von dem Starkritiker Carlo Bo interviewt, ob man seiner

Meinung nach in Italien von einem Neorealismo reden könne und eventuell
in welchem Sinn. Die Antwort Vittorinis lautete unter anderem: «Ja, wir
können auch in unserer Literatur von Neorealismus sprechen, doch nicht im
gleichen Sinn, in dem wir zum Beispiel in unserer Kinematographie davon
sprechen können. Auf diesem Gebiet hat die Expression einen endgültigen
kritischen Wert, der Qualitäten und Fehler und allen unseren Regisseuren
gemeinsame Aspirationen und Haltungen definiert. Wenn wir diesen Begriff
dagegen in der Literatur brauchen, definiert er nichts, was allen unseren

355



Schriftstellern gemeinsam ist oder auch nur einem Teil von ihnen. Wenn du

sagst, Moravia sei ein Neoreahst, sagst du kritisch nichts Wesentliches über
das, was Moravia ist. Im Grunde hast du ebenso viele Neorealismen wie
es wichtige Erzähler gibt...6. » Sichtet man die Umfrage Carlo Bos aus
eineinhalb Jahrzehnten Abstand nach Ergebnissen und Antworten, die den
schillernden Begriff Neoreaüsmo etwas fester umreißen als genereUe Bekenntnisse

und lyrische Selbstaussagen, so geht man mit leeren Händen aus. Immerhin

geht aus Vittorinis Antwort hervor, daß man Neoreaüsmo zunächst
einmal höchstens in der erzählenden Literatur vermutete und im übrigen
darauf verzichtete, einen gemeinsamen Nenner für die Protagonisten der neuen
erzählenden Literatur zu finden.

Die erniedrigte und beleidigte Welt der Kriegsjahre war der wichtigste
Ausgangspunkt des neorealistischen Elans, und es ist kein Zufall, daß Eüo
Vittorinis Parabel als Erzähler im wesenthchen auf diese Epoche beschränkt
bheb, mochte er sie auch überleben. Cesare Pavese sah die auf einen bestimmten
Zeitraum begrenzte Rolle Vittorinis richtig, als er sich am 29. Dezember 1949
in seinem Tagebuch notierte :

«Hat dich der amerikanische Ruhm von Vittorini neidisch gemacht? Nein.
Ich habe keine Eile. Auf die Dauer werde ich ihn schlagen. Im Grunde ist
Vittorini die (vorausgenommene — dies ist das Große) Stimme der Verbots-
Zeit gewesen — nackte, kräftige Liebesleidenschaften, abstrakte Rasereien die
sich inkarnieren, alles in heldischer Mission. Er hat die Zeit vorausgefühlt und
hat ihr ihren Mythos gegeben. Wie D'Annunzio die (imperiale) Zeit vorausfühlte

und die <hterarische Zivilisation) der zwanziger Jahre. Beide haben und
hatten das Zeug dazu, Sprachrohr zu sein. Sie schufen einen Stil des Lebens,
der Rede, des Empfindens, des Tuns. — Du strebst nach einem Stil des Seins1. »

Pavese war komplexer und verschlossener als Vittorini, der sich taktisch
und geschickt an der resistenza beteiügte. Neben dem Siziüaner wirkt der
Piemontese gehemmt und unreif wie ein Jüngling. Nur schwer würde man
aber hinter dem Verfasser des postumen und verquälten Tagebuchs den Autor
des Romans «Paesi tuoi» vermuten. Es war die erste erzählende Prosa, die
der Schriftsteller veröffentlichte. Er provozierte damit einen kleinen Skandal.

Protagonist dieses langen inneren Monologs ist ein aus dem Gefängnis
entlassener Mechaniker, der mit dem Zellenkumpan Talino vorübergehend ins
Hügelland der Langhe fährt und dort eine Dreschmaschine bedient, bis Taüno
in einer sadistischen Wallung eine seiner Schwestern mit einer Gabel ersticht.
Dieser mitleid- und illusionslose Regionaüsmus Paveses hatte ebensowenig
mit dem faschistischen Impero zu tun wie das Sizihen Vittorinis. Visiert man
die itahenische Literatur aus deutscher Perspektive an, dann muß es wenigstens

überraschen, daß gerade Heimatdichtung einen antifaschistischen Akzent
erhielt. Es soUte aber nicht übersehen werden, daß Rom die Hauptstadt der
faschistischen Bürokratie war, die den Versuch unternahm, eine heterogene

356



Wirkhchkeit wie die itaUenischen Provinzen über den groben Leisten
abstrakter Formeln zu schlagen. Durch den Neoreahsmus hingegen erhielten
die itahenischen Regionen ihren Autor und ihre Autoren. Insofern ist Carlo
Levis einziges wirklich bedeutendes Buch, die Reportage über seine Verbannung

in Lukanien — « Christus kam nur bis Eboh » — das typischste Zeugnis
für die Entdeckung der verkannten Welt des italienischen Südens. Levi
veröffentlichte «Cristo si è fermato a Eboli» kurz nach dem Waffenstillstand.
Ähnlich wie die Filme Rosselinis und De Sicas halten die einleitenden Seiten

von Levis Buch den humanitären Ton der neorealistischen Wende fest:
«<Wir sind keine Christen), sagen sie, <Christus kam nur bis Eboli). Christ:

das bedeutet in ihrer Sprache Mensch : es ist die sprichwörtliche Wendung, die
ich so oft wiederholen hörte, in ihrem Mund ist sie vielleicht nichts anderes
als der Ausdruck eines trostlosen Minderwertigkeitsgefühls. Wir sind keine
Christen, wir sind keine Menschen, man hält uns nicht für Menschen, sondern
für Tiere, Lasttiere, ja nicht einmal für Tiere, sondern für Äste und Zweige,
die als Teufel oder Engel ihr freies Leben führen, wir müssen aber im Gegenteil

die Welt der Christen ertragen, die jenseits unseres Horizonts sind und
ihre Last tragen und uns mit ihnen messen8. »

Es muß Aufgabe einer Geschichte des italienischen Films und der itaUenischen

Literatur bleiben, die einzelnen Etappen der neorealistischen Revolution
zu charakterisieren. Aus einem Abstand von nahezu zwei Jahrzehnten läßt
sich aber wenigstens sagen, daß um 1950 die weltpolitische Situation des

kalten Kriegs so sehr auf Italien einwirkte, daß die Hoffnungen und Illusionen
hinsichthch einer totalen Erneuerung der Welt und des eigenen Landes
verloren gingen. Der Mensch wurde wieder zum Objekt von weltpolitischen
Konstellationen, auf die er keinen Einfluß hatte. Wer sich nicht auf einen stummen

Protest versteifen wollte, wählte den Ausweg in die Idylle, in die Resignation.

Die Entwicklung eines so begabten Regisseurs wie De Sica war ein

Beispiel von vielen. Zavattinis Vorlagen wurden immer sentimentaler und im
«Miracolo a Milano» geschah das Wunder, daß der angesehenste Regisseur
des Neorealismo sich einem operettenhaften Surreahsmus verschrieb. Die
Involution De Sicas ließ sich danach nicht mehr aufhalten. Der Regisseur
vermochte sich nicht mehr zu erneuern. Ähnhches gilt für Rosselini, der sich
schon in den fünfziger Jahren einem Mystizismus ohne Mystik verschrieb
und nur noch einmal mit dem «Generale della Rovere» eine Rückkehr zur
Inspiration der Nachkriegsepoche suchte und fand. Anna Banti9 war sicher

Opfer eines frommen Wunschdenkens, als sie noch 1950 die Hoffnung
aussprach, ein Film wie «Rom, offene Stadt» erreiche die größte Zahl von
Zuschauern. Sie wollte nicht wahrhaben, daß der durchschnittliche Kinobesucher
inzwischen längst abgerüstet hatte und kurz darauf lieber den gefälligen und
erholsamen Kitsch der Serie «Pane, amore e » (Liebe, Brot und akzeptierte

als Filme über den Krieg.

357



Als im Dezember 1953 in Parma ein «Convegno sul neorealismo» tagte,
wurde klar, daß Neoreahsmo längst nicht mehr von allen Teilnehmern mit der
resistenza und ihren Aspirationen identifiziert wurde. Einer der Referenten
erinnerte daran, daß Neorealismo eher eine Schule für das Leben als für die
Kunst gewesen sei. Nun sei der Zeitpunkt gekommen, die Wirkhchkeit in
allen ihren Aspekten zu erfassen. Carlo Lizzani blieb dem Redner die Antwort
nicht schuldig: «Heute sind nicht mehr vielerlei Realismen möglich. Wir
sollten unserer Verlegenheit nicht zu viele Rechtfertigungen verschaffen10.»
Wie recht Lizzani mit seiner Warnung hatte, zeigten eben damals die Filme
des süßen Realismus, dem sich auch De Sica als Schauspieler ausheferte. Der
Bourgeois konnte diese Filme sorglos ansehen: durch die zerschlissenen
Kleider der Lollobrigida schimmerte ein Busen, der jeden von sozialen
Problemen und Fragen der süditalienischen Landwirtschaft ablenkte, und Rom
präsentierte sich auch in der fernsten Provinz durch die graumelierte
Männlichkeit des Maresciallo De Sica in sympathischster und gewinnendster Weise.

Die große Flut der Nachkriegsliteratur war Bekenntnis, Dokument,
Chronik. Der meistens autobiographische Ansatz erschöpfte sich bei vielen
in einem Erstüng ohne Fortsetzung: es handelte sich oft um Bücher, welche
sich die Verfasser — ich glaube, der Ausdruck läßt sich nicht umgehen —
vom Herzen schreiben mußten. Dies war für die Autoren, die mit der Literatur
mehr als einen vorübergehenden Kontakt hatten, nicht ohne Folgen. Italo
Calvino läßt daher seine bereits zitierte Vorrede zur Neuausgabe seines ersten
Werks in einer melancholischen Schlußbetrachtung ausklingen: «Ein
geschriebenes Buch wird mich niemals über das hinwegtrösten können, was ich
zerstörte, indem ich es schrieb: jenes Erleben nämlich, das, bewahrt durch die

Jahre des Lebens, mir vielleicht hätte dazu verhelfen können, das letzte Buch
zu schreiben, indes es nur dazu ausgereicht hat, das erste zu schreiben11.»

Regionahsmus und Autobiographie ergaben oft eine Literatur, die auch die

optionsfreudigen deutschen Verleger nicht mehr reizen konnte. Eine
Ausnahme bildete Vasco Pratolini, von dem die Kritik Großes erwartete, obwohl
es bald klar wurde, daß der Florentiner Erzähler immer wieder von seinem
Gefühl und seiner Sentimentaütät überwältigt wurde. Seine bekanntesten
Bücher sind großstädtische Heimatüteratur. Es half auch nichts, als er mit
Metello (1955) einen ehrgeizigen Romanzyklus begann, in dem er ein
Jahrhundert italienischer Geschichte bewältigen wollte, aber der Abgrund
zwischen Talent und Argument läßt sich nicht verhehlen. Bei Pratolini wird
Elend immer wieder Idyll. Die soziaüstische Ideologie hefert höchstens
Versatzstücke, wo der epische Atem stockt. Carlo Muscetta konnte daher mokant
bemerken, Pratolini scheine sich eine Art «épater le prolétaire» zum
Wahlspruch erkoren zu haben12.

Die schwächsten Bücher Pratolinis zeigen, daß Neoreaüsmo leicht in
bozzettismo, das heißt in hebevolle und sentimentale Schilderung des eigenen

358



Winkels umschlagen kann. Das soziahstische Credo hilft nichts, wo die epische
Substanz fehlt.

Während die italienische Literatur sich seit i960 mit wenigen Ausnahmen

avantgardistischen Experimenten verschreibt, deren künstlerische Resultate
sich noch nicht überblicken lassen, setzte sich im itahenischen Film nach der
Krise der fünfziger Jahre eine zweite Generation von Regisseuren durch. Es

war klar, daß realistische Filme nicht mehr den inzwischen ein gutes Jahrzehnt
zurückhegenden Krieg zum Gegenstand haben konnten: ein Film wie Nanni
Loys «Vier Tage von Neapel» («Le quattro giornate di Napoli») ergab nicht
viel mehr als kinematographisches Kunstgewerbe. Das gilt auf etwas höherem
Niveau selbst für Roberto Rosselini, der mit seinem «Generale della Rovere»
zum Epigonen seiner neoreaüstischen Nachkriegsphase wurde. In richtiger
Erkenntnis der Fragwürdigkeit ähnlicher Experimente hatte Luchino Visconti
in den fünfziger Jahren mit «Senso» (den Titel würde man wohl am besten

mit «Rausch der Sinne» übersetzen) die Thematik der Okkupation in das

Risorgimento verlegt. Der Regisseur schrieb damals: «Ich glaube, daß es

heute zu spät oder zu früh ist, um einen Film über den Widerstand zu drehen :

zu früh, da die Resistenza noch nicht Geschichte ist ; zu spät, als daß man noch
eine Chronik daraus machen könnte13.»

Vier Jahre später, 1959, hielt der italienische Filmkritiker Guido Aristarco
den Augenblick für gekommen, um «aus einer naturalistischen (neorealistischen)

Phase zu einer spezifisch realistischen Phase überzugehen, ohne daß

der zweite Ausdruck notwendigerweise den anderen auszuschheßen braucht
oder expressis verbis eine Hierarchie künstlerischer Werte (allenfalls historischer)

aufgestellt werden soll14».
Es muß überraschen, daß Aristarco «naturaüstisch» und «neoreahstisch»

gleichsetzt. Zehn Jahre früher hätte man darin eine unerlaubte stilistische und
historische Einebnung grundverschiedener Wirklichkeitsauffassungen gesehen.
Aristarco ist kein Kritiker, der gedankenlos mit Begriffen umspringt : wenn er
Neorealismus und Naturalismus identifizierte, so geschah es, weil inzwischen
klar geworden war, wieviel Rohmaterial in vulgär-naturahstischem Sinn die

Kriegs- und Nachkriegsjähre angeschwemmt hatten.
Den großen internationalen Erfolg der sechziger Jahre erntete kein

politisch orientierter Regisseur, sondern der aus der Romagna stammende Federico

Fellini. Die Provinz der «Vitelloni», das sinnenbetörende Rom der «Dolce
Vita», die pittoreske Welt der Prostitution in den «Notti di Cabiria», die
Zirkuswelt der «Strada» und der mit Hilfe der Tiefenpsychologie aufgerührte
Bodensatz der eigenen Existenz in «814», die Vermengung von Heiligem und
Profanem, von Göttlichem und Menschlichem wie auch die in Fellinis
Schlußkadenzen immer wieder erscheinende Fata Morgana unberührter Reinheit : all
diese Elemente weisen ihn eher als Romantiker denn als Realisten aus. Dem
widerspricht jedoch Fellinis eigenes Bekenntnis zum Neorealismus. In einem

359



Interview mit Gideon Bachmann erklärte er: «Für mich besteht der Neoreaüsmo

nicht darin, was man zeigt, sondern wie man es zeigt. Es ist ganz einfach
eine Art, sich ohne Voreingenommenheit und ohne Vorurteile umzusehen.
Gewisse Leute sind noch davon überzeugt, daß der Neoreaüsmo lediglich
dazu dient, eine bestimmte Art WirkUchkeit, genauer gesagt, die gesellschaftliche

Wirklichkeit zu zeigen. Aber das ergibt nur Propaganda. Man möchte
ein Programm vorschlagen: nur gewisse Aspekte des Lebens sollen gezeigt
werden. Ich wurde von einigen ein Verräter an der Sache des Neoreaüsmo

genannt. Man hat mich bezichtigt, zu individuahstisch, zu persönUch zu sein.

Ich bin hingegen davon überzeugt, daß die Filme, die ich bis jetzt drehte, in
stilistischer Hinsicht an den ersten Neorealismus anknüpfen, das heißt ganz
schUcht und einfach die Erlebnisse gewisser Personen erzählen15. »

Es ist interessant, daß FeUini mit allen Mitteln versucht, sich von dem
Vorwurf unrealistischen Ketzertums rein zu waschen : und das, ohne wirklich
stichhaltige Gründe anzuführen. Ihm geht es nicht um die Gesellschaft,
sondern um ihre Außenseiter, nicht um den historisch bedingten Menschen,
sondern um den Menschen schlechthin. Fellini geht es nicht um Marx, sondern

um das Evangelium, nicht um den Proletarier, sondern um «die, so reinen
Herzens sind», nicht um Geschichte, sondern um Erlösung. In dem zitierten
Interview sagt er, sein eigenthches Problem seien die zwischenmenschlichen
Beziehungen : in Wirklichkeit geht es ihm aber um die Beziehung von Mensch
und Gott.

Trotz ständiger Rückschläge und des unausbleiblichen Absackens ins
Kommerzielle gehen nun seit zwei Jahrzehnten die wichtigsten Impulse der
internationalen Filmproduktion von Italien aus. Technisches Können und
gesellschaftliches Engagement sichern das Niveau der Perspektive, aus der die
zeitgenössische Wirklichkeit anvisiert wird. Immer wieder gelingt es begabten
jungen Regisseuren, das neoreaüstische Erbe aufzugreifen und weiterzuentwickeln,

obwohl es nun schon seit Jahren von beliebten Schauspielern in
pikante Episoden und klingende Münze umgesetzt wird. «Boccaccio 1970»
und «Die Puppen» sind nur Beispiele für den ständigen Verschleiß an
realistischen Stoffen. Der Italiener sieht es nicht ungern, wenn ihm seine kleinen
Laster vorgehalten werden, die ihn so sympathisch und bei Frauen so
unwiderstehlich machen. Sie lenken ihn von den großen Problemen ab und
verlangen keine Anstrengung in intellektueller oder gesellschaftskritischer
Hinsicht von ihm. Nach derartigen Episodenfilmen hat man zwar keinesfaUs das

Gefühl, auf der besten aller Welten zu leben, aber zweifellos auf der amüsantesten.

Dieser Pseudorealismus erschöpft sich in kurzen Szenen: wenn hier
noch jemand erschüttert werden soll, dann höchstens das Zwerchfell.

Was aber trotz dieser Zerfallserscheinungen auch heute noch möghch ist,
zeigt ein Film wie «Salvatore Giuliano» («Wer erschoß Salvatore Giuliano?»)
von Francesco Rosi. Ein Thema: die Mafia. Eine Region: Sizihen. Hier ist der

360



Anschluß an die neorealistische Phase gefunden. Rosi gibt keine Propaganda,
sondern Dokumente, dabei jedoch keine passiv registrierte WirkUchkeit,
sondern rigorose strukturelle Artikuüerung. Dieser Film ist für die Geschichte
des Neoreaüsmo wichtiger als aUe Filme Michelangelo Antonionis mit ihrer
epigonalen existentiaüstischen Problematik, ihrem alexandrinischen Formalismus

und den Neurosen einer Gesellschaft, für die Geld ausgeben anstrengender

ist als Geld verdienen.
Geradezu dramatische Akzente erhält das Nebeneinander von reaüstischen

Intentionen und stiüstischem Raffinement im Werk Luchino Viscontis, der

mit den Filmen «Ossessione» und «La terra trema» («Die Erde bebt») zu
einem Vorfahren der neoreahstischen Bewegung wurde. Ausgangspunkt war
im einen FaU J. M. Cains KriminalthriUer «The postman always rings twice»,
im anderen Vergas Roman «I Malavogha». Mit Visconti wurde der
neorealistische Film paradoxerweise kalligraphisch. Detail wird ihm zum liebevoll
photographierten Ausschnitt aus dem großen Bilderbuch oder Famiüenalbum
seiner Wirkhchkeit. Bei Visconti geht es letzten Endes nicht um das Wahre,
sondern um das Schöne. Er ist in vieler Hinsicht ein Nachfahre Walter Paters

und D'Annunzios, der auch noch in das zeitgenössische itahenische Geistesleben

weit mehr hereinwirkt als uns heb sein kann. Selbst die Welt süditaüeni-
scher Emigranten in Mailand erhält in «Rocco und seine Brüder» durch
Visconti die Patina des Schönen. Sie zeigt, durch welch sensibles Temperament
hier ein reahstischer Stoff gefiltert wurde. Gemessen an diesem Werk wird
man seinen letzten in Venedig preisgekrönten Film «Vaghe stelle dell'Orsa»
(deutscher Titel: « Sandra») nur als Rückschritt bezeichnen können. Der Film
rekonstruiert einen Inzest zwischen Bruder und Schwester in der von geologisch

bedingter Korrosion betroffenen toskanischen Stadt Volterra. Anklänge
an Giorgio Bassanis Roman «Il giardino dei Finzi-Contini» («Die Gärten der

Finzi-Contini ») sind unüberhörbar. Verfall einer Famüie, eine wahnsinnige
Mutter, eine unterirdisch schwelende Vergangenheit: die Thematik verweist
diesen Film eher an die fin-de-siècle-Literatur der Jahrhundertwende als an
die neoreaüstische Epoche. Ein Film wie dieser zeigt besonders deuthch, daß

der aus dem Hochadel stammende Visconti trotz seines marxistischen
Engagements selbst durch und durch Angehöriger der von ihm kritisierten Gesellschaft

ist. Die zwiespältige Haltung gegenüber der von ihm photomontierten
Welt ergibt trotz großartiger Passagen auch zwiespältige Kunstwerke.
Visconti befindet sich nun seit Jahren in dieser Sackgasse. Es ist kaum
anzunehmen, daß er je aus ihr ausbrechen wird.

In der Mitte der fünfziger Jahre trat in ItaUen ein Schriftsteller auf, der mit
weit größerer Begabung als Pratolini das neoreaüstische Credo über die Krise
hinwegrettete: Pier Paolo Pasolini. Er entdeckte das Lumpenproletariat der
römischen Peripherie und registrierte mit sprachwissenschaftlicher Kompetenz
den Jargon der italienischen Halbstarken — auf römisch : ragazzi di vita. Er

361



verüeh damit auch noch diesen Verstoßenen der Gesellschaft eine Stimme.
Pasolini wurde durch seine Prosa bekannt, gab mit seiner Lyrik Beispiele
engagierter Dichtung und entwickelte sich konsequent zum Film weiter.
Pasolini ist eine reUgiöse Natur, darüber kann man sich angesichts seiner
skandalumwitterten Existenz zunächst hinwegtäuschen, auch im Hinblick auf
seine marxistische Weltanschauung und seine Polemik gegen Pius XII. Für
seinen Film Mamma Roma engagierte der Regisseur Pasolini Anna Magnani,
im übrigen Laienschauspieler. Über der banalen Thematik: römische Dirnen
und halbstarke Jungen und Mädchen sollte man den apostolischen Eifer Pasolinis

nicht übersehen. Ettore, der Sohn der Mamma Roma, wird wegen eines

kleinen Diebstahls eingesperrt und dann wegen undisziplinierten Verhaltens
auf einem Schrägen festgeschnallt. Dort windet er sich in Todesqualen bis

zum bitteren Ende. Der tote Ettore wird (wie übrigens auch der tote Salvatore
Giuüano in Francesco Rosis Film) in kühner perspektivischer Verkürzung
gezeigt. Unmißverständliches Vorbild ist dabei Mantegnas toter Christus in
der Mailänder Brera. Dabei handelt es sich jedoch nicht um einen bloßen
Kameraeffekt. Ettore, der tölpelhafte, auf dem Land groß gewordene Sohn der
Mamma Roma, ist die erniedrigte und beleidigte Kreatur, um derentwillen
Pasoüni schUeßUch das Matthäus-Evangeüum verfilmte. Dieses Werk ist dem

«lieben, frohen und vertrauten Schatten Johannes XXIII.» gewidmet. Es ist
noch kein Jahrzehnt her, daß der Mailänder Verleger Valentino Bompiani aus
einem Jagdclub römischer Adliger ausgestoßen wurde, weil er ein nach dem
Tod Pius XII. erschienenes Gedicht Pasolinis «Auf einen Papst» veröffentlicht

hatte. Zwischen dem antipapistischen Gedicht und der Widmung an den
letzten Papst liegt nun keineswegs eine Konversion des Marxisten Pasolini,
sondern eine veränderte politische Situation. Italien hat in den letzten Jahren
leidenschaftlicher als jedes andere europäische Land der Situation des kalten

Kriegs den Rücken gekehrt. Die Enzyklika Pacem in terris von Johannes XXIII.
und das postume Memoriale Togliattis mit der Aufforderung zu einem Dialog
mit den Katholiken sind nicht ohne kausalen Zusammenhang. Pasolinis

Matthäusevangelium konnte nur in diesem Klima der frühen sechziger Jahre
entstehen, die in Italien durch die politische Abrüstung des Vatikans unter
Papst Johannes XXIII. geprägt waren.

Eine Definition des Neorealismo müßte nach dem Gesagten etwa so
aussehen: Neorealismo war das Ergebnis einer historischen Situation, der letzten
Phase des Faschismus, des Bürgerkriegs, jenes «momento della verità», jenes

Augenblicks, in dem jeder Farbe bekennen mußte. Neorealismo ist die Sache

einer Generation: der zwischen 1910 und 1920 Geborenen, die in den ersten
Jahren des Faschismus aufwuchsen und sich nach dem Abessinienkrieg, unter
dem spanischen Bürgerkrieg oder spätestens im Augenblick des italienischen
Waffenstillstands im Jahre 1943 von ihm lösten. Der Neorealismo steht daher
in engstem Zusammenhang mit der resistenza, dem intellektuellen, politischen

362



und militärischen Widerstand, der dieser Bewegung seine Weihe gab — nicht
immer zum Vorteil einer unvoreingenommenen Auseinandersetzung mit ihr.
Dies zeigen die mißglückten Versuche, auch noch nach zwei Jahrzehnten die
«heroische» Phase des Widerstands und den Geist der vierziger Jahre zu
beschwören. Die Euphorie und das Entsetzen von 1945 lassen sich nicht post
festum in der Retorte der Filmstudios künstüch wiederherstellen. Neorealismo
bedeutete für die Generation von Vittorini und Pavese die Ablehnung
präfabrizierter Blickattrappen und faschistischer Kulissen. Für sie ging es um
einen entschlossenen Griff in die Wirklichkeit. Das Beispiel der amerikanischen
Literatur der dreißiger Jahre war dabei Vorbild. Neorealismo hat nur wenig
mit dem deterministischen Naturahsmus der achtziger Jahre des vergangenen
Jahrhunderts zu tun. Neorealismo ist fortschrittsgläubig im Sinne der
marxistischen Weltanschauung. Ein Schriftsteller wie Moravia wirkt daher eher wie
ein verspäteter und radikaler Nachfahre des Naturahsmus. Seine instinkt- und
triebbeherrschten Gestalten sind mit wenigen Ausnahmen Gefangene ihrer
selbst. Ihre Existenz ist ohne utopische Perspektive. Neoreahsmo ist gekennzeichnet

durch pohtische, selten rehgiöse Heilserwartung: die liberazione, die

Befreiung, die soziale Revolution, die marxistische Gesellschaftsordnung.
Neorealismo wurde durch seine Koppelung mit dem Widerstand zum Mythos,
gelegenthch zum Tabu. Seine Exponenten werden mitunter als Schutzpatrone
der zeitgenössische Literatur und des heutigen Films verstanden. Neoreaüsmo
wurde infolge seiner «heroischen» Herkunft für die Jüngsten zum Vorbild.
Es handelt sich dabei um einen der seltenen Fälle, wo Söhne nicht Überwinder
ihrer Väter zu sein wünschen und diese als Beispiel und Ansporn akzeptieren.
Aber ihre Werke sind anders. Ihnen stellt sich als Aufgabe die komplexere
Wirklichkeit von Italo Calvinos «Tag eines Stimmenzählers». Nicht mehr

Klassenkampf oder Bürgerkrieg im Stil der Kriegs- und Nachkriegsliteratur,
sondern Koexistenz, nicht mehr Radikalismus in der überkommenen Form,
sondern Taktik. Die Dialektik der heutigen Wirklichkeit läßt sich nicht mehr
auf Antithesen reduzieren.

Nach dem Gesagten dürfte es klar sein, daß der aus der italienischen Film-
und Literaturgeschichte des zwanzigsten Jahrhunderts nicht mehr wegdenkbare

Begriff Neoreahsmo nichts mit dem von Walter Höüerer in der modernen

Lyrik registrierten «Neuen Realismus» (Denise Levertov: «O taste and see»)

zu tun hat, der inzwischen in der Zentrifuge literarischer Tagungen in
kürzester Zeit entrahmt wurde17.

'Kohlhammer, Stuttgart 1956 (Urban Bücher, Bd. 21). 2Ebenda, S. 113. 3Ich zitiere nach
dem deutschen Text, den im August 1965 die «Frankfurter Hefte» in einer unsignierten
Übertragung brachten (S. 560—572). 4Offenes Tagebuch (1929 bis 1959), mit einem Vorwort

von Alfred Andersch, deutsch von Eckart Peterich, Ölten und Freiburg/Br., 1959,
S. 231/232. 6Diese Umfrage wurde in den Edizioni RAI 1951 auch gedruckt vorgelegt.
'Offenes Tagebuch, a.a.O., S. 359. 'Das Handwerk des Lebens, Hamburg 1956 (Übertr. v.

363



Charlotte Birnbaum), S. 396/397. 8Cristo si è fermato a Eboli, Einaudi, Turin 1956, S. 9.
'Neorealismo nel cinema italiano, Paragone, August 1950, S. 22—32. 10Carlo Lizzani:
Neorealismo e realtà italiana — Relazione al convegno sul neorealismo (Rivista del cinema
italiano, März 1954, S. 27—33). nA.a.O., S. 572. "Società, Juni 1956, S. 621. "Vittorio
Spinazzola: La Resistenza dall'epica al romanzo storico, Film 1962, Milano 1962, S. 43—76.
"Cinema nuovo, Sept./Okt. 1959, S. 421. 15Film 1961, Milano 1961, S. 63—72. "Wie wenig
die Abstraktionen von R. M. Albérès (Histoire du roman moderne, Paris 1962) den
konkreten Gegebenheiten einzelner Nationalliteraturen und Regionalismen gerecht werden können,

zeigt die Feststellung : « (l'art néo-réaliste) doit constituer, dans le troisième quart du
XXe siècle, l'immense, brutale, et véridique forme d'expression des aires de civilisation dont
l'évolution n'est pas très ancienne» (p. 360). Dies mag für die jungen Literaturen Südamerikas
zutreffen, aber gerade das italienische Beispiel zeigt, daß in diesem alten Kulturland der
Neorealismo als Reaktion auf die überzüchtete und dekadente Literatur der Literaten (D'Annunzio)

zu verstehen ist. 17Vgl. Heinrich Vormweg: Neuer Realismus — Betrachtungen über
einen kurzlebigen Begriff (Der Monat, März 1966, S. 72—78).

Dante — rocco — Turm

ROBERT BLASS

Philologie und Schachspiel scheinen kaum Berührungspunkte zu haben. Und
doch gibt es Fälle, wo nur die Zusammenarbeit der Forscher auf beiden
Gebieten Irrtümer verhindert. Dies zeigt sich bei der Auslegung eines Verses in
Dantes Divina Commedia, Purgatorio XXIV, 30, wo Dante vom Erzbischof
Bonifazio von Ravenna spricht,

che pasturò col rocco molte genti,

wörtüch übersetzt : « der mit dem rocco viele Menschen weidete. »

« Rocco » war damals nur das Wort für die Schachfigur, die wir heute
«Turm» nennen. Was hat nun Dante mit diesem Wort gemeint? In welchem

Zusammenhang standen für ihn Erzbischof und rocco?

Dante hat das Schachspiel gekannt. Eine solche Kenntnis gehörte damals

zum eisernen Bestand der Bildung seines Standes. Wir wissen zum Beispiel,
daß sein intimer Freund Guido Cavalcanti ein eifriger Schachspieler war und
daß ein Araber im Jahre 1265 in Florenz simultan spielte. Dante selbst braucht
das Wort « scacchi » an einer andern Stelle seiner Commedia, Paradiso XXVIII,
91, wo er mit der Wendung «il doppiar degli scacchi» (die Verdoppelung auf

364


	Neorealismo

