
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

HUGO VON HOFMANNSTHAL

Das Lebenslied und seine Deutung

Ohne Zweifel gehört das Lebenslied (1896)
zu den berühmtesten Gedichten Hofmannsthals.

Ob das Schwerverständliche (wie im
Falle von Hölderlins späten Hymnen) oder
der Zauber der Sprache mehr zur Verbreitung

des Gedichtes beigetragen hat, ist kaum
zu entscheiden. Es ist indessen natürlich,
daß sich seit dem Jahr ihrer Entstehung
immer wieder Interpreten mit diesen
Strophen beschäftigt haben. Bewunderung und
Befremden gehen nebeneinander her. Kaum
je wurde aber bisher versucht, den Wortlaut
ernst zu nehmen und im einzelnen zu klären.
So sehr der Sprachzauber wie in den andern
frühen Dichtungen Hofmannsthals fasziniert

— wenn überhaupt durch die Melodie

hindurch das einzelne Wort auf seinen
Gehalt abgehorcht wurde, stellten sich dem
Verständnis doch immer große Schwierigkeiten

entgegen. Es ist deshalb begreiflich,
daß ein Interpret im Jahr 1907 meint, dieses
Gedicht sei «lediglich ein mit philosophischem

Gehalt beschwertes Rätsel, das

unserem Intellekt eine harte Nuß zu knacken
gibt».

Richard Exner kann heute von
unvergleichlich besseren Voraussetzungen
ausgehen, die es ihm ermöglichen, aus
bewundernswerter Kenntnis des Gesamtwerks
Hofmannsthals und gründlichem Einblick in das
bisher von fast einem Dutzend Interpreten
Geleistete, eine überzeugende Deutung des

Gedichts vorzulegen1. Unmittelbarer Anlaß
zu seiner Studie war der Fund von
Textvarianten und Entwürfen in der Hougthon
Library (Harvard), wo der Großteil des
Nachlasses liegt. Durch diesen Fund und den
Zugang zu weiterem unveröffentlichtem
Material (unter anderem einem wichtigen Brief,
der von einer mündlichen Erklärung
Hofmannsthals zur schwierigen ersten Strophe
berichtet) ist Exner in der einzigartigen Lage,
in der Hofmannsthal-Forschung zum ersten

Male ein Gedicht aufgrund der Handschriften

von den Entwürfen bis zur endgültigen
Form zu interpretieren. Exners Studie
beweist, wie viel die genaue Kenntnis des

Gesamtwerks (die unveröffentlichten
Entwürfe und Varianten mit eingeschlossen!)
zur Erklärung des Einzelnen beiträgt, und
wie dann umgekehrt die Deutung des
Einzelnen hinausweist auf eine tiefere Einheit
der Hofmannsthalschen Welt.

Die Studie wird eingeleitet durch ein
längeres Zitat aus Emil Staigers Grundbegriffen

der Poetik, Sätzen, die das Wesen des

Lyrischen und der Beseligung des lyrischen
Dichters betreffen, und durch einen
Aphorismus aus Hofmannsthals Buch der Freunde.

«Nicht daß einer alles wisse, kann verlangt
werden, sondern daß er, indem er um eins

weiß, um alles wisse. » Auf vier Tafeln
folgen die aufschlußreichen, fast durchwegs gut
lesbaren Manuskriptfunde. Dieser Eingang
zur Studie ist kennzeichnend für Exners

Anliegen: Er will sich mit dem Gedicht als

einfühlender Leser und zugleich als
gewissenhafter Philologe beschäftigen. Das hohe
Ziel seiner literaturwissenschaftlichen Arbeit,
die Verbindung von Philologie und
Interpretation, ist hier denn auch erreicht.

Zur Methode ist eine Bemerkung angezeigt.

Es kommt nicht von ungefähr, daß

Exners erstes Kapitel den Titel «Gedanken
zur Interpretation und zu ihrer Methode»
trägt. Wer die Veröffentlichungen zu
Hofmannsthals Werk in den letzten Jahren
verfolgt hat, wird für diese vor einer Gedicht-
Interpretation vielleicht befremdenden,
grundsätzlichen Betrachtungen zur Methode
Verständnis aufbringen. Zunächst ist der
Wissenschafter immer dankbar für einen
Überblick über die Forschungslage. In
unserem Fall vermittelt die Zusammenstellung
geradezu einen knappen Abriß der
Geschichte der Kritik im 20. Jahrhundert.
Exner hütet sich aber davor, allen diesen
Versuchen eine eigene, neue Methode ent-

285



gegenzustellen. Wichtiger als die Methode
ist das Resultat. Er will, dies tönt banal, das
Gedicht verstehen. So braucht er denn nicht
zum vornherein eine Methode auszuschließen.

«Es geht mir um den Versuch, aus
diesem Gedicht gültige Schlüsse auf
Hofmannsthals Werk zu ziehen und das
gesamte Werk, wenn auch nur für einen Augenblick,

wie in einem Brennpunkt vereinigt
zu sehen.» Das Gedicht soll aber nicht in
seine Einzelteile zerlegt werden, sondern dem
Leser soll ein «mehrdimensionaler Einblick»
gestattet werden. Es ist das große Verdienst
dieser Arbeit, daß sie einen solchen Mittelweg

einschlägt und eine Synthese ästhetischer,

psychologischer und motivgeschichtlicher

Komponenten anstrebt. Mit Recht
wehrt sich Exner gegen alle jene Kritiker,
die eine Methode von außen an das Werk
herantragen, statt daß sie sich vom Werk
leiten lassen. «Über Gedichte ist schwer
reden Wer selbst mit Gedichten Umgang
hat, will nicht belehrt sein. Wer ihn nicht
hat, ist kaum zu belehren.» (Max
KommereU.)

Wenn wir verstehen, daß Exner sich mit
den vorgängigen Interpretationen auseinandersetzen

muß, so wirken die oft nicht sehr
fruchtbaren Auseinandersetzungen doch
eher störend. Uns scheint, die Diskussion
strittiger Einzelfragen müßte außerhalb der
eigentlichen Interpretation geschehen, sei es
im Forschungsbericht des ersten Kapitels,
sei es in Anmerkungen. Die an sich so
interessante, zeitweise faszinierende Texterklärung

erführe dadurch eine wiUkommene
Entlastung und könnte sich ungehemmter
entfalten.

Exners Studie erstrebt, wie gesagt, nicht
nur die Interpretation des einen Gedichtes.
«Zwischen Einzeltext und Gesamtwerk
bestehen bei Hofmannsthal innige Beziehungen

», lesen wir schon in der Einleitung. Ein
großer Teil des Buches ist denn auch dem
Aufweis dieser Verbindungen gewidmet.
Der Versuch, die «nahezu ungebrochene
Einheit» in Hofmannsthals Werk
herauszuarbeiten, scheint uns sehr schön gelungen.
— Selbstverständlich ist der Dichter des
Turm nicht derselbe wie der des Gedichts.
Exner betont, «daß hier nicht für eine Un-

veränderlichkeit innerhalb des Hofmannsthalschen

Werkes plädiert wird, denn diese

besteht ja nicht». Er sieht «Unterschiede,
anders formulierte Grundanschauungen,
andere Ausblicke, aber keinen Bruch». Die
Wandlungen vollziehen sich im Rahmen
einer unveränderlichen Einheit. Das Zentrum
des dichterischen Bewußtseins bleibt
dasselbe. — Daß im Lebenslied in besonders
reichem Maße die Fäden des Hofmannsthalschen

Werkes zusammenlaufen, verbürgt
seine hohe Qualität. Exner geht aber sicher

zu weit, wenn er dem Gedicht eine
hervorragende Sonderstellung innerhalb des

Gesamtwerkes einräumt. Wir gehen mit Exner
in der Betonung der Einheit durchaus einig.
Wir lehnen eine auf dem Chandos-Brief
(1902) basierende Werkeinteilung in Phasen

ab, weil dadurch der Zugang zum Werk
unnötig erschwert wird. Aber gerade im Blick
auf die Einheit muß klar werden, daß jedes
vollendete Werk, sei es Gedicht, lyrisches
Drama, Komödie oder Oper, ja sogar der
Aufsatz mehr oder weniger Zentrum sein
kann, Spiegel, in dem sich die gesamte Hof-
mannsthalsche Welt reflektiert. Exner
widerspricht im Grunde seiner anfänglichen
Behauptung selbst, wenn er im Schlußwort
sagt, «dieselbe dichterische Konstellation»
finde sich im späteren Werk immer wieder.
Es ist ein Beweis für die Werktreue seiner

Interpretation, daß sie trotz der aufgestellten
Behauptung den vom Gedicht gewiesenen
Weg geht und schließlich doch nicht seine

Sonderstellung beweist, sondern in
überwältigender Weise und mit gehöriger Brillanz

die Schönheit und Einheit von Einzel-
und Gesamtwerk entfaltet.

Eine Würdigung für sich beanspruchte
eigentlich das zweite Kapitel. Auf gut dreißig
Seiten schreibt Richard Exner «Über die
Poesie Hugo von Hofmannsthals ». Was hier
gesagt wird zur Deutbarkeit eines Gedichtes,
über die Ekstase des lyrischen Augenblicks,
das mystische Erlebnis und die Magie, die
Trunkenheit und die von Hofmannsthal
immer wieder erwähnten «guten Stunden », die
tiefe Bezauberung des berührten Selbst —
das gehört zum Wesentlichen, was man über
Hofmannsthals Lyrik und seine Auffassung
vom Dichter lesen kann. In das Kapitel sind

286



zudem zwei reichhaltige, sehr konzentrierte
Exkurse eingelegt, der eine «über die Sprache

in der Poesie», der andere «über den
Lebensbegriff». Zwei Dinge machen diese
Seiten zum Zentrum des Buches. Die aus
Hofmannsthals Schriften ausgewählten
Zitate sind von höchster Prägnanz, und Exners
eigene Formulierungen sind Zeugnis innigster

Vertrautheit mit Sprache und Stil. —
Ausgangspunkt ist Rudolf Borchardts wichtiger

Aufsatz über «Hofmannsthals
Lehrjahre». Es berührt sympatisch, wenn der
Verfasser hier Borchardts Leistung würdigt
und ihn ausgiebig zum Wort kommen läßt.
Borchardt hat vom «ganymedischen
Moment» in Hofmannsthals Lyrik gesprochen.
In ihm sind alle Gegensätze aufgehoben. Das
Gedicht ist der Ort, wo Gegensätzliches in
Harmonie aufgeht. Hofmannsthal sagt das
schon 1895 in einem Brief an Schnitzler mit
einem einprägsamen Bild : « Denn meine
Gedanken gehören alle zusammen, weil ich
von der Einheit der Welt sehr stark
durchdrungen bin. Ich glaube sogar, ein Dichter
ist eben ein Mensch, dem in guten Stunden
die Gedanken (aufgehen), wie man beim
Patiencelegen sagt.» Exner kommentiert:
«Es wird hier von Hofmannsthal ein mystisches

Erlebnis sehr nüchtern beschrieben,
von dem nahezu alle seine Gedichte in irgendeiner

Weise zeugen: das Erlebnis des Über-
springens aller logischen Zwischenstufen
und Deduktionen, das plötzliche Ankommen
in der Erkenntnis, die in dieser Weise jedesmal

aufs neue einmalig und unwiederbringlich
ist. » Der Augenblick des Einsehens,

sagt Hofmannsthal, ermögliche es, «das
Nahe so fern zu machen und das Ferne so
nah, daß unser Herz sie beide fassen könne. »

Das Gedicht ist Produkt einer mystischen
Erfahrung, deren Paradox es ist, daß der
Moment des größten Ich-Bewußtseins
zusammenfällt mit der völligen Aufgabe des

Ichs. — Wie aber entsteht aus einer
blitzhaften Erfahrung ein Gedicht? «In den
Momenten der Einsicht offenbart sich dem
Dichter Hofmannsthal und seinen Gestalten,
was jenseits alles Gleitenden und
Vorüberrinnenden noch bleibt. Das Gestaltete tritt
dann plötzlich aus dem Wirbel des Daseins
heraus; als Gestaltetes ist es still und trägt

trotzdem diesen Wirbel in sich, wie man
Kindern sagt, in den Muscheln rausche das

Meer. » Exner kommt hinsichtlich der Frage
nach der Umsetzung in Sprache zu dem
interessanten Schluß, daß es «der magischen
Wortgewalt bedarf, den mystischen Zustand
auszudrücken und wiederzugeben. Es
bedarf der magischen Metapher, es bedarf der

magischen Geste — wenn das Wort versagen
sollte. » Mystik und Magie sind untrennbare
Begriffe.

Das dritte, umfangreichste Kapitel gilt der

Interpretation des <Lebensliedes) selbst. Die
Deutung geht schrittweise von Strophe zu
Strophe, oft von Zeile zu Zeile. Dieses
Vorgehen liegt nicht im Gedicht begründet, ist
aber aus organisatorischen Gründen zu verstehen.

Es kann hier nur aufEinzelnes hingewiesen

werden. Gleich im Anschluß an den
berühmten ersten Vers «Den Erben laß
verschwenden» folgt ein ausführlicher Exkurs
über die Gestalt des Erben. Es ist richtig,
diese Gestalt ins Zentrum zu rücken, denn sie

erleichtert nicht nur das Verständnis vieler
Figuren des gesamten Werkes, sondern
erhellt Hofmannsthals Tun als Dichter
überhaupt. Exner weicht darin nicht von dem
durch viele Interpreten vorgezeigten Weg
ab. Wer den Erben begriffen hat, weiß die
Antwort auf die Frage: «Wie ergreift der

Dichter, wie ergreift der Schauende von der
Welt Besitz?» Außerordentlich schön sind
die Ausführungen über das Gleitende,
Schwebende, Nicht-Feste, das sich nicht nur
in vielen Metaphern ausdrückt, sondern
zugleich Grundrhythmus des Gedichtes ist.
Die synthetische Interpretation zeitigt hier
die schönsten Resultate. Es zeigt sich, daß
das ursprünglich leichtsinnige Gleiten in der
Präexistenz, wie es der «Wahnsinnige» im
Kleinen Welttheater am reinsten verkörpert,
sich wandelt zu einer Schwerelosigkeit trotz
Schicksal und Existenz. Solche Schwerelosigkeit

will aber erworben sein; sie ist
nicht mehr Gnade göttlicher Kindheit. So

sagt Hofmannsthal einmal von der Prinzessin

im Tasso: «Ein kaum erträglicher
Zustand ist der ihre, und er ist bleibend, und
sie trägt ihn. Jenes schmerzlichster Erfahrung

abgewonnene (Glissez, mortels,
n'appuyez pas!) hat sie sich ganz zu eigen ge-

287



macht; die ganze Welt ist ihr durch
Entsagung zu eigen geworden. » — Zu den
schönsten Metaphern des Leichthin-Schwe-
benden gehört das Schreiten der Tänzerinnen.

Hofmannsthals Vorliebe für die Bewegung

im Tanz ist bekannt. Wir erinnern nur
an die zahlreichen Ballett-Dichtungen, in
denen er besonders in späteren Jahren die
Möglichkeiten des wortlosen Ausdrucks
wahrnahm. — Die Beglückung der
Präexistenz und die Verzauberung des mystischen

Augenblicks in der Existenz ist
zusammengefaßt in der Geste des Lächelns. In
Exners Interpretation schwingt etwas von
mystischer Verzauberung mit, wenn er im
Lächeln, der schwebendsten aller Gesten,
einen Schwerpunkt von Hofmannsthals
Metaphorik zum Erscheinen bringt. In der
mimischen Gebärde kann er den Bogen
schlagen von dem frühen Gedicht « Geh hin,
mein Lied, zum Riesen Atlas » bis zur späten
Gestalt Sigismunds im Turm. «Das Lächeln
in der Präexistenz ist das Lächeln des Dichters,

der die Welt im Haupte trägt. Erst nach
der Individuation des Menschen ist es

notwendig, der Schwere entgegenzulächeln. Der
magische Moment vermag aber ein
präexistentes Lächeln auch nach dem Eintritt
in die Existenz hervorzuzaubern: es ist das
Lächeln der zweiten Anmut, das prophezeite
Lächeln des sterbenden Sigismund. »

Der Briefwechsel mit Helene von Nostitz

Helene von Beneckendorff und von Hindenburg

(1878—1944) hat im Jahre 1904 den
späteren Amtsmann in sächsischen Diensten
Alfred von Nostitz-Wallwitz geheiratet.
Dieser stand in Verbindung mit dem in
Weimar tätigen Harry Graf Keßler und war
befreundet mit dem wichtigen Architekten
und Innenarchitekten des Jugendstils, Henry
van de Velde. Keßler beabsichtigte, in seiner
Eigenschaft als Museumsdirektor in Weimar
ein Zentrum der künstlerischen Avantgarde
zu schaffen. Sein berühmt gewordenes Haus
an der Cranachstraße 15 war denn auch
rasch ein Treffpunkt der Künstler aller
Disziplinen. So scheint es fast selbstverständlich,

daß dies der Ort war, wo das in Dresden
lebende Ehepaar Nostitz und der von Ro¬

dami hergereiste Dichter Hugo von
Hofmannsthal am 29. April 1905 sich zum ersten
Male begegneten. Wie Helene von Nostitz
in ihrem Buch Aus dem alten Europa
berichtet, war es an dem Tage, da Hofmannsthal

an einer Shakespeare-Feier seine Rede
über «Shakespeares Könige und große
Herren » vortrug, daß Keßler seine Besucher
durch eine Ausstellung von Bildern Monets
führte. Ihr Bericht über die Weimarer
Begegnung zeigt, wie sich hier aufgeschlossenste

Moderne und bewußte Tradition zu
einer untrennbaren Einheit verbanden.

Der Briefwechsel zwischen dem Dichter
und Helene von Nostitz (an dem auch ihr
Gatte gewichtigen Anteil hat), der heute in
einer vom Sohn der Briefschreiberin, Oswalt
von Nostitz, sorgfältig kommentierten und
mit einem gehaltvollen Vorwort versehenen

Ausgabe vorliegt, setzt aber erst mehr als

ein Jahr nach der ersten Begegnung ein2.
Hofmannsthal kündigt in einem kurzen
Brief vom Oktober 1906 seinen Besuch in
Dresden an. Von da an folgen sich die
schriftlichen Nachrichten und die
Begegnungen in kleineren und größeren Abständen

bis zum Tod des Dichters im Jahr 1929.
Die Briefe sind durchwegs private

Äußerung, nie für ein Leserpublikum
bestimmt gewesen. Der Fall liegt also
grundsätzlich anders als beim Briefwechsel
zwischen Hofmannsthal und Richard Strauss,
der bereits zu Lebzeiten der Verfasser im
Sinne eines Werk-Kommentars zur
Publikation bestimmt wurde. Der Herausgeber
hat sich deshalb die Frage stellen müssen, ob
eine Veröffentlichung eines rein privaten
Briefgesprächs nicht eine Indiskretion
einschließe, die gegen den ausgesprochenen
Sinn für das Diskrete, der den Verfassern in
höchstem Maße eignet, verstoße. Es zeugt
indessen von ihrer hohen Kultur, daß diese
Briefe zwar immer persönliche Aussage
bleiben (die gesellschaftlich-unverbindliche
«Conversation» ist beiden Briefschreibern
aufs tiefste verhaßt!), aber hinter dem
Persönlichen ein allgemein Menschliches oder
ein für die Epoche Charakteristisches sichtbar

machen. «Die Tonlage ist derart, daß
keine Zeile, kein Wort gestrichen zu werden
brauchte. »



«Man trägt alle kostbaren Elemente einer
Landschaft in sich, und wenn man nicht in
sich erstarrt, so wird alles gut. » Mit diesen
Worten sendet Hofmannsthal gute Wünsche
in das eben bezogene neue Heim in Auerbach

im Vogtland, wo Alfred von Nostitz
von 19io bis 1913 als Amtshauptmann
vielfältig tätig wirkte. Landschaft ist tragendes
Element dieser Briefe. Dresden, Weimar,
Auerbach, Leipzig sind die Wirkungsstätten
des Ehepaars Nostitz. In Dresden ist es die
Wienerstraße, an der viele für Hofmannsthal
bestimmte Briefe entstehen. Wien wird der
Schauplatz von Alfred von Nostitz'
politischer Tätigkeit im Weltkrieg werden.
Berlin und Paris und München sind weitere
Stationen. Alle diese Namen verbreiten einen
eigenartigen magischen Zauber. Es ist, als
ob in ihnen die Jahrhunderte europäischer
Geschichte und Kunst aufleuchteten, unter
deren größten Geistern einer mächtig
wirkend zu gebieten scheint: Goethe, der große
«Einungskünstler», wie ihn Hofmannsthal
einmal genannt hat. Goethes kosmopolitischer

Geist wird immer wieder spürbar ; er ist
es vor allem, der den Namen Inhalt verleiht
und zwischen den Orten und den Menschen
nicht immer bewußte Beziehungen herstellt.
Überhaupt ist es wesentlich die Kunst, die
das eigentliche Lebenselement bildet. Immer
wieder ist das Kunstwerk Ausgangspunkt
des Gesprächs. Hofmannsthal weist einmal
darauf hin, welche Bedeutung bei Balzac der
Landschaftsschilderung zukommt. An die
Novelle Le Lys dans la Vallée anschließend
schreibt er: «Es gehen Fäden heraus und
herein zwischen unserem Herzen und der
Landschaft um uns. Wie sehr möchte ich
wünschen, daß die Ihrige Ihnen freundlich
wäre. Daß Sie schon ein Zutrauen zu manchen

Wegen, manchen Anblicken gewonnen
hätten. Fast hoffe ich es, denn es sind Wälder
dort (in Auerbach) und, wie ich meine, auch

Hügel. Damit läßt sich leben, glaube ich.
Eine endlose Ebene, eine enge Kluft wäre
vielleicht für Menschen unserer Art kaum
zu ertragen. Aber an ein waldiges Hügelland
kann man mit tastenden Fasern sich
anwachsen und vielleicht sich einwachsen.»
Helene von Nostitz sucht diesen Zusammenhang

mit der Natur, weil sie — wie viele

ihrer Zeitgenossen — des unmittelbaren
Verhältnisses zu ihr verlustig gegangen ist. «Ja,
dieser Zusammenhang mit der Landschaft
ist etwas unendlich Wichtiges. » Das Wissen

um einen im Grunde verlorenen Bezug läßt
die empfindliche Seele um so aufmerksamer
auf die Sprache der Landschaft horchen.
Wenn sie impressionistische Bilder malt,
gehört das mit zu ihrem Naturerlebnis, von
dessen Bedeutung sie übrigens auch in ihren
Erinnerungen an Rodin berichtet. — «Und
neulich in der Dresdener Galerie hatten auch
die Bilder — die Venusse in der Landschaft

— eine neue und tiefere Bedeutung für
mich.» Die künstlerische Sensibilität ist so
sehr verfeinert, daß ihr der Kunstraum etwas

zu vermitteln im Stande ist, was in der Natur
erst aufgespürt werden muß. — Hofmannsthal

weitet den Landschaftsbegriff aus ins
Seelische. «Das ist das Eigentliche an den

menschlichen Beziehungen, glaube ich. Jede
wirkliche Beziehung hat diese Kraft,
gewisse Gruppen von Gedanken des Anderen
zu regieren — oder vielleicht existieren diese

Gedanken nur durch diese Beziehung, jedenfaUs

ruft sie sie hervor, sie schafft das

geistige Klima, in dem sie existieren können.
So besitzt der Eine in dem Anderen
Ländereien, Landschaften, Gärten, Abhänge,
deren Leben nur die Strahlen dieses einzigen
Sternes speisen und tränken, wie auch nur
sie dieses Leben erweckt haben. » — Es ist
dies ein eindrückliches Beispiel für
Hofmannsthals Bemühen, einerseits seelische

Vorgänge in konkrete Bilder zu fassen,
anderseits einen Gegenstand so intensiv zu
betrachten, bis unter seiner Oberfläche ein
Inneres zutage tritt. Landschaft ist deshalb

nicht nur schöne Gegend, sondern auch

seelische Länderei.
Wenn Hofmannsthal von Ländereien

spricht, die der eine im andern besitze, so

spricht er den Wesenskern dessen aus, was

er unter menschlichen Beziehungen
versteht. Beziehung zwischen zwei Menschen
ist etwas anderes, mehr, als das ungehemmte
Hin und Her von Gedanken und Gefühlen.

«Eigentlich hat jeder seine gesonderte
Beziehung zu dem Andern. » Indem er dies so
ausdrücklich betont, weist er eindringlich
auf das Prekäre hin, das er in jeder menschli-

289



chen Beziehung wahrnimmt. Aus seinen
Dramen wissen wir längst, wie mühsam es

sein kann, zu einem Menschen in ein
Verhältnis zu treten, das mehr ist als «Conversation

». Was er im Werk gestaltet hat, liegt
hier als unmittelbares Erleben vor uns. —
Die Verbindung mit seinen wenigen
wirklichen Freunden war ihm eine unabdingbare
Notwendigkeit. «Ich freue mich so sehr,
daß Sie existieren, und in einem gewissen
Sinn, den Sie niemals zu ergründen brauchen,
und der Sie niemals bekümmern kann, brauche

ich Sie sehr notwendig für mein Leben,
für das Leben meiner Phantasie oder meiner
Gedanken. » Und an einer andern Stelle heißt
es: «Ich möchte zu Ihnen kommen so
wie man in anderen Jahreszeiten zu
Landschaften seine Zuflucht nimmt, um einen
nicht guten Moment zu überwinden.» Ein
starkes Gefühl inniger Zugehörigkeit ist
unlöslich verbunden mit dem Bewußtsein einer
nur in seltenen Augenblicken überwindbaren
Distanz. «Mit ganz wenigen Menschen stellt
sich das Gefühl der Continuität ein.» Was
Hofmannsthal über das Verhältnis von
Österreichern und Deutschen in einem Brief
von 1924 sagt, gilt weitgehend für das
Verhältnis zwischen Menschen: «Denn die das

Trennende erkannt haben, die sind wenigstens

untereinander in Berührung gekommen.

» Um so dankbarer ist er für das große
Gut, das ihm zuteil geworden, da ihm
Freunde begegnet sind, «an denen ich habe
mit dem Gemüt erkennen können, was das

ist, deutsches Wesen». — «Alles dies habe
ich vermöge dieser lebendigen Berührung,
die mein Herz mitsprechen machte, ganz
anders zu erkennen vermocht, als ich es

hätte aus den Büchern allein gewahren
können. » Zugehörigkeit und Einsamkeit
bedingen einander wechselweise. So schwer
Hofmannsthal oftmals unter der Einsamkeit
leidet, so dringend notwendig ist sie für
seine künstlerische Produktivität. Es ist, als
ob die Wechselwirkung von stiller
Abgeschiedenheit und Fühlung mit der Mitwelt
der Spannung zwischen dem Lyriker und
dem Dramatiker entspräche. Ein Brief aus
dem Refugium in Aussee ist für die lyrische
Komponente kennzeichnend: «Es ist mein
ganzer Wunsch, diesen Aufenthalt, dieses

In-mir-geschlossen-sein nicht zerrissen zu
sehen ich lieb diese Landschaft so sehr,
je älter ich werde, desto reicher wird sie mir,
bin ich einmal alt, so steigen mir wohl aus
den Bächen, den Seen und den Wäldern die
Kinderjahre wieder hervor — so schließt
sich dann der Kreis. In diesem Sommer
[1912] ist mir, als würde ich wieder
Gedichte machen. »

Die Genialität der Frau von Nostitz,
dank welcher sie beinahe mit allen großen
Künstlern ihrer Zeit in Verbindung gestanden

hat, liegt nicht in ihrer künstlerischen
Produktivität. Ihre Erinnerungen Aus dem

alten Europa haben etwas von dilettantischer
SchriftsteUerei an sich, die verdrießen müßte,
wenn nicht die Berichte über ihre
Zeitgenossen ein unschätzbares Dokument
wären. Ihre Bilder sind nicht in die breite
Öffentlichkeit gedrungen, waren auch nie
dafür bestimmt. Ihr Klavierspiel soll
allerdings außergewöhnlich gewesen sein. Die
künstlerische Betätigung blieb im Rahmen
unprätentiöser Liebhaberei. Genial aber
mutet ihre Fähigkeit an, das Wesentliche in
einem Kunstwerk aufzuspüren. Sie verfügt
über die Genialität des Aufnehmens. Es
besteht kein Zweifel, daß sie Hofmannsthals
Werke so zu lesen verstand, wie der Dichter
es sich gewünscht hat, nämlich so, «daß
Ihnen Gedankengänge dieser Art, Betrachtungen,

Ansichten oder wie man es nennen
soll, von mir, je besser wir uns kennen, ganz
durchsichtig werden, auch über den Gegenstand

hinaus, den sie zunächst behandeln;
daß Ihnen immer das Allgemeine, das hinter
jedem Speciellen verborgen ist, offen da

liegt». Die Frau, deren künstlerisches Sen-

sorium auch Rodin stark berührt haben muß,
schreibt zu Hofmannsthals Kleinem
Welttheater: «Die Dinge, die Sie schreiben,
muß man in der Stille aufsteigen lassen wie
Musik, der Verstand, der immer arbeiten
kann, genügt da nicht. » — Ihr Einfühlungsvermögen

geht aber über das rein Künstlerische

hinaus. Wenn das Bewußtsein des

Prekären menschlicher Existenz sich auch
in ihrer Freundschaft zu Hofmannsthal
vorzudrängen suchte, so begriff sie die Eigenart
des Dichters, begriff nicht nur sein Wort,
sondern auch sein Schweigen. Sie anerkannte

290



das Gesetz, unter dem Hofmannsthal zeit
seines Lebens stand: «Ich kann nicht anders
existieren, meine Beziehungen zu den
Menschen, so lieb sie mir sind, müssen intermittierend

sein. » In diesem Sinne ist der
Briefwechsel ein Zeugnis tiefen menschlichen
Verstehens in einer Zeit inneren und äußeren
Verfalls, in einer Zeit, deren Siegel die
Diskontinuität geworden ist. — Das
Gespräch über Kunst, das Leben mit der Kunst
verbindet die Briefschreiber in dem immer
wieder bekräftigten Glauben an ein
Unzerstörbares im Menschen, dessen Bürge das

Schöne im Kunstwerk ist. Am Ende des

Weltkriegs, der so manches unerschütterlich
Geglaubte vernichtet hat, bleibt nur
weniges, von allem Beiwerk Gereinigtes übrig.
Wie der Glaube an die heilige Ordnung der
Ehe, den die Komödien verkünden, ist der
Glaube an einen unzerstörbaren Wert im
Menschen erhalten geblieben. «Lassen Sie

mich heute Ihnen sagen, daß ich heute,
in einem Stadium, dem kaum der Verstand,
noch weniger das Gemüt gewachsen sein

wird, mit einer Freude den Tag vorauslebe,
an dem wir einander wieder begegnen und

uns des Unzerstörten und Unzerstörbaren
wechselweise erfreuen. » So wird über dem
Zerfall Europas die Möglichkeit mitmenschlicher

Beziehung durch Vermittlung der

Kunst als höchstes Gut erkannt und gewahrt.
«Ein kurzer Brief zuweilen spricht den

ganzen Menschen aus, gibt dem Empfänger
das ganze Gefühl einer wesenhaften Gegenwart,

unverlierbar, so lange nicht der Tod
dazwischen tritt, nein unverlierbar auch über
den Tod hinaus. So ging es mir mit dem

Brief, den Sie nach dem (Abenteurer) mir
geschrieben haben. Da waren Sie, Sie ganz,
Sie waren mir vielleicht nie im Leben so
nahe. Ich danke Ihnen sehr. Sie wissen ja
auch, daß ich Sie und Alfred nie verlieren
kann. »

Martin E. Schmid

1 Richard Exner: Hugo von Hofmannsthals

« Lebenslied ». Eine Studie. Carl Winter,
Universitätsverlag, Heidelberg 1964. 2Hugo
von Hofmannsthal / Helene von Nostitz:
Briefwechsel. S. Fischer-Verlag, Frankfurt
1965.

SCHULD — VERANTWORTUNG — STRAFE

Erwin R. Frey, Ordinarius für Strafrecht,
veranstaltete im Wintersemester 1962/63 an
der Universität Zürich eine in ihrer Art
einmalige Ringvorlesung, an welcher vierzehn
Dozenten in- und ausländischer Universitäten

vom Standpunkt aller Fakultäten aus
zur anthropologischen Bedeutung der
Begriffe Schuld, Strafe und Verantwortung
Stellung nahmen. Frey hat diese Referate
nunmehr in einem Sammelband veröffentlicht1.

Worum es dem Herausgeber dabei geht,
zeigt er in seinem einleitenden Beitrag
«Verantwortung und Schuld oder der
Zweckgedanke als Leitmotiv des Strafrechts » auf:
die Titelbegriffe sind Stichworte für eine von
ihm festgestellte Grundlagenkrise des
Strafrechts als normative Geisteswissenschaft

einerseits und in seinem Verhältnis zur
multilateralen naturwissenschaftlichen
Erkenntnisgrundlage der Kriminologie andererseits.
Diese Krise spiegelt sich in einem
Vertrauensschwund der Öffentlichkeit gegenüber

der Strafrechtspflege wider. Die
Strafurteile werden in weiten Kreisen als zu
milde empfunden und halten sich tatsächlich
meist an die untere Grenze des gesetzlich
vorgesehenen Strafrahmens.

Frey führt diese von ihm als besorgniserregend

betrachtete Entwicklung auf das

Versagen des Gedankens der « Zweckstrafe »

zurück, der mehr und mehr die Vergeltung
und die Sühne und damit die Verantwortung
als Leitmotiv des Strafrechts zurückgedrängt
hat. Die erstmals von Liszt in seinem
sogenannten «Marburger Programm» von 1882



entwickelte Zwecktheorie sieht im Gegensatz

zum vorher herrschenden klassischen
Vergeltungsgedanken den Sinn der
strafrechtlichen Sanktion in der Erziehung,
Besserung, Heilung und Sicherung des Täters.
Der Verfasser charakterisiert sie als Produkt
des vom Kausaldeterminismus beherrschten
naturwissenschaftlichen Fortschrittglaubens
der zweiten Hälfte des vergangenen
Jahrhunderts. Der Verbrecher wurde und wird
auch heute noch als Produkt von
Kausalfaktoren der Erbanlage und der Umwelt
betrachtet, welche exaktwissenschaftlicher
Forschung zugänglich und daher auch steuerbar
sein sollen. Ein solcher Optimismus
bewirkte, daß die Persönlichkeit des Täters
und die sogenannte «Persönlichkeitsadä-
quanz » seines Deliktes mehr und mehr zum
Leitmaßstab der Strafzumessung wurden,
während die Verantwortung (verstanden als
das Einstehen des Täters für seine objektiv
begangene Tat) in den Hintergrund trat.
Diese Subjektivierung des Strafrechtes führte
schließlich zu seiner «psychologischen
Aufweichung», zum Verlust des «Mutes zum
Strafen ».

Ein derartiges, rein kriminologisch
fundiertes « Täterstrafrecht» birgt indessen nach
der Überzeugung des Verfassers große
Gefahren in sich. Einerseits vermag die ihm
zugrunde gelegte Naturwissenschaft keine
allgemeingültigen Erkenntnisse zu vermitteln.

Andererseits wird der Mensch bei einer
solchen Betrachtungsweise letztlich vom
verantwortlichen Subjekt zum bloßen Produkt
determinierender Faktoren und zum Objekt
staatlicher Eingriffe degradiert. Aus diesen
Überlegungen heraus wirft Frey die gewichtige

Frage auf, ob die « Zweckstrafe » in ihrer
Verbindung des ontologisch-normativen
Schuldprinzipes mit dem teleologisch-spe-
zialpräventiven Zweckgedanken nicht letztlich

einen Widerspruch in sich selbst
darstelle und überhaupt noch mit dem heutigen
Menschenbild vereinbar sei. Es ist von
großem Wert, daß dieses an die Grundfragen

der Rechtsordnung und damit an
ihre weitere geistesgeschichtliche Verankerung

reichende, höchst aktuelle Problem
einmal nicht isoliert von der Jurisprudenz
her behandelt, sondern im Sinne einer an¬

zustrebenden «Ganzheitsbetrachtung» im
Kreise von Wissenschaftern der verschiedensten

Disziplinen zur Diskussion gestellt
wurde.

Wenn auch die einzelnen Referenten ihre
Aufgabe sehr verschiedenartig auffaßten und
meist nicht direkt auf die vom Herausgeber
gestellten Fragen eingingen, so bieten ihre
Beiträge doch eine Fülle von wertvollen
Gedanken zu der von Frey aufgezeigten
Problematik. Maria Bindschedler (Genf) verfolgt
die Strafe in der Geschichte der mittelalterlichen

Dichtung, und Emil Staiger (Zürich)
behandelt das Thema «Charakter und Schuld
in der Tragödie ». Weitere historische Aspekte

eröffnen Karl S. Bader und Wilhelm Bickel

(Zürich) mit ihren Beiträgen «Schuld —
Verantwortung — Sühne als rechtshistorisches

Problem» und «Strafe und
Gesellschaftsstruktur». Arthur Rieh (Zürich) und
Karl Rahner (Innsbruck) erörtern die
Titelbegriffe in der Sicht der protestantischen und
der katholischen Theologie. Hans Barth
(Zürich) sprach über «Verantwortlichkeit
im gesellschaftlichen Gebilde», Wilhelm
Keller (Zürich) über «Menschliche Existenz,
Willensfreiheit und Schuld». Sodann haben

an der Ringvorlesung auch zwei Psychiater
teilgenommen : Manfred Bleuler (Zürich)
referierte über «Sühne und ärztliche Behandlung

in ihrer helfenden Bedeutung», und
Helmut Ehrhardt (Marburg) behandelte das

Problem der Schuldfähigkeit in
psychiatrisch-psychologischer Sicht. Ein anderer

Beitrag «Erbbedingte Reaktionsnormen»
stammt aus der Feder des Biologen Ernst
Hadorn (Zürich). Schließlich finden sich im
Kreis der Referenten zwei weitere Juristen:
Pietro Nuovolone (Bologna) beleuchtet das

Problem der Verantwortlichkeit im italienischen

Strafrecht, während Richard Lange

(Köln) zum Thema «Die moderne Anthropologie

und das Strafrecht» Stellung nimmt.
Wie schon aus dieser Aufzählung bedeutender

Namen und gewichtiger Themen
hervorgeht, hat die Ringvorlesung zahlreiche
interessante und wertvolle Gesichtspunkte
ergeben, die im Rahmen dieser Besprechung
auch nicht im entferntesten gewürdigt werden

können. Immerhin sei erwähnt, daß die
Ansichten Freys in entscheidenden Punkten

292



unterstützt werden. So läßt sich wohl allen
Referaten entnehmen, daß Verantwortung,
Schuld und Strafe als übernationale und
überzeitliche Urwesensmerkmale des

Menschtums betrachtet werden müssen und
die vergeltende, ausgleichende und sühnende
Strafe nicht durch rein spezialpräventive
Sanktionen ersetzt werden kann. So
bezeichnet der Rechtshistoriker Bader das

Verlangen nach Strafe und Sühne geradezu als

ein archetypisches Phänomen, an dem nicht
vorbeigegangen werden darf, wenn sich die
StrafJustiz nicht letztlich von den sie tragenden

Kräften entfremden will. Die soziale

Störung des Verbrechens verlangt ihren
Ausgleich durch die Strafe und die Sühne als
persönliche Leistung im Sinne einer Versöhnung
zwischen Täter und Opfer, zwischen Täter
und sozialer Gemeinschaft sowie des
Verbrechers mit sich selber und Gott. Daß sich
dieses archetypische Phänomen rational
begründen und rechtfertigen läßt, insbesondere
auch der auf Willensfreiheit gegründeten
Verantwortung des Menschen entspricht,
wird durch die Ausführungen der Theologen,
Philosophen und Psychologen auf verschiedene

Weise eindrücklich bestätigt. Von
psychiatrischer Seite aus wird betont, daß die
Behandlung des psychisch abnormen Täters
nicht im Gegensatz zum Sühneprinzip steht.
Die Bereitschaft zur Sühne ist keine bloße
Spekulation, sondern ein Faktum, dessen

Bedeutung für die Resozialisierung nicht
unterschätzt werden darf. Andererseits werden
die Möglichkeiten des Einsatzes der
Psychotherapie zur Behandlung geistig abnormer
Rechtsbrecher meist überschätzt; oft fehlt
ihnen schon die dafür unerläßliche Bereitschaft

zur Kooperation. Lange stellt anhand
des von ihm aufgezeigten Scheiterns der
positivistischen Kriminologie fest, daß eine
kausale Deutung menschlichen Handelns
unmöglich ist; das heutige Strafrecht muß
vielmehr auf die anthropologische Einsicht
abgestellt werden, daß den Menschen Freiheit

eignet. Auch andere Referenten erklären
sich von der Schuld- und Verantwortungsfähigkeit

des Menschen überzeugt.
Der Herausgeber selber bekennt sich in

seinem breitangelegten Schlußvortrag
«Schuld — Verantwortung — Strafe als

kriminalpolitisches Problem» zu dessen

anthropologischer Ganzheitsbetrachtung. In
tiefgründiger und überzeugender Weise
entwickelt er namentlich die von Keller und von
Rieh aufgegriffenen Gedankengänge weiter
und kommt zum Schluß, daß Verantwortung
und Schuld zur Seinsweise des Menschen als

Selbsterleben und Selbstvollzug des Daseins
in seinem Normunterworfensein und Norm-
ausgerichtetsein gehören. Die Strafe ihrerseits

stellt ein der Natur des Menschen
integriertes Mittel der Persönlichkeitsbewährung
dar, nämlich das Mittel zum Ausgleich dessen,

was der Täter nicht nur dem Verletzten,
der Gesellschaft und dem Staat, sondern vor
allem auch sich selber durch die Tat schuldig
geworden ist. Strafe ist damit ebenfalls ein
anthropologisches Essentiale, nämlich die
den Menschen allein vorbehaltene Möglichkeit

zur Wiederherstellung der eigenen
Persönlichkeit, also ein Merkmal der persönlichen

Freiheit. Aus diesen Erkenntnissen
heraus fordert Frey eine gewisse «Reobjek-
tivierung» des Strafrechtes im Sinne einer
Ausweitung der Schuldstrafe unter dem
Gesichtspunkt der Verantwortung, nämlich
durch vermehrte Berücksichtigung der
objektiven, voraussehbaren oder angestrebten
Tatfolgen. Um der heutigen «Prostitution»
der Kriminalstrafe zur Ahndung ethisch
indifferenter Ordnungswidrigkeiten
entgegenzuwirken, bedarf die Schuldstrafe indessen
auch einer gewissen Beschränkung auf
eigentlich kriminelle Tatbestände.

Der Leser wird dem Herausgeber des

Sammelbandes und den weiteren Referenten
Dank dafür wissen, daß sie ein derart
tiefgründiges und allgemein interessierendes
Problem aufgegriffen und in umfassender
Weise behandelt haben. Das Buch stellt für
jeden, der sich für das Strafrecht und
insbesondere seine Fundierung interessiert, eine

wahre Fundgrube dar.

Jörg Rehberg

1 Schuld —¦ Verantwortung — Strafe im
Lichte der Theologie, Jurisprudenz, Soziologie,

Medizin und Philosophie.
Herausgegeben von Erwin R. Frey. Verlag Schultheß,

Zürich 1964.

293



TEILHARD-LITERATUR

Wenn jemand sich mit dem Werk von Pierre
Teilhard de Chardin eingehender beschäftigen
will, so wird er auch die Schriften in der
Originalsprache heranziehen. Die französische

Ausgabe der Werke besorgt seit dem
Tod Teilhards (1955) der Pariser Verlag
Du Seuil, der den außerordentlich umfangreichen

Nachlaß unter dem Patronat eines
wissenschaftUchen und eines allgemeinen
Komitees laufend zugänglich macht. Bis
Ende 1965 sind neun Bände in der Reihe
der Werke, ein Sonderband und mehrere
Sonderhefte erschienen. Die Ausstattung
besonders der in Leinen gebundenen Bände
ist wohlfeil und handlich ; die meisten Bände
enthalten mehrere Photos von Teilhard. —
Die Publikation der Briefe übernahm der
Verlag Grasset. Die deutsche Übersetzung
der Werke folgt der französischen Ausgabe.
Die einzelnen auf deutsch erschienenen
Bände wurden an dieser SteUe bereits
besprochen (November 1964 und April 1965);
auf die letzte deutschsprachige Veröffentlichung

wird weiter unten hingewiesen.
Die Ausgabe des Verlags Du Seuil umfaßt

folgende Werke :

1. Le Phénomène humain (Der Mensch im
Kosmos, C. H. Beck-Verlag 1959)1; 2.

L'Apparition de l'Homme (Das Auftreten des

Menschen, Walter-Verlag 1964)2; 3. La
Vision du Passe (Die Schau in die Vergangenheit,

Walter-Verlag 1965)3; 4. Le Milieu
Divin (Der Göttliche Bereich, Walter-Verlag

1962)4; 5. L'Avenir de l'Homme (Die
Zukunft des Menschen,Walter-Verlag 1963s) ;

6. L'Energie humaine*; 7. L'Activation de

l'Energìe1; 8. La Place de l'Homme dans la
Nature (durchgesehene Neuausgabe der
Schrift «Le Groupe zoologique humain»,
die erstmals 1956 beim Verlag Albin Michel
erschienen ist; deutsche Übersetzung: «Die
Entstehung des Menschen», C. H. Beck-
Verlag 1961)8; 9. Science et Christ*. Der
Sonderband Hymne de l'Univers (Lobgesang des

Alls, Walter-Verlag 1964) enthält, wie auch
die deutsche Ausgabe, drei Meditationen:
La Messe sur le Monde, Le Christ dans la
Matière und La Puissance spirituelle de la

Matière, ferner eine Sammlung von Gedanken

über Christus (in der deutschen Ausgabe

nicht wiedergegeben), die Teilhard in
verschiedenen anderen Schriften, darunter
in «Le Milieu Divin» niedergeschrieben
hat10.

Die beiden ersten Bände, die auf deutsch
bisher noch nicht erschienen sind, L'Energie
humaine und L'Activation de l'Energie
enthalten Aufsätze, die von den Herausgebern
unter dem Aspekt des Problems der Person
und des Geistes zusammengestellt worden
sind. Die beiden Aufsatzsammlungen
ergänzen sich chronologisch. Zu den
bedeutsamsten Aufsätzen gehört die etwas umfangreichere

Untersuchung über das ((Personhafte

Universum» (Esquisse d'un Univers
Personnel, 1936), die Teilhard selbst
ursprünglich mit dem englischen Titel « A per-
sonalistic universe» überschrieben hatte.
Das Böse sieht Teilhard — wie er in dieser
Studie ausführt — in der Verminderung der
Aktivität, in der Einschränkung oder
Verhinderung des Strebens nach Verwirklichung
der Person oder — was für ihn gleichbedeutend

ist — der Vergeistigung. Der Tod
erscheint in einem personhaften Universum
als Metamorphose, er unterbindet die Aktivität

nicht, er verlegt sie bloß in eine andere

Sphäre. «Die Toten, der Tod, sind nur die
kritischen Stellen, die auf die Straße der

Vereinigung gestreut sind» (Bd. 6. S. 109).

— Weihnachten 1939 setzt sich Teilhard
mit dem Problem des Krieges auseinander.
Er übersieht weder die Grausamkeit des

Krieges, noch das Böse, das seine dämonische

Fratze in den aufgehetzten Völkern
totalitärer Staaten erblicken läßt. Aber fern
vom Kriegsschauplatz, in Peking, wo ihm
der Krieg einen Zwangsaufenthalt auferlegt,
und im Bemühen, die Ereignisse unter der
kosmischen Perspektive zu sehen, betrachtet
er den Krieg als einen Fehlschlag in der

aUgemeinen Tendenz der Menschheit zur
Vereinigung. Ein verhängnisvoller
Fehlschlag, der entsteht, weil an manchen Stellen
der Erde der natürliche, in der Evolution
vorgezeichnete Drang nach «universalisa-

294



tion» auf die nationalistische Ebene
beschränkt worden ist und somit das Gegenteil

der Vereinigung, die Rivalisierung
entfacht wird. Teilhard sieht auch, daß es nicht
genügt, die «Religion der Gewalt» dieser
Nationen mit Gegengewalt zu besiegen.
Es ist vielmehr nötig, diese mit einer anderen,
höheren, eigentlichen Religion, der der
Liebe zu übersteigen. — Dem 9. Band
Science et Christ stellten die Herausgeber ein
Wort Teilhards voran, das seine geistige
Haltung treffend kennzeichnet: «Ich bin
meinerseits überzeugt, daß das religiöse
Leben von nichts so sehr und auf so natürliche

Weise gefördert wird als vom Kontakt
mit der richtig erfaßten wissenschaftlichen
WirkUchkeit. [...] Nur der Mensch, der
sich über die Materie beugt, begreift, in
welchem Maße Christus durch seine
Inkarnation der Welt innewohnt, verwurzelt in
der Welt bis ins Herz der kleinsten Atome. »

In diesem Sinne versucht Teilhard in den
Aufsätzen ein Zweifaches. Einerseits zeigt
er auf, daß eine Theologie — will sie keine
leere Spekulation bleiben — die Ergebnisse
der Naturwissenschaft berücksichtigen, ja
als Grundlage der Betrachtung von Kosmos
und Mensch heranziehen muß. Andererseits

weist er darauf hin, daß die Wissenschaft

ihre Wissenschaftlichkeit einbüßt,
faUs sie den beiden Größen, der Seele und
dem Geist, im wissenschaftlichen Weltbild
nicht die ihnen gebührende Bedeutung
einräumt. — Auch wenn Teilhard die Studien,
die in den drei letztgenannten Bänden
enthalten sind, nicht für eine Veröffentlichung
vorgesehen hatte, sind sie nicht nur für
Teilhards Verständnis wichtig, sondern
auch für eine Auseinandersetzung mit den
aktueUen Problemen der Gegenwart.

Als vierten Band der Werke Teilhards in
deutscher Sprache veröffentlichte der Walter-
Verlag Die Schau in die Vergangenheit11. Die
im Band enthaltenen Aufsätze, entstanden
während dreier Dezennien, zeigen auf, wie
Teilhards Auffassung der Evolution sich
immer klarer herauskristallisiert, bis sie
dann in seinen beiden größeren Schriften,

in «Der Mensch im Kosmos » und der reifen
«Die Entstehung des Menschen» ihren
umfassenden Ausdruck findet. Verschiedene

Einzelfragen, die in Teilhards Evolutionslehre

wiederholt auftauchen, finden in diesen
Arbeiten ihre Klärung, die er auch später
nicht zu modifizieren braucht. So setzt sich
Teilhard unter anderem mit dem Vitalismus
auseinander, dem er vorwirft, antiwissenschaftlich

zu sein, wenn «er das Leben in
die Reihen der physikalisch-chemischen
Ursachen derart einschaltet, daß er es wägbare
oder meßbare Wirkungen unmittelbar
hervorbringen läßt, die ihm spezifisch wären —
als wäre es eine Art Strahlung oder Elektrizität»

(S. 142, Hervorhebungen von
Teilhard). Demgegenüber betont Teilhard, daß
das Leben als «eine synthetische Kraft
höherer Ordnung » aufgefaßt werden muß, eine

Ordnung, deren Wirksamkeit die
physikalisch-chemischen Determinismen übersteigt.
— Das Leben ist aber nach Teilhard sogar
der Entropie entgegengesetzt. Das Gesetz
der Entropie, das die ständige Abnahme der
meßbaren Energie und somit die Nivellierung

der Wirkkapazität des materieUen
Universums lehrt, gilt nur für die unbelebte
Materie. Das Leben hingegen tendiert in
die entgegengesetzte Richtung: zum
Aufstieg der Lebewesen, oder vom Kausalgesetz
her betrachtet: zur Verwirklichung des

Unwahrscheinlichen. — Die treibende Kraft
der Evolution, die das Leben hervorbringt,
hängt zwar von Gott ab, sie setzt jedoch in
keiner Weise die Existenz eines mit
göttlichen Attributen bekleideten Universums

voraus, welche These zum Pantheismus
führen würde. So faßt Teilhard auch die
Evolution nicht als Selbstrealisierung Gottes
auf, welcher Behauptung er schon bezichtigt

wurde. Das Fehlen jedes erfahrbaren
Anfangs bringt aber nur zum Ausdruck,
daß die sinnUche Wahrnehmung in der
Unermeßlichkeit der Welt absolut gefangen
ist. Und Teilhard fügt das schöne Wort hinzu:

«Weit davon entfernt, dahin zu streben,
einen neuen Gott zu entdecken, wird die
Wissenschaft uns nur die Materie enthüllen,
die der Schemel der Gottheit ist. Dem
Absoluten nähert man sich nicht durch eine

Reise, sondern durch eine Ekstase» (S. 193).

295



Die deutsche Übersetzung der Aufsätze
ist sorgfältig und sachgerecht. Dem von
verschiedenen Seiten erhobenen Vorschlag,
für die Übersetzung sollte die Sprache der
deutschen Philosophie, besonders des
Idealismus und des Existenzialismus mehr
berücksichtigt werden, entsprachen die Übersetzer

glücklicherweise auch in diesem Band
nicht. Teilhards Sprache ist einfach, direkt,
stets auf die Sache und nie auf Spekulation
oder das Problem verhüllende Konstruktion
gerichtet. Eine Übersetzung wird ihr nur
gerecht, wenn sie sich eines möglichst
schlichten, sachlichen Deutsch bedient. Wird
man auch an verschiedenen Stellen auf den

Originaltext zurückgreifen, um gewisse
Nuancen besser erfassen zu können, so muß
man mit Freude anerkennen, daß die nie
erblassende, große sprachliche und gedankliche

Klarheit Teilhards in der deutschen
Übersetzung stets widergespiegelt wird.

Bereits zur «klassischen» Literatur über
Teilhard zählt das zweibändige Werk von
François-Albert Viallet1^. ViaUet gehört zu
den ersten, die über Teilhard geschrieben
haben; er veröffentlichte in Teilhards Todesjahr

eine umfassende Würdigung in
französischer Sprache. Dieses Buch erweiterte
und bearbeitete auf deutsch ViaUet selbst. —
Er lernte Teilhard nach dem Krieg in Paris

persönlich kennen. Besonders interessant
sind die Stellen, an denen er über Gespräche
mit Teilhard berichtet. So trägt sein Buch
zur Erkenntnis von Teilhards menschlichem
Antlitz viel bei. — Viallet weist z. B. mit
Recht darauf hin, welche Gefahr für Geistliche,

vor allem für Ordensleute, ihre
existentielle Gesichertheit bedeutet: in vielen
wird der Sinn für die existentielle Not
anderer abgestumpft. Auch Teilhard war
dieser Gefahr ausgesetzt, doch sein aufrichtiges

Interesse für die Mitmenschen ermöglichte

es ihm, ihre seelischen und existentiellen

Schwierigkeiten zu durchschauen.
Nach seinen Reisen, die mitunter recht
mühsam verliefen, war seine erste Sorge,
sich nach Freunden, nach ihren Verhältnissen,

aber auch nach wissenschaftlichen

Neuigkeiten zu erkundigen. —• Viallet
führte auch einen Briefwechsel mit
Teilhard, in dessen Mittelpunkt das Problem
des Übels stand. Wenn auch Teilhard
ausgerufen haben soll: «Ihr seid alle vom
,Übel' hypnotisiert» (Bd. I. S. 212),
verkennt er nicht, daß es etwas anderes ist,
«uns vernunftmäßig die gleichzeitige
Möglichkeit des Übels und Gottes zu erklären,
und etwas anderes, das Übel an unserem
Leib und Geist zu erfahren» (Briefzitat,
a. a. O.).

Eine Reihe von Radiovorträgen
veröffentlicht Ernst Benz, der Marburger
Kirchenhistoriker, unter dem Titel Schöpfungsglaube

und Endzeiterwartung13. Benz untersucht

den Ursprung der Eschatologie-Lehre,
die in die Urkirche zurückreicht, und
berichtet über Theologen aus dem angelsächsischen

und deutschen Raum, die den
Darwinismus mit dem Christentum zu vereinigen

suchten, die jedoch Teilhard — wie
Benz vermerkt — nicht gekannt hat. Er
weist sodann auf Parallelgedanken zwischen
der westUchen Evolutionslehre und der
religiösen Anthropologie Sri Aurobindos
hin, der bekannten religiösen Gestalt
Indiens, in dessen Lehre dem Übermenschen
eine besondere Bedeutung zukommt. Mit
Teilhards Werk befassen sich lediglich die
zwei letzten Vorträge.

Eine gute Orientierung über die heute
sehr stark angewachsene Teilhard-Literatur
bietet die von Helmut de Terra herausgegebene

Bibliographie des deutschsprachigen

Schrifttums von und über Teilhard de Chardin11.
Sie wurde Ende 1964 abgeschlossen und
enthält außer den größeren Veröffentlichungen

über Teilhard auch alle wichtigeren
kürzeren Aufsätze. — Die in Paris
herausgegebene Internationale Teilhard-Bibliographie
von Ladislaus Polgdr, datiert von Mitte 1965,
die jetzt auch deutsch vorliegt, berücksichtigt

die bisherigen französischen Publikationen

von Teilhards Werken und ihre
Übersetzungen wie die Arbeiten über Teilhard

in verschiedenen Sprachen, insgesamt
260 Titel15. Leider fehlt der Hinweis auf die •

deutschsprachige Bibliographie von de Terra.

Alexander Gosztonyi

296



1 Oeuvres de Pierre Teilhard de Chardin,
Editions du Seuil: i. Le Phénomène humain,

1955. 22. L'Apparition de l'Homme, 1956.
33. La Vision du Passé, 1957. 44. Le Milieu
Divin, 1957. 65. L'Avenir de l'Homme, 1959.
66. L'Energie humaine, 1962. '7. L'Activation
de l'Energie, 1963. 88. La Place de l'Homme
dans la Nature — Le Groupe zoologique
humain, 1963. '9. Science et Christ, 1965.
10Hymne de l'Univers, 1961. "Pierre Teilhard
de Chardin: Die Schau in die Vergangenheit,

Walter-Verlag, Ölten und Freiburg i. Br.
1965, übersetzt von Joseph Bader, Helmuth
Stechl und Karl Schmitz-Moormann.12
François-Albert Viallet: Teilhard de Chardin,

Glock und Lutz-Verlag, Nürnberg 1963,
Bd. I. Zwischen Alpha und Omega, Bd. II.
Zwischen Ja und Nein. 13Ernst Benz:
Schöpfungsglaube und Endzeiterwartung —
Antwort auf Teilhard de Chardins Theologie
der Evolution, Nymphenburger
Verlagshandlung, München 1965. "Helmut de

Terra : Bibliographie des deutschsprachigen Schrifttums

von und über Pierre Teilhard de Chardin

19jj—19 f4, herausgegeben von der Werner
Reimers-Stiftung für anthropogenetische
Forschung, Frankfurt am Main 1965. 15La-

dislaus Polgâr: Internationale Teilhard-Biblio-

graphie 19 //—19ft, Karl Alber-Verlag,
Freiburg-München 1965.

Noch eine Religion einzuführen, die die Wirksamkeit der christlichen haben sollte, ist wohl unmöglich.

Deshalb bleibe man dabei und suche lieber darauf zu tragen, und gewiß sind auch die Ausdrücke

Christi so beschaffen, daß man, so lange die Welt steht, das Beste wird hineintragen können.

Lichtenberg

297


	Bücher

