Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

HUGO VON HOFMANNSTHAL

Das Lebenslied und seine Deutung

Ohne Zweifel gehort das Lebenslied (1896)
zu den berithmtesten Gedichten Hofmanns-
thals. Ob das Schwerverstindliche (wie im
Falle von Holderlins spiten Hymnen) odet
der Zauber der Sprache mehr zur Verbrei-
tung des Gedichtes beigetragen hat, ist kaum
zu entscheiden. Es ist indessen natiirlich,
daB3 sich seit dem Jahr ihrer Entstehung
immer wieder Interpreten mit diesen Stro-
phen beschiftigt haben. Bewunderung und
Befremden gehen nebeneinander her. Kaum
je wurde aber bishet versucht, den Wortlaut
ernst zu nehmen und im einzelnen zu kliren.
So sehr der Sprachzauber wie in den andern
frihen Dichtungen Hofmannsthals faszi-
niert — wenn iiberhaupt durch die Melo-
die hindurch das einzelne Wort auf seinen
Gehalt abgehorcht wurde, stellten sich dem
Verstindnis doch immer gro8e Schwierig-
keiten entgegen. Es ist deshalb begreiflich,
daB ein Interpret im Jahr 1907 meint, dieses
Gedicht sei «lediglich ein mit philosophi-
schem Gehalt beschwertes Ritsel, das un-
serem Intellekt eine harte NuBB zu knacken
gibt»,

Richard Exner kann heute von unver-
gleichlich besseren Voraussetzungen aus-
gehen, die es ihm erméglichen, aus bewun-
dernswerter Kenntnis des Gesamtwerks Hof-
mannsthals und griindlichem Einblick in das
bisher von fast einem Dutzend Interpreten
Geleistete, eine iiberzeugende Deutung des
Gedichts vorzulegen!. Unmittelbater AnlaB3
zu seiner Studie war der Fund von Text-
varianten und Entwiirfen in der Hougthon
Library (Harvard), wo der GroBteil des
Nachlasses liegt. Durch diesen Fund und den
Zugang zu weiterem unverdffentlichtem Ma-
terial (unter andetem einem wichtigen Brief,
der von einer miindlichen Erklirung Hof-
mannsthals zur schwierigen etsten Strophe
berichtet) ist Exner in der einzigartigen Lage,
in der Hofmannsthal-Forschung zum ersten

Male ein Gedicht aufgrund der Handschrif-
ten von den Entwiitfen bis zur endgiiltigen
Form zu interpretieren. Exners Studie be-
weist, wie viel die genaue Kenntnis des
Gesamtwerks (die unveroffentlichten Ent-
wiitfe und Varianten mit eingeschlossen!)
zur Erklirung des Einzelnen beitrigt, und
wie dann umgekehrt die Deutung des Ein-
zelnen hinausweist auf eine tiefere Einheit
der Hofmannsthalschen Welt.

Die Studie wird eingeleitet durch ein
lingeres Zitat aus Emil Staigers Grundbe-
griffen der Poetik, Sitzen, die das Wesen des
Lyrischen und der Beseligung des lyrischen
Dichters betreffen, und durch einen Apho-
rismus aus Hofmannsthals Buch der Freunde.
«Nicht daB einer alles wisse, kann verlangt
werden, sondern dafl er, indem er um eins
weil, um alles wisse.» Auf vier Tafeln fol-
gen die aufschluBreichen, fast durchwegs gut
lesbaren Manuskriptfunde. Dieser Eingang
zur Studie ist kennzeichnend fiir Exners
Anliegen: Er will sich mit dem Gedicht als
einfithlender Leser und zugleich als gewis-
senhafter Philologe beschiftigen. Das hohe
Ziel seiner literaturwissenschaftlichen Arbeit,
die Verbindung von Philologie und Inter-
ptetation, ist hier denn auch erreicht.

Zur Methode ist eine Bemerkung ange-
zeigt. Es kommt nicht von ungefihr, dal
Exners etstes Kapitel den Titel « Gedanken
zur Interpretation und zu jhrer Methode»
trigt. Wer die Veroffentlichungen zu Hof-
mannsthals Werk in den letzten Jahren ver-
folgt hat, witd fiir diese vor einer Gedicht-
Interpretation  vielleicht befremdenden,
grundsitzlichen Betrachtungen zur Methode
Verstindnis aufbringen. Zunichst ist der
Wissenschafter immer dankbar fiir einen
Uberblick iiber die Forschungslage. In un-
serem Fall vermittelt die Zusammenstellung
geradezu einen knappen Abril der Ge-
schichte der Kritik im 20. Jahrhundert.
Exner hiitet sich aber davor, allen diesen
Vetsuchen eine eigene, neue Methode ent-

285



gegenzustellen. Wichtiger als die Methode
ist das Resultat. Er will, dies tont banal, das
Gedicht verstehen. So braucht er denn nicht
zum vornherein eine Methode auszuschlie-
Ben. «Es geht mir um den Versuch, aus
diesem Gedicht giiltige Schliisse auf Hof-
mannsthals Werk zu ziehen und das ge-
samte Werk, wenn auch nur fur einen Augen-
blick, wie in einem Btrennpunkt vereinigt
zu sehen,» Das Gedicht soll aber nicht in
seine Einzelteile zetlegt werden,sondern dem
Leser soll ein «mehrdimensionaler Einblick »
gestattet werden. Es ist das groBle Verdienst
dieser Atrbeit, daB} sie einen solchen Mittel-
weg einschligt und eine Synthese istheti-
scher, psychologischer und motivgeschicht-
licher Komponenten anstrebt. Mit Recht
wehrt sich Exner gegen alle jene Kritiker,
die eine Methode von auBen an das Werk
herantragen, statt daB sie sich vom Werk
leiten lassen. «Uber Gedichte ist schwer
reden ... Wer selbst mit Gedichten Umgang
hat, will nicht belehrt sein. Wer ihn nicht
hat, ist kaum zu belehren.» (Max Kom-
merell.)

Wenn wir verstehen, daBl Exner sich mit
den vorgingigen Interpretationen auseinan-
dersetzen muB, so wirken die oft nicht sehr
fruchtbaren Auseinandersetzungen doch
eher storend. Uns scheint, die Diskussion
strittiger Einzelfragen miiite auBerhalb der
eigentlichen Interpretation geschehen, sei es
im Forschungsbericht des ersten Kapitels,
sei es in Anmerkungen. Die an sich so inter-
essante, zeitweise faszinierende Texterkli-
rung etfithre dadurch eine willkommene
Entlastung und konnte sich ungehemmter
entfalten.

Exners Studie erstrebt, wie gesagt, nicht
nur die Interpretation des einen Gedichtes.
«Zwischen Einzeltext und Gesamtwerk be-
stehen bei Hofmannsthal innige Beziehun-
gen», lesen wit schon in der Einleitung. Ein
grofler Teil des Buches ist denn auch dem
Aufweis dieser Vetbindungen gewidmet.
Der Versuch, die «nahezu ungebrochene
Einheit» in Hofmannsthals Werk heraus-
zuarbeiten, scheint uns seht schon gelungen.
— Selbstverstindlich ist der Dichter des
Turm nicht derselbe wie der des Gedichts.
Exner betont, «daB hier nicht fiir eine Un-

286

verinderlichkeit innethalb des Hofmanns-
thalschen Werkes plidiert wird, denn diese
besteht ja nicht». Er sieht «Unterschiede,
anders formulierte Grundanschauungen, an-
dere Ausblicke, aber keinen Bruch». Die
Wandlungen vollziechen sich im Rahmen
einer unverindetlichen Einheit. Das Zentrum
des dichterischen BewuBtseins bleibt das-
selbe. — Dal im Lebenslied in besondets rei-
chem MaBle die Fiden des Hofmannsthal-
schen Werkes zusammenlaufen, verbiirgt
seine hohe Qualitit. Exner geht aber sicher
zu weit, wenn er dem Gedicht eine hervor-
ragende Sonderstellung innerhalb des Ge-
samtwerkes einrdumt. Wir gehen mit Exner
in der Betonung der Einheit durchaus einig.
Wir lehnen eine auf dem Chandos-Brief
(1902) basierende Werkeinteilung in Phasen
ab, weil dadurch der Zugang zum Wetk un-
notig erschwert wird. Aber gerade im Blick
auf die Einheit muf} klar werden, dal3 jedes
vollendete Werk, sei es Gedicht, lyrisches
Drama, Komdédie oder Oper, ja sogar der
Aufsatz mehr oder weniger Zentrum sein
kann, Spiegel, in dem sich die gesamte Hof-
mannsthalsche Welt reflektiert. Exner wider-
spricht im Grunde seiner anfinglichen Be-
hauptung selbst, wenn er im SchluBwort
sagt, «dieselbe dichterische Konstellation»
finde sich im spiteren Werk immer wieder.
Es ist ein Beweis fiir die Werktreue seiner
Interpretation, daB sie trotz der aufgestellten
Behauptung den vom Gedicht gewiesenen
Weg geht und schliellich doch nicht seine
Sonderstellung beweist, sondern in iber-
wiltigender Weise und mit gehoriger Bril-
lanz die Schonheit und Einheit von Einzel-
und Gesamtwerk entfaltet.

Eine Wiitdigung fiir sich beanspruchte
eigentlich das zweite Kapitel. Auf gut dreiBig
Seiten schreibt Richard Exner «Uber die
Poesie Hugo von Hofmannsthals ». Was hier
gesagt wird zur Deutbarkeit eines Gedichtes,
iiber die Ekstase des lyrischen Augenblicks,
das mystische Erlebnis und die Magie, die
Trunkenheit und die von Hofmannsthal im-
mer wieder erwihnten «guten Stunden », die
tiefe Bezauberung des beriihrten Selbst —
das gehort zum Wesentlichen, was man tiber
Hofmannsthals Lyrik und seine Auffassung
vom Dichter lesen kann. In das Kapitel sind



zudem zwei reichhaltige, sehr konzenttierte
Exkurse eingelegt, der eine «iiber die Spra-
che in der Poesie», der andere «iiber den
Lebensbegriff». Zwei Dinge machen diese
Seiten zum Zentrum des Buches. Die aus
Hofmannsthals Schriften ausgewihlten Zi-
tate sind von hochster Prignanz, und Exners
eigene Formulierungen sind Zeugnis innig-
ster Vertrautheit mit Sprache und Stil. —
Ausgangspunkt ist Rudolf Borchardts wich-
tiger Aufsatz tiber «Hofmannsthals Lehr-
jahte». Es beriithrt sympatisch, wenn der
Verfasser hier Borchardts Leistung wiirdigt
und ihn ausgiebig zum Wort kommen 14Bt.
Borchardt hat vom «ganymedischen Mo-
ment» in Hofmannsthals Lyrik gesprochen.
In ihm sind alle Gegensiitze aufgehoben. Das
Gedicht ist der Ort, wo Gegensitzliches in
Harmonie aufgeht. Hofmannsthal sagt das
schon 1895 in einem Brief an Schnitzler mit
einem einptrigsamen Bild: « Denn meine Ge-
danken gehéten alle zusammen, weil ich
von der Einheit der Welt sehr statk durch-
drungen bin. Ich glaube sogar, ein Dichter
ist eben ein Mensch, dem in guten Stunden
die Gedanken <aufgehens, wie man beim
Patiencelegen sagt.» Exner kommentiert:
«Es wird hier von Hofmannsthal ein mysti-
sches Erlebnis sehr niichtern beschrieben,
von dem nahezu alle seine Gedichte in irgend-
einer Weise zeugen: das Erlebnis des Uber-
springens aller logischen Zwischenstufen
und Deduktionen, das plétzliche Ankommen
in der Erkenntnis, die in dieser Weise jedes-
mal aufs neue einmalig und unwiederbring-
lich ist.» Der Augenblick des Einsehens,
sagt Hofmannsthal, ermogliche es, «das
Nahe so fern zu machen und das Ferne so
nah, daB3 unser Herz sie beide fassen konne. »
Das Gedicht ist Produkt einetr mystischen
Erfahrung, deren Paradox es ist, daB3 der
Moment des grofiten Ich-BewuBtseins zu-
sammenfillt mit der volligen Aufgabe des
Ichs. — Wie aber entsteht aus einer blitz-
haften Erfahrung ein Gedicht? «In den Mo-
menten der FEinsicht offenbart sich dem
Dichter Hofmannsthal und seinen Gestalten,
was jenseits alles Gleitenden und Votiiber-
rinnenden noch bleibt. Das Gestaltete tritt
dann plotzlich aus dem Wirbel des Daseins
heraus; als Gestaltetes ist es still und trigt

trotzdem diesen Wirbel in sich, wie man
Kindern sagt, in den Muscheln rausche das
Meet. » Exner kommt hinsichtlich der Frage
nach der Umsetzung in Sprache zu dem in-
teressanten SchlufB3, daBl es «der magischen
Wortgewalt bedatf, den mystischen Zustand
auszudriicken und wiederzugeben. Es be-
datf der magischen Metapher, es bedarf der
magischen Geste — wenn das Wort versagen
sollte. » Mystik und Magie sind untrennbare
Begriffe.

Das dritte, umfangreichste Kapitel gilt det
Interpretation des «Lebensliedes» selbst. Die
Deutung geht schrittweise von Strophe zu
Strophe, oft von Zeile zu Zeile. Dieses Vor-
gehen liegt nicht im Gedicht begriindet, ist
aberausorganisatorischen Griinden zu verste-
hen. Es kann hier nur auf Einzelnes hingewie-
sen werden. Gleich im Anschluf3 an den be-
rithmten ersten Vers «Den Erben laB3 ver-
schwenden » folgt ein ausfiihtlicher Exkurs
iiber die Gestalt des Erben. Es ist richtig,
diese Gestalt ins Zentrum zu riicken, denn sie
erleichtert nicht nur das Verstindnis vieler
Figuten des gesamten Werkes, sondern er-
hellt Hofmannsthals Tun als Dichter iiber-
haupt. Exner weicht darin nicht von dem
durch viele Interpreten vorgezeigten Weg
ab. Wer den Erben begriffen hat, weill die
Antwort auf die Frage: « Wie ergreift der
Dichter, wie ergreift der Schauende von der
Welt Besitz?» AuBerordentlich schon sind
die Ausfilhrungen iiber das Gleitende,
Schwebende, Nicht-Feste, das sich nicht nur
in vielen Metaphern ausdriickt, sondern zu-
gleich Grundrhythmus des Gedichtes ist.
Die synthetische Interpretation zeitigt hier
die schonsten Resultate. Es zeigt sich, daB3
das urspriinglich leichtsinnige Gleiten in der
Priexistenz, wie es der « Wahnsinnige» im
Kleinen Welttheater am reinsten verkorpert,
sich wandelt zu einer Schwerelosigkeit trotz
Schicksal und Existenz. Solche Schwere-
losigkeit will aber erworben sein; sie ist
nicht mehr Gnade gottlicher Kindheit. So
sagt Hofmannsthal einmal von detr Prinzes-
sin im Zasso: «Ein kaum ertriglicher Zu-
stand ist der ihre, und er ist bleibend, und
sie trigt ihn. Jenes schmerzlichster Erfah-
rung abgewonnene «Glissez, mottels, n’ap-
puyez pas!y hat sie sich ganz zu eigen ge-

287



macht; die ganze Welt ist ihr durch Ent-
sagung zu eigen geworden.» — Zu den
schonsten Metaphern des Leichthin-Schwe-
benden gehort das Schreiten der Tinzerin-
nen. Hofmannsthals Vorliebe fiir die Bewe-
gung im Tanz ist bekannt. Wir erinnern nur
an die zahlreichen Ballett-Dichtungen, in
denen er besonders in spiteren Jahren die
Moglichkeiten des wortlosen Ausdrucks
wahrnahm. — Die Beglickung der Pri-
existenz und die Verzauberung des mysti-
schen Augenblicks in der Existenz ist zu-
sammengefalit in der Geste des Lichelns. In
Exners Interpretation schwingt etwas von
mystischer Verzauberung mit, wenn er im
Licheln, der schwebendsten aller Gesten,
einen Schwerpunkt von Hofmannsthals Me-
taphorik zum Etscheinen bringt. In der
mimischen Gebirde kann er den Bogen
schlagen von dem frithen Gedicht «Geh hin,
mein Lied, zum Riesen Atlas» bis zur spiten
Gestalt Sigismunds im Turm. «Das Licheln
in der Priexistenz ist das Licheln des Dich-
ters, der die Welt im Haupte trigt. Erst nach
der Individuation des Menschen ist es not-
wendig, der Schwere entgegenzulicheln. Der
magische Moment vermag aber ein pri-
existentes Licheln auch nach dem Eintritt
in die Existenz hervorzuzaubern: es ist das
Licheln der zweiten Anmut, das prophezeite
Licheln des sterbenden Sigismund. »

Der Briefwechsel mit Helene von Nostitz

Helene von Beneckendotff und von Hinden-
burg (1878—1944) hat im Jahre 1904 den
spiteren Amtsmann in sichsischen Diensten
Alfred von Nostitz-Wallwitz geheiratet.
Dieser stand in Verbindung mit dem in
Weimar titigen Harry Graf KeBler und war
befreundet mit dem wichtigen Architekten
und Innenarchitekten des Jugendstils, Henry
van de Velde. KeBler beabsichtigte, in seiner
Eigenschaft als Museumsdirektor in Weimar
ein Zentrum der kiinstlerischen Avantgarde
zu schaffen. Sein beriihmt gewordenes Haus
an der CranachstraBe 15 wat denn auch
rasch ein Treffpunkt der Kiinstler aller Dis-
ziplinen. So scheint es fast selbstverstind-
lich, daB dies der Ort war, wo das in Dresden
lebende Ehepaar Nostitz und der von Ro-

288

daun hergetreiste Dichter Hugo von Hof-
mannsthal am 29. April 1905 sich zum ersten
Male begegneten. Wie Helene von Nostitz
in ihtem Buch Aws dem alten Europa be-
richtet, war es an dem Tage, da Hofmanns-
thal an einer Shakespeare-Feier seine Rede
iiber «Shakespeares Konige und grofle
Herren » vortrug, dall KeBler seine Besucher
durch eine Ausstellung von Bildetn Monets
fithrte. Thr Bericht iiber die Weimarer Be-
gegnung zeigt, wie sich hier aufgeschlos-
senste Moderne und bewulte Tradition zu
einer untrennbaren Einheit verbanden.

Der Briefwechsel zwischen dem Dichter
und Helene von Nostitz (an dem auch ihr
Gatte gewichtigen Anteil hat), der heute in
einer vom Sohn der Briefschreiberin, Oswalt
von Nostitz, sorgfiltig kommentierten und
mit einem gehaltvollen Vorwort versehenen
Ausgabe vorliegt, setzt aber erst mehr als
ein Jahr nach der ersten Begegnung ein®.
Hofmannsthal kiindigt in einem kurzen
Brief vom Oktober 1906 seinen Besuch in
Dresden an. Von da an folgen sich die
schriftlichen Nachrichten und die Begeg-
nungen in kleineren und groBeren Abstin-
den bis zum Tod des Dichters im Jahr 1929.

Die Briefe sind durchwegs private
AuBerung, nie fiir ein Leserpublikum be-
stimmt gewesen. Der Fall liegt also grund-
sitzlich anders als beim Btiefwechsel zwi-
schen Hofmannsthal und Richard Strauss,
der bereits zu Lebzeiten der Verfasser im
Sinne eines Werk-Kommentars zur Publi-
kation bestimmt wurde. Der Herausgeber
hat sich deshalb die Frage stellen miissen, ob
eine Veroffentlichung eines rein privaten
Briefgesprichs nicht eine Indiskretion ein-
schlieBe, die gegen den ausgesprochenen
Sinn fiir das Diskrete, der den Verfassern in
héchstem MaBe eignet, verstoBe. Es zeugt
indessen von ihrer hohen Kultur, daB3 diese
Briefe zwar immer personliche Aussage
bleiben (die gesellschaftlich-unverbindliche
«Conversation» ist beiden Briefschreibern
aufs tiefste verhal3t!), aber hinter dem Per-
sonlichen ein allgemein Menschliches oder
ein fiir die Epoche Charakteristisches sicht-
bar machen. «Die Tonlage ist derart, daB3
keine Zeile, kein Wort gestrichen zu werden
brauchte. »



«Man trigt alle kostbaren Elemente einer
Landschaft in sich, und wenn man nicht in
sich erstarrt, so wird alles gut.» Mit diesen
Worten sendet Hofmannsthal gute Wiinsche
in das eben bezogene neue Heim in Auer-
bach im Vogtland, wo Alfred von Nostitz
von 1910 bis 1913 als Amtshauptmann viel-
faltig tatig wirkte. Landschaft ist tragendes
Element dieser Briefe. Dresden, Weimar,
Auerbach, Leipzig sind die Wirkungsstitten
des Ehepaars Nostitz. In Dresden ist es die
Wienerstrale, an der viele fiir Hofmannsthal
bestimmte Briefe entstehen. Wien wird der
Schauplatz von Alfred von Nostitz’ poli-
tischer Titigkeit im Weltkrieg werden.
Berlin und Paris und Miinchen sind weitere
Stationen. Alle diese Namen verbreiten einen
eigenartigen magischen Zauber. Es ist, als
ob in ihnen die Jahrhunderte europiischer
Geschichte und Kunst aufleuchteten, unter
deren groBten Geistern einer miichtig wir-
kend zu gebieten scheint: Goethe, der grofe
«Einungskiinstler», wie ihn Hofmannsthal
einmal genannt hat, Goethes kosmopoliti-
scher Geist wird immer wiedet spiirbar; er ist
es vor allem, det den Namen Inhalt vetleiht
und zwischen den Orten und den Menschen
nicht immer bewuBte Beziehungen herstellt.
Uberhaupt ist es wesentlich die Kunst, die
das eigentliche Lebenselement bildet. Immer
wieder ist das Kunstwerk Ausgangspunkt
des Gesprichs. Hofmannsthal weist einmal
darauf hin, welche Bedeutung bei Balzac der
Landschaftsschilderung zukommt. An die
Novelle Le Lys dans la Vallée anschlieBend
schreibt er: «Es gehen Fiden heraus und
herein zwischen unserem Herzen und der
Landschaft um uns. Wie sehr méchte ich
winschen, daB3 die Thrige Thnen freundlich
wire. Dal3 Sie schon ein Zutrauen zu man-
chen Wegen, manchen Anblicken gewonnen
hitten. Fast hoffe ich es, denn es sind Wilder
dott (in Auetrbach) und, wie ich meine, auch
Higel. Damit liBt sich leben, glaube ich.
Eine endlose Ebene, eine enge Kluft wire
vielleicht fiir Menschen unseter Art kaum
zu ertragen. Aber an ein waldiges Hiigelland
kann man mit tastenden Fasern sich an-
wachsen und vielleicht sich einwachsen.»
Helene von Nostitz sucht diesen Zusammen-
hang mit der Natur, weil sie — wie viele

ihrer Zeitgenossen — des unmittelbaren Ver-
hiltnisses zu ihr verlustig gegangen ist. « Ja,
dieser Zusammenhang mit der Landschaft
ist etwas unendlich Wichtiges. » Das Wissen
um einen im Grunde verlorenen Bezug 1Bt
die empfindliche Seele um so aufmerksamer
auf die Sprache der Landschaft horchen.
Wenn sie impressionistische Bilder malt, ge-
hort das mit zu ihrem Naturerlebnis, von
dessen Bedeutung sie iibrigens auch in ihren
Ertinnerungen an Rodin berichtet. — «Und
neulich in der Dresdener Galerie hatten auch
die Bilder — die Venusse in det Landschaft
— eine neue und tiefere Bedeutung fiir
mich.» Die kiinstlerische Sensibilitit ist so
sehr verfeinert, dal} ihr der Kunstraum etwas
zu vermitteln im Stande ist, was in der Natur
erst aufgespiirt werden mufl. — Hofmanns-
thal weitet den Landschaftsbegriff aus ins
Seelische. «Das ist das Eigentliche an den
menschlichen Beziehungen, glaube ich. Jede
wirkliche Beziehung hat diese Kraft, ge-
wisse Gruppen von Gedanken des Anderen
zu regieren — oder vielleicht existieren diese
Gedanken nur durch diese Beziehung, jeden-
falls ruft sie sie hervor, sie schafft das gei-
stige Klima, in dem sie existieren konnen.
So besitzt der Eine in dem Anderen Lin-
dereien, Landschaften, Girten, Abhinge,
deren Leben nur die Strahlen dieses einzigen
Sternes speisen und trinken, wie auch nur
sie dieses Leben erweckt haben.» — Es ist
dies ein eindriickliches Beispiel fiir Hof-
mannsthals Bemiihen, einerseits seelische
Vorginge in konkrete Bilder zu fassen,
anderseits einen Gegenstand so intensiv zu
betrachten, bis unter seiner Oberfliche ein
Inneres zutage tritt. Landschaft ist deshalb
nicht nur schéne Gegend, sondern auch
seelische Linderei.

Wenn Hofmannsthal von Lindereien
spricht, die der eine im andern besitze, so
spricht er den Wesenskern dessen aus, was
et unter menschlichen Beziehungen ver-
steht. Beziehung zwischen zwei Menschen
ist etwas anderes, mehr, als das ungehemmte
Hin und Her von Gedanken und Gefiihlen.
«Eigentlich hat jeder seine gesonderte Be-
ziehung zu dem Andern.» Indem er dies so
ausdriicklich betont, weist er eindringlich
auf das Prekire hin, das er in jeder menschli-

289



chen Beziehung wahtnimmt. Aus seinen
Dramen wissen wir lingst, wie miithsam es
sein kann, zu einem Menschen in ein Vet-
hiltnis zu treten, das mehr ist als «Conver-
sation». Was er im Werk gestaltet hat, liegt
hier als unmittelbares Etleben vor uns. —
Die Verbindung mit seinen wenigen wirk-
lichen Freunden war ihm eine unabdingbare
Notwendigkeit. «Ich freue mich so sehr,
daB Sie existieren, und in einem gewissen
Sinn, den Sie niemals zu ergriinden brauchen,
und der Sie niemals bekiimmern kann, braz-
che ich Sie sehr notwendig fiir mein Leben,
fur das Leben meiner Phantasie oder meiner
Gedanken. » Und an einer andern Stelle heil3t
es: «Ich mochte zu Thnen kommen ... so
wie man in anderen Jahreszeiten zu Land-
schaften seine Zuflucht nimmt, um einen
nicht guten Moment zu iiberwinden.» Ein
starkes Gefiihl inniger Zugehorigkeit ist un-
16slich vetbunden mit dem BewuBtsein einer
nur in seltenen Augenblicken iiberwindbaren
Distanz. «Mit ganz wenigen Menschen stellt
sich das Gefiihl der Continuitiit ein.» Was
Hofmannsthal iiber das Verhiltnis von
Osterreichern und Deutschen in einem Brief
von 1924 sagt, gilt weitgehend fiir das Ver-
hiltnis zwischen Menschen: «Denn die das
Trennende erkannt haben, die sind wenig-
stens untereinander in Berithrung gekom-
men.» Um so dankbarer ist er fiir das groBe
Gut, das ihm zuteil geworden, da ihm
Freunde begegnet sind, «an denen ich habe
mit dem Gemiit erkennen kénnen, was das
ist, deutsches Wesen», — «Alles dies habe
ich vermoge dieser lebendigen Betiihrung,
die mein Herz mitsprechen machte, ganz
anders zu erkennen vermocht, als ich es
hitte aus den Biichern allein gewahren
koénnen.» Zugehorigkeit und Einsamkeit
bedingen einander wechselweise. So schwer
Hofmannsthal oftmals unter der Einsamkeit
leidet, so dringend notwendig ist sie fiit
seine kiinstlerische Produktivitit., Es ist, als
ob die Wechselwirkung von stiller Abge-
schiedenheit und Fithlung mit der Mitwelt
der Spannung zwischen dem Lyriker und
dem Dramatiker entspriche. Ein Brief aus
dem Refugium in Aussee ist fiir die lytische
Komponente kennzeichnend: «Es ist mein
ganzer Wunsch, diesen Aufenthalt, dieses

290

In-mir-geschlossen-sein nicht zerrissen zu
sehen ... ich lieb diese Landschaft so seht,
je dlter ich werde, desto reicher witrd sie mir,
bin ich einmal alt, so steigen mir wohl aus
den Bichen, den Seen und den Wildern die
Kinderjahte wieder hervor — so schlieBt
sich dann der Kreis. In diesem Sommer
[1912] ist mir, als wiirde ich wieder Ge-
dichte machen. »

Die Genialitit der Frau von Nostitz,
dank welcher sie beinahe mit allen groBen
Kiinstletn ihrer Zeit in Verbindung gestan-
den hat, liegt nicht in ihrer kiinstlerischen
Produktivitit. Thre Erinnerungen Aus dem
alten Europa haben etwas von dilettantischer
Schriftstellerei an sich, die verdrieBen miiBte,
wenn nicht die Berichte iiber ihre Zeit-
genossen ein unschitzbares Dokument wi-
ren. Thre Bilder sind nicht in die breite
Offentlichkeit gedrungen, waren auch nie
dafiir bestimmt. Thr Klavierspiel soll aller-
dings auBergewshnlich gewesen sein. Die
kiinstlerische Betitigung blieb im Rahmen
unpritentioser Liebhaberei. Genial aber
mutet ihre Fihigkeit an, das Wesentliche in
einem Kunstwerk aufzuspiiren. Sie verfiigt
iiber die Genialitidt des Aufnehmens. Es be-
steht kein Zweifel, daB sie Hofmannsthals
Werke so zu lesen verstand, wie der Dichter
es sich gewiinscht hat, nimlich so, «dal3
Thnen Gedankenginge dieser Art, Betrach-
tungen, Ansichten oder wie man es nennen
soll, von mir, je besset wit uns kennen, ganz
durchsichtig werden, auch iber den Gegen-
stand hinaus, den sie zunichst behandeln;
daB3 Thnen immer das Allgemeine, das hinter
jedem Speciellen verborgen ist, offen da
liegt». Die Frau, deren kiinstlerisches Sen-
sorium auch Rodin stark beriihrt haben muf3,
schreibt zu Hofmannsthals Kleinewmzs Welt-
theater: «Die Dinge, die Sie schreiben,
mul3 man in der Stille aufsteigen lassen wie
Musik, der Verstand, der immer arbeiten
kann, geniigt da nicht. » — Ihr Einfithlungs-
vermogen geht aber tiber das rein Kiinstle-
rische hinaus. Wenn das BewuBtsein des
Prekiren menschlicher Existenz sich auch
in ihter Freundschaft zu Hofmannsthal vor-
zudringen suchte, so begriff sie die Eigenart
des Dichtets, begriff nicht nut sein Wort,
sondern auch sein Schweigen. Sie anerkannte



das Gesetz, unter dem Hofmannsthal zeit
seines Lebens stand: «Ich kann nicht anders
existieren, meine Beziehungen zu den Men-
schen, so lieb sie mir sind, miissen intermit-
tierend sein.» In diesem Sinne ist der Brief-
wechsel ein Zeugnis tiefen menschlichen
Verstehens in einer Zeit inneren und dueren
Verfalls, in einer Zeit, deren Siegel die
Diskontinuitit geworden ist. — Das Ge-
sprich iiber Kunst, das Leben mit der Kunst
verbindet die Briefschreiber in dem immer
wieder bekriftigten Glauben an ein Unzet-
storbares im Menschen, dessen Biirge das
Schone im Kunstwerk ist. Am Ende des
Weltkriegs, der so manches unerschiittetlich
Geglaubte vernichtet hat, bleibt nur we-
niges, von allem Beiwerk Gereinigtes iibrig.
Wie der Glaube an die heilige Ordnung det
Ehe, den die Komdédien verkiinden, ist der
Glaube an einen unzerstorbaren Wert im
Menschen erhalten geblieben. «Lassen Sie
mich heute ... Thnen sagen, dal} ich heute,
in einem Stadium, dem kaum det Vetstand,
noch weniger das Gemiit gewachsen sein
wird, mit einer Freude den Tag vorauslebe,
an dem wir einander wieder begegnen und

SCHULD — VERANTWORTUNG —

Erwin R. Frey, Otdinatius fiir Strafrecht,
veranstaltete im Wintersemester 1962/63 an
der Universitit Ziirich eine in ihrer Art ein-
malige Ringvorlesung, an welcher vierzehn
Dozenten in- und auslindischer Universi-
titen vom Standpunkt aller Fakultiten aus
zur anthropologischen Bedeutung der Be-
griffe Schuld, Strafe und Verantwortung
Stellung nahmen. Frey hat diese Referate
nunmehr in einem Sammelband veréffent-
licht .

Worum es dem Herausgeber dabei geht,
zeigt er in seinem einleitenden Beitrag « Ver-
antwortung und Schuld oder der Zweck-
gedanke als Leitmotiv des Strafrechts» auf:
die Titelbegriffe sind Stichwotte fiit eine von
ihm festgestellte Grundlagenkrise des Straf-
rechts als normative Geisteswissenschaft

uns des Unzerstérten und Unzerstorbaren
wechselweise erfreuen.» So witd iiber dem
Zerfall Europas die Méglichkeit mitmensch-
licher Beziehung durch Vermittlung der
Kunst als héchstes Gut erkannt und gewahrt,

«Ein kurzer Brief zuweilen spricht den
ganzen Menschen aus, gibt dem Empfinger
das ganze Gefiihl einer wesenhaften Gegen-
wart, unverlierbar, so lange nicht der Tod
dazwischen tritt, nein unverlierbar auch tiber
den Tod hinaus. So ging es mir mit dem
Brief, den Sie nach dem <(Abenteurer> mir
geschrieben haben. Da waren Sie, Sie ganz,
Sie waren mir vielleicht nie im Leben so
nahe. Ich danke Thnen sehr. Sie wissen ja
auch, daB ich Sie und Alfred nie verlieren
kann. »

Martin E. Schwid

1Richard Exner: Hugo von Hofmanns-
thals « Lebenslied ». Eine Studie. Carl Winter,
Universititsverlag, Heidelberg 1964. *Hugo
von Hofmannsthal /| Helene von Nostitz:
Briefwechsel. S. Fischer-Verlag, Frankfurt

1965.

STRAFE

einerseits und in seinem Verhiltnis zur mul-
tilateralen naturwissenschaftlichen Erkennt-
nisgrundlage der Kriminologie andererseits.
Diese Krise spiegelt sich in einem Vet-
trauensschwund der Offentlichkeit gegen-
iiber der Strafrechtspflege wider. Die Straf-
urteile werden in weiten Kreisen als zu
milde empfunden und halten sich tatsichlich
meist an die untere Grenze des gesetzlich
vorgesehenen Strafrahmens.

Frey fiihrt diese von ihm als besorgnis-
erregend betrachtete Entwicklung auf das
Versagen des Gedankens der « Zweckstrafe »
zuriick, der mehr und mehr die Vergeltung
und die Sithne und damit die Verantwortung
als Leitmotiv des Strafrechts zuriickgedringt
hat. Die erstmals von Lisg# in seinem soge-
nannten «Marburger Programm» von 1882

291



entwickelte Zwecktheotie sieht im Gegen-
satz zum vorher herrschenden klassischen
Vergeltungsgedanken den Sinn der straf-
rechtlichen Sanktion in der Erziehung, Bes-
serung, Heilung und Sicherung des Titers.
Der Verfasser charakterisiert sie als Produkt
des vom Kausaldeterminismus beherrschten
naturwissenschaftlichen Fortschrittglaubens
der zweiten Hilfte des vergangenen Jahr-
hunderts. Der Verbrecher wurde und wird
auch heute noch als Produkt von Kausal-
faktoren der Erbanlage und der Umwelt be-
trachtet, welche exaktwissenschaftlicher For-
schung zuginglich und daher auch steuerbat
sein sollen. Ein solcher Optimismus be-
wirkte, daB die Personlichkeit des Titers
und die sogenannte «Personlichkeitsadi-
quanz» seines Deliktes meht und mehr zum
LeitmaBstab der Strafzumessung wurden,
wihrend die Verantwortung (vetstanden als
das Einstehen des Titers fiir seine objektiv
begangene Tat) in den Hintergrund trat.
Diese Subjektivierung des Strafrechtes fithrte
schlieBlich zu seiner «psychologischen Auf-
weichung», zum Verlust des «Mutes zum
Strafen ».

Ein derartiges, rein kriminologisch fun-
diertes « Titerstraftecht » birgt indessen nach
der Uberzeugung des Verfassers groBe Ge-
fahren in sich. Einerseits vermag die ihm
zugrunde gelegte Naturwissenschaft keine
allgemeingiiltigen Erkenntnisse zu vermit-
teln. Andererseits wird det Mensch bei einer
solchen Betrachtungsweise letztlich vom vet-
antwortlichen Subjekt zum bloBen Produkt
determinierender Faktoren und zum Objekt
staatlicher Eingriffe degradiert. Aus diesen
Ubetlegungen heraus witft Frey die gewich-
tige Frage auf, ob die « Zweckstrafe » in ihrer
Verbindung des ontologisch-normativen
Schuldprinzipes mit dem teleologisch-spe-
zialpriventiven Zweckgedanken nicht letzt-
lich einen Widetspruch in sich selbst dar-
stelle und iiberhaupt noch mit dem heutigen
Menschenbild vereinbar sei. Es ist von
grofem Wert, daB dieses an die Grund-
fragen der Rechtsordnung und damit an
ihre weitere geistesgeschichtliche Veranke-
rung reichende, hochst aktuelle Problem
einmal nicht isoliert von der Jurisprudenz
her behandelt, sondern im Sinne einer an-

292

zustrebenden «Ganzheitsbetrachtung» im
Kreise von Wissenschaftern der verschie-
densten Disziplinen zut Diskussion gestellt
wurde.

Wenn auch die einzelnen Referenten ihre
Aufgabe sehr verschiedenartig auffaten und
meist nicht direkt auf die vom Herausgeber
gestellten Fragen eingingen, so bieten ihre
Beitrige doch eine Fiille von wertvollen Ge-
danken zu der von Frey aufgezeigten Pro-
blematik. Maria Bindschedler (Genf) verfolgt
die Strafe in der Geschichte der mittelalter-
lichen Dichtung, und Ewmil Staiger (Zirich)
behandelt das Thema « Charakter und Schuld
in der Tragédie ». Weitere historische Aspek-
te erdffinen Kar/ S. Bader und Wilbelm Bickel
(Ziirich) mit ihren Beitrigen «Schuld —
Verantwortung — Siithne als rechtshisto-
risches Problem» und «Strafe und Gesell-
schaftsstruktur», Arthur Rich (Ziitich) und
Karl Rabner (Innsbruck) erortern die Titel-
begriffe in der Sicht der protestantischen und
der katholischen Theologie. Hans Barth
(Ziirich) sprach iber «Verantwortlichkeit
im gesellschaftlichen Gebilde», Wilbelm
Keller (Ziirich) iiber «Menschliche Existenz,
Willensfreiheit und Schuld ». Sodann haben
an der Ringvorlesung auch zwei Psychiater
teilgenommen: Manfred Blenler (Ziitich) re-
ferierte iiber «Siihne und irztliche Behand-
lung in ihrer helfenden Bedeutung», und
Helmut Ebrbardt (Matburg) behandelte das
Problem der Schuldfihigkeit in psychia-
trisch-psychologischer Sicht. Ein anderer
Beitrag «Erbbedingte Reaktionsnormen»
stammt aus der Feder des Biologen Ernst
Hadorn (Ziirich). SchlieBlich finden sich im
Kreis der Referenten zwei weitere Juristen:
Pietro Nuovolone (Bologna) beleuchtet das
Problem der Verantwortlichkeit im italieni-
schen Strafrecht, wihtend Richard Lange
(K6ln) zum Thema «Die moderne Anthro-
pologie und das Straftecht» Stellung nimmt.

Wie schon aus dieset Aufzihlung bedeu-
tender Namen und gewichtiger Themen her-
vorgeht, hat die Ringvorlesung zahlreiche
interessante und wertvolle Gesichtspunkte
ergeben, die im Rahmen dieser Besprechung
auch nicht im entferntesten gewiirdigt wet-
den konnen. Immerhin sei erwihnt, dal die
Ansichten Freys in entscheidenden Punkten



unterstiitzt werden. So liBt sich wohl allen
Referaten entnehmen, daB Verantwortung,
Schuld und Strafe als iibernationale und
iiberzeitliche Urwesensmerkmale des
Menschtums betrachtet werden miissen und
die vergeltende, ausgleichende und sithnende
Strafe nicht durch rein spezialpriventive
Sanktionen ersetzt werden kann. So be-
zeichnet der Rechtshistoriker Bader das Vet-
langen nach Strafe und Siithne geradezu als
ein archetypisches Phinomen, an dem nicht
vorbeigegangen wetden datf, wenn sich die
Strafjustiz nicht letztlich von den sie tragen-
den Kriften entfremden will. Die soziale St&-
rung des Verbrechens verlangt ihren Aus-
gleich durch die Strafe und die Siihne als pet-
sonliche Leistung im Sinne einer Versohnung
zwischen Titer und Opfer, zwischen Titer
und sozialer Gemeinschaft sowie des Ver-
brechers mit sich selber und Gott. DaB sich
dieses archetypische Phinomen rational be-
griinden und rechtfertigen 1408t, insbesondere
auch der auf Willensfreiheit gegriindeten
Verantwortung des Menschen entspricht,
wird durch die Ausfithrungen der Theologen,
Philosophen und Psychologen auf verschie-
dene Weise eindriicklich bestitigt. Von psy-
chiatrischer Seite aus wird betont, dal} die
Behandlung des psychisch abnotmen Titers
nicht im Gegensatz zum Sithneprinzip steht.
Die Bereitschaft zur Siithne ist keine bloBe
Spekulation, sondern ein Faktum, dessen
Bedeutung fiir die Resozialisierung nicht un-
terschitzt werden darf. Andererseits werden
die Moglichkeiten des Einsatzes der Psycho-
therapie zur Behandlung geistig abnormer
Rechtsbrecher meist iiberschitzt; oft fehlt
ihnen schon die dafiir unerliBliche Bereit-
schaft zur Kooperation. Lange stellt anhand
des von ihm aufgezeigten Scheitetns der
positivistischen Kriminologie fest, daB3 eine
kausale Deutung menschlichen Handelns
unmoglich ist; das heutige Strafrecht mul
vielmehr auf die anthropologische Einsicht
abgestellt werden, daB den Menschen Frei-
heit eignet. Auch andere Referenten erkliren
sich von der Schuld- und Verantwortungs-
fahigkeit des Menschen iiberzeugt.

Der Herausgeber selber bekennt sich in
seinem  breitangelegten  SchluBBvortrag
«Schuld — Verantwortung — Strafe als

kriminalpolitisches Ptoblem» zu dessen an-
thropologischer Ganzheitsbetrachtung. In
tiefgriindiger und iiberzeugender Weise ent-
wickelt er namentlich die von Keller und von
Rich aufgegriffenen Gedankenginge weiter
und kommt zum Schlul}, daf3 Verantwortung
und Schuld zur Seinsweise des Menschen als
Selbsterleben und Selbstvollzug des Daseins
in seinem Normunterwotfensein und Norm-
ausgerichtetsein gehoren. Die Strafe ihrer-
seits stellt ein der Natur des Menschen inte-
griertes Mittel der Personlichkeitsbewihrung
dar, nimlich das Mittel zum Ausgleich des-
sen, was der Titer nicht nur dem Verletzten,
der Gesellschaft und dem Staat, sondern vor
allem auch sich selber durch die Tat schuldig
geworden ist. Strafe ist damit ebenfalls ein
anthropologisches Essentiale, nimlich die
den Menschen allein vorbehaltene Moglich-
keit zur Wiederherstellung der eigenen Pet-
sonlichkeit, also ein Merkmal der personli-
chen Freiheit. Aus diesen Erkenntnissen
heraus fordert Frey eine gewisse «Reobjek-
tivierung» des Strafrechtes im Sinne einer
Ausweitung der Schuldstrafe unter dem Ge-
sichtspunkt der Verantwortung, nimlich
durch vermehtte Beriicksichtigung der ob-
jektiven, voraussehbaten oder angestrebten
Tatfolgen. Um der heutigen «Prostitution»
der Kriminalstrafe zur Ahndung ethisch in-
differenter Ordnungswidrigkeiten entgegen-
zuwirken, bedarf die Schuldstrafe indessen
auch einer gewissen Beschrinkung auf
eigentlich kriminelle Tatbestinde.

Der Leser wird dem Herausgeber des
Sammelbandes und den weiteren Referenten
Dank dafiir wissen, daB sie ein derart tief-
griindiges und allgemein interessierendes
Problem aufgegriffen und in umfassender
Weise behandelt haben. Das Buch stellt fiir
jeden, der sich fiir das Strafrecht und insbe-
sondere seine Fundierung interessiert, eine
wahre Fundgrube dar.

Jirg Rebberg

1Schuld — Verantwortung — Strafe im
Lichte der Theologie, Jurisprudenz, Sozio-
logie, Medizin und Philosophie. Heraus-
gegeben von Erwin R. Frey. Verlag Schult-
heB, Ziirich 1964.

293



TEILHARD-LITERATUR

Wenn jemand sich mit dem Werk von Pierre
Teilbard de Chardin eingehender beschiftigen
will, so wird er auch die Schriften in der
Originalsprache heranziehen. Die franzosi-
sche Ausgabe der Werke besorgt seit dem
Tod Teilhards (1955) der Pariser Vetlag
Du Seuil, der den auBerordentlich umfang-
reichen Nachlall unter dem Patronat eines
wissenschaftlichen und eines allgemeinen
Komitees laufend zuginglich macht. Bis
Ende 1965 sind neun Binde in der Reihe
der Werke, ein Sonderband und mehrere
Sonderhefte erschienen. Die Ausstattung
besonders der in Leinen gebundenen Binde
ist wohlfeil und handlich; die meisten Binde
enthalten mehrere Photos von Teilhard. —
Die Publikation detr Briefe iibernahm der
Vetlag Grasset. Die deutsche Ubersetzung
der Werke folgt der franzésischen Ausgabe.
Die einzelnen auf deutsch erschienenen
Binde wutden an dieser Stelle beteits be-
sprochen (November 1964 und April 1965);
auf die letzte deutschsprachige Veroffent-
lichung wird weiter unten hingewiesen.

Die Ausgabe des Verlags Du Seuil um-
fafit folgende Werke:

1. Le Phénoméne bumain (Der Mensch im
Kosmos, C. H. Beck-Verlag 1959)!; 2.
L’ Apparition de I’ Homme (Das Auftreten des
Menschen, Walter-Verlag 1964)%; 3. La
Vision du Passé (Die Schau in die Vergangen-
heit, Walter-Verlag 1965)%; 4. Le Milien
Divin (Der Géttliche Bereich, Walter-Ver-
lag 1962)%; 5. L’Avenir de I’Homme (Die
Zukunftdes Menschen,Walter-Verlag 1963%);
6. L’Energie humaine$;, 7. L’ Activation de
’Energie”; 8. La Place de I’ Homme dans la
Nature (durchgesehene Neuausgabe der
Schrift «Le Groupe zoologique humain»,
die erstmals 1956 beim Vetlag A/bin Michel
erschienen ist; deutsche Ubersetzung: «Die
Entstehung des Menschen», C. H. Beck-
Verlag 1961)%; 9. Science et Christ®. Der Son-
derband Hymmne de I’Univers (Lobgesang des
Alls, Walter-Verlag 1964) enthilt, wie auch
die deutsche Ausgabe, drei Meditationen:
La Messe sur le Monde, Le Christ dans la
Matiere und La Puissance spirituelle de la

294

Matiere, ferner eine Sammlung von Gedan-
ken iiber Christus (in der deutschen Aus-
gabe nicht wiedergegeben), die Teilhatd in
verschiedenen anderen Schriften, darunter
in «Le Milieu Divin» niedergeschrieben
hat?10,

Die beiden ersten Binde, die auf deutsch
bisher noch nicht erschienen sind, L’ Energie
bumaine und L’ Activation de I’ Energie ent-
halten Aufsitze, die von den Herausgebern
unter dem Aspekt des Problems der Person
und des Geistes zusammengestellt worden
sind. Die beiden Aufsatzsammlungen er-
ginzen sich chronologisch. Zu den bedeut-
samsten Aufsitzen gehort die etwas umfang-
reichere Untersuchung iiber das «Petrson-
hafte Universum» (Esquisse d’un Univers
Personnel, 1936), die Teilhard selbst ur-
spriinglich mit dem englischen Titel « A per-
sonalistic universe» iiberschtieben hatte,
Das Bose sieht Teilhard — wie er in dieser
Studie ausfithrt — in der Verminderung der
Aktivitit, in der Einschrinkung oder Ver-
hinderung des Strebens nach Verwirklichung
der Person oder — was fiir ihn gleichbedeu-
tend ist — der Vergeistigung. Der Tod
erscheint in einem personhaften Universum
als Metamorphose, er unterbindet die Akti-
vitit nicht, er verlegt sie bloB in eine andere
Sphite. «Die Toten, der Tod, sind nur die
kritischen Stellen, die auf die StraBle der
Vereinigung gestreut sind» (Bd. 6. S. 1009).
— Weihnachten 1939 setzt sich Teilhard
mit dem Problem des Krieges auseinander.
Er iibersicht weder die Grausamkeit des
Krieges, noch das Bose, das seine dimoni-
sche Fratze in den aufgehetzten Volkern
totalititer Staaten erblicken liBt. Aber fern
vom Kriegsschauplatz, in Peking, wo ihm
der Krieg einen Zwangsaufenthalt auferlegt,
und im Bemiihen, die Ereignisse unter der
kosmischen Perspektive zu sehen, betrachtet
er den Krieg als einen Fehlschlag in der
allgemeinen Tendenz der Menschheit zur
Vereinigung. Ein verhingnisvoller Fehl-
schlag, der entsteht, weil an manchen Stellen
der Erde der natiirliche, in der Evolution
vorgezeichnete Drang nach «universalisa-



tion» auf die nationalistische Ebene be-
schrinkt worden ist und somit das Gegen-
teil der Vereinigung, die Rivalisierung ent-
facht wird. Teilhard sieht auch, daB3 es nicht
geniigt, die «Religion der Gewalt» dieser
Nationen mit Gegengewalt zu besiegen.
Es ist vielmehr no6tig, diese mit einer andeten,
hoheren, eigentlichen Religion, der der
Liebe zu ibersteigen. — Dem ¢. Band
Science et Christ stellten die Herausgeber ein
Wort Teilhards voran, das seine geistige
Haltung treffend kennzeichnet: «Ich bin
meinerseits iiberzeugt, dal das religise
Leben von nichts so sehr und auf so natiit-
liche Weise gefordert wird als vom Kontakt
mit der richtig erfaBten wissenschaftlichen
Wirklichkeit. [...] Nur der Mensch, der
sich iiber die Materie beugt, begreift, in
welchem MaBe Christus durch seine Inkar-
nation der Welt innewohnt, verwurzelt in
der Welt bis ins Herz der kleinsten Atome. »
In diesem Sinne versucht Teilhard in den
Aufsitzen ein Zweifaches. Einerseits zeigt
et auf, daB eine Theologie — will sie keine
leere Spekulation bleiben — die Etgebnisse
der Naturwissenschaft beriicksichtigen, ja
als Grundlage der Betrachtung von Kosmos
und Mensch heranziehen muB. Anderer-
seits weist et darauf hin, daB die Wissen-
schaft ihre Wissenschaftlichkeit einbiilt,
falls sie den beiden GtéBen, der Seele und
dem Geist, im wissenschaftlichen Weltbild
nicht die ihnen gebiihrende Bedeutung ein-
riumt. — Auch wenn Teilhard die Studien,
die in den drei letztgenannten Binden ent-
halten sind, nicht fiir eine Vertffentlichung
vorgesehen hatte, sind sie nicht nur fiir
Teilhards Verstindnis wichtig, sondern
auch fiir eine Auseinandetsetzung mit den
aktuellen Problemen der Gegenwart.

*

Als vierten Band der Werke Teilhards in
deutscher Sprache veroffentlichte der Walter-
Vetlag Die Schau in die Vergangenbeit'*. Die
im Band enthaltenen Aufsitze, entstanden
wihrend dreier Dezennien, zeigen auf, wie
Teilhards Auffassung der Evolution sich
immer klarer herauskristallisiert, bis sie
dann in seinen beiden groBeren Schriften,

in « Der Mensch im Kosmos» und der reifen
«Die Entstehung des Menschen» ihren um-
fassenden Ausdruck findet. Verschiedene
Einzelfragen, die in Teilhards Evolutions-
lehre wiederholt auftauchen, finden in diesen
Atrbeiten ihre Klirung, die et auch spiter
nicht zu modifizieren braucht. So setzt sich
Teilhard unter anderem mit dem Vitalismus
auseinander, dem er vorwitft, antiwissen-
schaftlich zu sein, wenn «er das Leben in
die Reihen der physikalisch-chemischen Ut-
sachen derart einschaltet, dall er es wigbare
oder meBbare Witkungen wunmitielbar her-
vorbringen 14Bt, die ihm spezifisch wiren —
als wire es eine Art Strahlung oder Elektri-
zitit» (S. 142, Hervorhebungen von Teil-
hard). Demgegeniiber betont Teilhard, dal3
das Leben als «eine synthetische Kraft
hiberer Ordnung » aufgefaBBt werden muB, eine
Ordnung, deren Wirksamkeit die physika-
lisch-chemischen Determinismen iibersteigt.
— Das Leben ist aber nach Teilhard sogar
der Entropie entgegengesetzt. Das Gesetz
der Entropie, das die stindige Abnahme der
meBbaren Energie und somit die Nivellie-
rung der Wirkkapazitit des materiellen Uni-
versums lehrt, gilt nur fiir die unbelebte
Materie. Das Leben hingegen tendiert in
die entgegengesetzte Richtung: zum Auf-
stieg der Lebewesen, oder vom Kausalgesetz
her betrachtet: zur Verwirklichung des Un-
wahrscheinlichen. — Die treibende Kraft
der Evolution, die das Leben hervorbringt,
hingt zwar von Gott ab, sie setzt jedoch in
keiner Weise die Existenz eines mit gott-
lichen Attributen bekleideten Universums
voraus, welche These zum Pantheismus
fiilhren wiirde. So faBt Teilhard auch die
Evolution nicht als Selbstrealisierung Gottes
auf, welcher Behauptung er schon bezich-
tigt wurde. Das Fehlen jedes erfahrbaren
Anfangs bringt abet nut zum Ausdruck,
daBB die sinnliche Wahrnehmung in der
UnermeBlichkeit der Welt absolut gefangen
ist. Und Teilhard fiigt das schone Wort hin-
zu: « Weit davon entfernt, dahin zu streben,
einen neuen Gott zu entdecken, wird die
Wissenschaft uns nur die Materie enthiillen,
die der Schemel der Gottheit ist. Dem
Absoluten nihert man sich nicht durch eine
Reise, sondern durch eine Ekstase» (S. 193).

'



Die deutsche Ubersetzung der Aufsitze
ist sorgfiltig und sachgetecht. Dem von
verschiedenen Seiten ethobenen Vorschlag,
fiir die Ubersetzung sollte die Sprache der
deutschen Philosophie, besonders des Idea-
lismus und des Existenzialismus mehr be-
riicksichtigt werden, entsprachen die Uber-
setzer glicklicherweise auch in diesem Band
nicht. Teilhards Sprache ist einfach, ditekt,
stets auf die Sache und nie auf Spekulation
oder das Problem verhiillende Konstruktion
gerichtet. Eine Ubersetzung wird ihr nur
gerecht, wenn sie sich eines moglichst
schlichten, sachlichen Deutsch bedient. Wird
man auch an verschiedenen Stellen auf den
Originaltext zuriickgreifen, um gewisse
Nuancen besser erfassen zu konnen, so mul3
man mit Freude anerkennen, dafl die nie
erblassende, groBe sprachliche und gedank-
liche Klarheit Teilhards in der deutschen
Ubersetzung stets widergespiegelt wird.

kS

Beteits zur «klassischen» Literatur iiber
Teilhard zdhlt das zweibindige Wetrk von
Frangois-Albert Vialler'®. Viallet gehort zu
den ersten, die tibet Teilhard geschrieben
haben; er veroffentlichte in Teilhards Todes-
jahr eine umfassende Wiirdigung in fran-
zosischer Sprache. Dieses Buch erweiterte
und bearbeitete auf deutsch Viallet selbst. —
Er lernte Teilhard nach dem Krieg in Paris
personlich kennen. Besonders interessant
sind die Stellen, an denen er iiber Gespriche
mit Teilhard berichter. So trigt sein Buch
zur Erkenntnis von Teilhards menschlichem
Antlitz viel bei. — Viallet weist z. B. mit
Recht darauf hin, welche Gefahr fiir Geist-
liche, vor allem fiir Ordensleute, ihre exi-
stentielle Gesichertheit bedeutet: in vielen
wird der Sinn fiir die existentielle Not
anderer abgestumpft. Auch Teilhard wat
dieser Gefahr ausgesetzt, doch sein aufrich-
tiges Interesse fiir die Mitmenschen erméog-
lichte es ihm, ihre seelischen und existen-
tiellen Schwierigkeiten 2zu durchschauen.
Nach seinen Reisen, die mitunter recht
miihsam verliefen, war seine erste Sorge,
sich nach Freunden, nach ihren Verhilt-
nissen, aber auch nach wissenschaftlichen

296

Neuigkeiten zu erkundigen. — Viallet
fithrte auch einen Briefwechsel mit Teil-
hard, in dessen Mittelpunkt das Problem
des Ubels stand. Wenn auch Teilhard aus-
gerufen haben soll: «Ihr seid alle vom
,Ubel‘ hypnotisiert» (Bd. 1. S. 212), ver-
kennt er nicht, daBl es etwas anderes ist,
«uns vernunftmiBig die gleichzeitige Mog-
lichkeit des Ubels und Gottes zu erkliren,
und etwas anderes, das Ubel an unserem
Leib und Geist zu erfahren» (Briefzitat,
a.a. 0.

Eine Reihe von Radiovortrigen ver-
offentlicht Ernst Beny, der Marburger Kir-
chenhistoriker, unter dem Titel Schipfungs-
glaube und Endzeiterwartung'®. Benz unter-
sucht den Ursprung der Eschatologie-Lehre,
die in die Utrkirche zuriickreicht, und be-
richtet iiber Theologen aus dem angelsich-
sischen und deutschen Raum, die den Dar-
winismus mit dem Christentum zu vereini-
gen suchten, die jedoch Teilhard — wie
Benz vermerkt — nicht gekannt hat. Er
weist sodann auf Parallelgedanken zwischen
der westlichen Evolutionslehre und der
religiosen Anthropologie Sri Aurobindos
hin, der bekannten religiosen Gestalt In-
diens, in dessen Lehre dem Ubermenschen
eine besondere Bedeutung zukommt. Mit
Teilhards Werk befassen sich lediglich die
zwei letzten Vortrige.

Eine gute Orientierung iiber die heute
sehr stark angewachsene Teilhard-Literatur
bietet die von Helmut de Terra herausge-
gebene  Bibliographie des  dentschsprachigen
Schrifttums von und iiber Teilbard de Chardin®.
Sie wurde Ende 1964 abgeschlossen und
enthalt auler den grofleren Veroffentlichun-
gen iiber Teilhard auch alle wichtigeren
kiirzeren Aufsitze. — Die in Paris heraus-
gegebene Internationale Teilbard-Bibliographie
von Ladislaus Polgdr, datiert von Mitte 1965,
die jetzt auch deutsch vorliegt, beriicksich-
tigt die bisherigen franzosischen Publika-
tionen von Teilhards Werken und ihre
Ubersetzungen wie die Arbeiten iiber Teil-
hard in verschiedenen Sprachen, insgesamt
260 Titel'®, Leider fehlt der Hinweis auf die -
deutschsprachige Bibliographie von de Terra.

Alexander Gosztony:



10euvres de Pierre Teilhard de Chardin,
Editions du Seuil: 1. Le Phénomeéne bumain,
1955. 22. L’Apparition de I’Homme, 1956,
33. La Vision du Passé, 1957. *4. Le Milien
Divin, 1957. 55. L’ Avenir de I’ Homme, 1959.
86. L’ Energie bumaine, 1962. 7. L’ Activation
de I’ Energie, 1963. 8. La Place de I’ Homme
dans la Nature — Le Groupe zoologique
humain, 1963. %9. Science et Christ, 1965.
10 Hymmne de I’Univers, 1961. ' Pietre Teilhard
de Chardin: Die Schau in die Vergangenheit,
Walter-Verlag, Olten und Freiburg i. Br.
1965, iibersetzt von Joseph Badet, Helmuth
Stechl und Katl Schmitz-Moormann. *?Fran-
gois-Albert Viallet: Teilbard de Chardin,

Glock und Lutz-Verlag, Niitnberg 1963,
Bd. I. Zwischen Alpha und Omega, Bd. II.
Zwischen Ja und Nein. *Ernst Benz:
Schépfungsglanbe und Endzeiterwartung — Ant-
wort auf Teilhard de Chardins Theologie
der Evolution, Nymphenburger Verlags-
handlung, Miinchen 1965. *Helmut de
Terra: Bibliographie des deutschsprachigen Schrift-
tums von und iiber Pierre Teilbard de Chardin
195 5—1I1964, herausgegeben von der Werner
Reimers-Stiftung fiir anthropogenetische
Fotschung, Frankfurt am Main 1965. **La-
dislaus Polgat: Internationale Teilbard-Biblio-
graphie 1955—1965, Karl Alber-Verlag,
Freiburg-Miinchen 1965.

Noch eine Religion eingufiibren, die die Wirksamkeit der christlichen baben sollte, ist wobl unmaiglich.

Deshalb bleibe man dabei und suche lieber daranf zu tragen, und gewiff sind auch die Ausdriicke

Christi so beschaffen, daff man, so lange die Welt stebt, das Beste wird bineintragen konnen.

Lichtenberg

29



	Bücher

