
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Die Welt der Carmina Burana

Autor: Häny, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Welt der Carmina Burana

ARTHUR HÄNY

Alte Motive — neuer Ton

Es ist ein altes Gerücht, daß Wein, Weib und Gesang zu den angenehmen
Dingen des Lebens gehören sollen. Keineswegs sind die Autoren der Carmina
Burana als erste auf diesen Gedanken gekommen. Unter diesen zumeist

anonymen Autoren1 mögen sich sowohl Studenten wie wohlbestallte Geistliche
befunden haben. Die Themen der Gedichte sind mannigfaltig ; es gibt da

Aufzählungen von Vögeln, eine Anleitung über das Schachspiel, Zusammenfassungen

der Herkules-Taten, biedere Kurzfassungen der Dido-Tragödie,
Kreuzzugsgedichte und anderes mehr. Aber wenn man von den moralisch-
satirischen Gedichten absieht2, so sind es die Liebesgedichte, die Trink- und
Spielgedichte, die sich dem allgemeinen Bewußtsein am stärksten eingeprägt
haben, und das wohl zu Recht.

Eine Poesie des Weintrinkens kennt die Antike von Anakreon bis zu Horaz.
Was die Liebe betrifft, so bekennen sich die Gedichte zu dem großen Vorbild
Ovids, der ja diesen dichtenden Klerikern nur allzubekannt war. Wie steht es

mit den Landschaftsidyllen der Pastourellen, wo der fahrende Klerikus die

unter einer Linde hingelagerte Hirtin antrifft? Auch dafür dürfte es antike
Vorbilder geben in der Gegend von Theokrit. Und die vielen Gedichte, die
mit dem Lob des Frühlings beginnen? Ansätze zu Frühlingsgedichten begegnen

zum Beispiel bei Catull, bei Horaz. Freibch spricht in ihnen nichts von
der Inständigkeit, mit welcher der nordische Dichter den Frühling begrüßt.
Denn in den harten Wintern des Mittelalters, da hat es in Deutschland wenig
zu lachen gegeben3.

Aber mit ahedem ist noch nicht viel gesagt. Selbst wenn wir alle Abhängigkeiten

und Anklänge einzeln aufspüren könnten — ja selbst wenn es gelänge,
die meisten Gedanken, die in der Benediktbeurener Sammlung geäußert sind,
als topoi, das heißt als hterarische Gemeinplätze zu entlarven: so wäre damit
noch wenig gesagt. Mögen gewisse Motive auch noch so traditionell sein —
neu ist doch eben der Ton, in dem diese Dinge gesagt sind. Denn es gibt
Augenbbcke in der Geschichte der Kunst, wo aus lauter scheinbar bekannten
Elementen auf einmal etwas Unbekanntes und Neues, etwas <Modernes)
entsteht.

268



Goethes Helena-Tragödie, die mit den Jahrtausenden spielt, zielt auch auf
diesen Augenbhck ab. Noch eben hat Helena in jambischen Trimetern
gesprochen, gemessen und feierhch, wie es sich für eine antike Heldin geziemt.
Doch nun hört sie aus den Versen des Turmwärters Lynkeus auf einmal den

neuen Ton heraus : etwas hold Besebgtes und Beschwingtes. Sie möchte auch

so reden können. Darum wendet sie sich an Faust und fragt ihn :

So sage denn: wie Sprech ich auch so schön?

Und er antwortet ihr :

Das ist gar leicht: es muß von Herzen gehn!
Und dann lernt Helena reimen! Denn die Sprache des Herzens scheint ohne
den Reim nicht denkbar zu sein. Zur Zeit der Entstehung der Carmina Burana,
im elften und zwölften Jahrhundert also, geht die Poesie von den < Metren > zu
den <Rhythmen) über, von den silbenmessenden Langversen zu den gereimten
Kurzversen, die mehr und mehr auf den natürbchen Wortakzent abstellen. Die
lateinische Sprache behauptet sich zwar, aber sie paßt sich der neuen Zeit an.
Der Reim gilt jetzt als ausgesprochen modern, und er wird des öfteren über
das Maß des Erträglichen hinaus gesteigert. Was ist nun aber eigentbch der
Reim? Er lebt von der unausgesprochenen Überzeugung, daß der Gleichklang
der Silben am Ende der Verse — daß diese Harmonie des Klanges auch eine

Harmonie der Bilder und Gedanken begünstige. Wahrhch eine kühne
Überzeugung! Und oft überglänzt jetzt der Klang den sogenannten <Sinn> des

Gedichtes. Er entwirklicht die Dinge, versetzt sie in Schwingung. Hängt dieser

Geist des allumfassenden, des leise entwirklichenden Klanges nicht mit dem
Geist des Christentums zusammen?

Sprach-Montage und Sprache des Herzens

Aber die angedeutete MögUchkeit ist nur die höchste Möglichkeit des Reimes.
Daneben gibt es Gedichte genug, die auf der Stufe der Virtuosität oder gar
des Gekhngels stehenbleiben. Wir wählen das folgende Beispiel :

CB 84* Dum prius incuba
coleret virgulta
aestas iam adulta,
hieme sepulta,
vidi
viridi
Phylhdem sub tiUa,
vidi
PhyUidi
quaevis arridentia
invideo

269



dum video.
sic capi cogit sedulus

me laqueo
virgineo
cordis venator oculus.

Als sich der schon herangereifte Sommer / der früher noch schmucklosen / Sträucher
annahm / und der Winter begraben war, / da sah ich / unter der grünen Linde / die Phyllis ; /

da sah ich / wie alles / die Phyllis anlachte. / Neid ergriff mich, / als ich es sah. / So fing mich
mein emsiges Auge, / der Jäger des Herzens, / in der Schlinge / des Mädchens.

Das sind natürlich keine naiven Verse. Die Pastourelle, die ganze Staffage

von Frühhng und Liebe und Mädchen, wird künstlich arrangiert. Der
mittellateinische Dichter freut sich, daß er dergleichen elegante Kurzverse, dergleichen

Wortverschränkungen überhaupt zustande bringt, noch dazu in einer
exklusiven Gebildeten-Sprache. Der artistische Stil hebt sich deutlich von dem
derben Thema ab : der Verführung des Mädchens, von der dann in den folgenden

Strophen die Rede ist. Aber das Mädchen heißt ja Phyllis, ein reichlich
literarischer Name; und so bleibt denn zu hoffen, daß alles übrige auch nur
auf dem Papier geschieht.

Der Dichter dieser Pastourelle ist einem Schema gefolgt, das in manchen
anderen Gedichten auch durchexerziert wird. Originell, in unserem Sinne des

Wortes, ist er also mit seinem Gedicht nicht. Aber Originalität, damit ist
überhaupt im Mittelalter nichts anzufangen. Der Kunst hegt ein bestimmter Kanon
von Regeln zu Grunde: Regeln des Vers- und Strophenbaus, des Reims, der

mythologischen oder auch biblischen Anspielung. Durch die Beherrschung
des Lateins unterscheidet sich der Clericus von dem laicus brutus, dem stumpfen

Laien, den er nur mit Verachtung nennt. Lateinische Sprach-Montage —
auf dieser Stufe sind viele der Carmina stehengeblieben. Das ist auch gar nicht
verwunderlich. Verwundern könnte höchstens, daß so manches Carmen durch
die Schlinge der Rhetorik hindurchgeschlüpft ist; daß die Technik des Ge-
dichte-Machens oft so genial gehandhabt wird, daß man sie gar nicht mehr
bemerkt. Dann sind wir von lauter Grazie bezaubert, und jene Sprache des

Herzens deutet sich an, die Helena von Faust hat erlernen wollen. Als Beispiel
eines gelungenen Gedichtes wähle ich das folgende :

CB 136 Omnia sol tempérât
purus et subtibs,
novo mundo reserat
faciem Apribs ;

ad amorem properat
animus heribs,
et iocundis imperat
deus puerilis.

270



Rerum tanta novitas
in sollemni vere
et veris auctoritas
iubet nos gaudere.
vices praebet solitas;
sed5 in tuo vere
fides est et probitas
tuum retinere.

Ama me fidehter
fidem meam nota:
de corde totaliter
et ex mente tota
sum praesentialiter
absens in remota,
quisquis amat aliter,
volvitur in rota.

Alles erwärmt die Sonne (wieder), / die reine, die feine ; / einer neuen Welt offenbart / der

April sein Gesicht. / Der Liebe entgegen / eilt der Sinn des Mannes, / und über (lauter) Fröhliche

herrscht / (Amor,) der kindliche Gott.
Daß alles so neu ist / im festlichen Frühling / und das Vorbild des Frühlings (selbst) /

zieht uns zur Freude. / Er bringt die gewohnte Abwechslung; / aber in deinem Frühling /
herrscht die Treue und Redlichkeit, / deinen (Geliebten) festzuhalten.

Liebe mich treulich! / Nimm meine Treue wahr: / von ganzem Herzen / und mit all
meinem Sinn / bin ich bei dir, / auch wenn ich dir fern bin. / Jeder, der anders liebt, / dreht
sich auf dem Rad...

Hier haben wir ihn nun, den neuen Ton. Von der Gemessenheit, von der

Objektivität eines antiken Gedichts ist nichts mehr übrig gebheben. Die
warme, grünende Frühhngslandschaft bildet den Rahmen, in welchem die
Geliebte angerufen wird. Der Liebende gibt sich ihr ganz zu eigen und scheint
nichts mehr als eben diese Liebe zu kennen.

Es ist übrigens undenkbar, daß die Verse beim Frühling einsetzen, ohne bei
der Liebe zu enden. Das eine Motiv zieht unweigerhch das andere nach, und
es gibt Fälle, wo der Übergang schon im allerersten Vers erfolgt.

CB 144 Iam iam virent prata, iam iam virgines
iocundantur, terrae ridet facies,

aestas nunc apparuit,
ornatusque florum laete claruit.

Schon grünen die Wiesen, schon / vergnügen sich die Mädchen, es lacht / das Antlitz
der Erde. / Der Sommer ist jetzt erschienen, / und die Blumenpracht ist fröhlich aufgegangen.

271



Liebe und Mythologie

Im Gegensatz zum mittelhochdeutschen Minnesang, der in der Regel die
Geliebte ins Unerreichliche emporhebt, erscheint die mittellateinische
Liebesdichtung recht unzimperlich, ja derb. Wenn der herumvagierende Clericus
die frühlingsfreudigen Mädchen spazieren sieht, so erwachen in ihm Gefühle
eindeutiger Art. Vom bloßen Erblicken der Mädchen führt ein jäher Weg zur
militia Veneris, zum Kriegsdienst der Liebe. Darum endet das zuletzt zitierte
Gedicht mit dieser Strophe:

Ergo militemus simul Veneri,
tristia vitemus nosque teneri
visus et colloquia,
spes amorque trahant nos ad gaudia

Daher wollen wir zugleich nach der Venus trachten / und jung, wie wir sind, die Traurigkeit

meiden / Sie zu sehen, mit ihr zu reden, / Hoffnung und Liebe mögen uns zum Genüsse
führen

Visus et colloquia — sie zu erbbcken, mit ihr zu reden —, das sind die beiden

ersten Stufen des erwähnten Weges, der im ganzen fünf Stufen umfaßt. Ganz
unmißverständhch nennt sie das 154. Gedicht der Sammlung:

visus, colloquium, tactus, compar labiorum... lectus...

Auf das Sehen und Sprechen folgen Berührung, Kuß und Vereinigung. Es
steckt eine gewisse kalte Absichthchkeit in dem Gehaben der Clerici, eine

Absichtlichkeit, die an französische Verführungsgeschichten des 18. und 19.
Jahrhunderts erinnert. Wie gesagt, das Artistische der Form täuscht kaum über
die Derbheit des Inhalts hinweg.

Uns kommt es hier darauf an, zu erkennen, daß sogar in solch heiklen und
privaten Themen ein vorgezeichneter Ablauf herrscht. Natürlich kommen
innerhalb des Hauptthemas <Liebe) verschiedene Varianten vor. Neben der

<glücklichen Liebe), von der wir gehört haben, steht die unglückliche, die
sich in Klagen, Anklagen, in Selbstmitleid und versteckten Drohungen
ergeht; auch sie folgt bestimmten Mustern. «Ubi amor, ibi miseria», steht in
CB 119 zu lesen. Doch wollen wir hier darauf verzichten, dem Muster der

unglücklichen Liebe nachzugehen, weil sie doch wohl weniger attraktiv ist.
Aus den topoi, den literarischen Gemeinplätzen, setzt der Clericus sein

Gedicht wie aus Bausteinen zusammen. Dahin gehören die zahlreichen mythologischen

Spielereien, die von einer ganz beträchtbchen Kenntnis der Antike
zeugen. Paris und Helena zum Beispiel stehen ein für glückhche Verführung und
Liebesgenuß (CB 142), Dido ist die tragisch Liebende schlechthin (CB 98 bis

100), Silen torkelt einher als Muster der Trunkenheit, und Jupiter steht ein
für das rasche Abenteuer (CB 83). Das ganze obligate Bestiarium der Faune

272



und Nymphen und Satyrn, das so lange gezögert hat, ehe es untergegangen
ist — es geistert schon in der Literatur des zwölften Jahrhunderts herum

Obgleich nun also die Carmina Burana voller Cbchés sind, so liest man sie

doch nicht ungern, weil eine ungebrochene mittelalterliche Vitabtät noch
durch die abgegriffensten Wendungen hindurchglänzt. Die antike Götterwelt
steht noch irgendwie da, aber nur noch zum Spiel, als Staffage der Bildung.
Man sagt <Venus) statt Liebe und <Bacchus) statt Wein, und wenn man dem
Mundschenk verbieten will, Wasser in den Wein zu schütten, so schimpft man
ausführbch über die unheilige Ehe des Bacchus mit der Thetis

Was aber die Liebe betrifft, so sind wir denn doch zuletzt versucht zu fragen,
ob der Clericus die Dinge, die er sich ausmalt, auch wirkhch erlebt hat oder
ob es sich um bloße Wunschbilder handelt. Ich denke, daß beide Möghchkeiten

nebeneinander bestehen. Manches hat nur den Charakter einer
Stilübung, anderes wieder redet so realistisch, daß wir das Erleben voraussetzen
dürfen. In jedem Falle wird deuthch, mit was für Dingen sich die Autoren in
ihrer Phantasie beschäftigt haben. Im großen ganzen wird eher auf diese

Weise die Liebe bedichten, wer die Erfüllung entbehrt; sonst wäre ihm diese

Sache gar kein Problem, und er brauchte sie nicht ausführlich in Worte zu
setzen.

Die Trinklieder

Wie sollen wir die zahlreichen Trinklieder der Carmina Burana verstehen?
Auch hier sind wir gut beraten, wenn wir den Text nicht zu wörthch nehmen.
Dieses und jenes Lied mag wirkhch auf einen Studenten zurückgehen, der
überaus trinkfest und mit der Schenke verwachsen gewesen ist. Andere Lieder

sprengen zum vornherein den Rahmen der Wirkhchkeit. Welch eine apokalyptische

Steigerung des Trinkbetriebs herrscht in dem Stück, das mit der Zeile

beginnt: <In taberna quando sumus...!) Die ganze Welt scheint in ein einziges
Zechgelage überzugehen.

Psalt., S. 4906 Bibit era, bibit erus,
bibit miles, bibit clerus,
bibit ille, bibit illa,
bibit servus cum ancilla,
bibit velox, bibit piger,
bibit albus, bibit niger,
bibit constans, bibit vagus,
bibit rudis, bibit magus.

Bibit pauper et aegrotus,
bibit exsul et ignotus,
bibit puer, bibit canus,

273



bibit praesul et decanus,
bibit soror, bibit frater,
bibit anus, bibit mater,
bibit ista, bibit ille,
bibunt centum, bibunt mille.

Es trinkt die Herrin, es trinkt der Herr, / es trinkt der Ritter, es trinkt der Kleriker, /
es trinkt der dort und die dort, / es trinkt der Knecht mit der Magd, / es trinkt der Schnelle,
es trinkt der Faule, / es trinkt der Weiße, es trinkt der Schwarze, / es trinkt der Seßhafte, der
Fahrende, / es trinkt der Tropf und der Weise.

Es trinkt der Arme und der Kranke, / es trinkt der Verbannte und der Unbekannte, /
es trinkt der Knabe und der Greis, / es trinkt der Bischof und der Dekan, / es trinkt die
Schwester und der Bruder, / es trinkt die Großmutter und die Mutter, / es trinkt die dort
und der dort, / es trinken ihrer Hundert, ihrer Tausend.

Die Taberna, die Schenke, von der am Anfang des Gedichtes die Rede ist,
wäre gar nie groß genug, um diese ganze saufende Welt zu fassen, die sich

von dem Trinken je eines Einzelnen zu einem phantastischen Plural des
allgemeinen Trinkens erhebt. Der Einzelne verliert seine Kontur, verhert sich in
dieser Allgemeinheit. Alle Streitigkeiten, alle Parteiungen scheinen hier sinnlos
zu werden; man stößt an auf den Kaiser sowohl als auf den Papst, und Ritter
und Pfaffe zechen gemeinsam. Eine Verbrüderung im Wein ist entworfen, die
ihresgleichen sucht in der Literatur. Man stößt an auf die Strauchritter und die
leichten Mädchen, auf die herumvagierenden Mönche und die «verdrehten
Brüder» 7, auf die Streitsüchtigen und auf die Büßenden, auf die Lebenden und
die Toten, sofern sie gute Christen gewesen sind. Nur die Heiden scheinen
seitab zu stehen, sonst ist jedermann in die Verbrüderung mit eingeschlossen.

Sollen wir eine solche Äußerung selber als Auswirkung des Weines
betrachten? Die Dichter der Carmina würden uns einen solchen Verdacht nicht
verübeln, bekennen sie doch des öfteren ganz unverhohlen, nur unter dem
Einfluß des Weines dichten zu können. Allerdings muß es ein guter Wein sein,
das ist die Voraussetzung. «Tales versus facio, quale vinum bibo.» Die Verse
des Clericus sind so gut wie der Wein, den er trinkt (Psalt., S. 258). Unter
dieser Bedingung aber, was vollbringt da Bacchus für Wunder! Er befeuert
und erheitert den Mann, so heißt es, er bringt Freude, verscheucht die Sorgen,
macht den Dichter gelehrt und redegewandt, und schheßlich verführt er auch
die Frauen zur Liebe8. Nur Leute, die beim Zechen nicht mithalten, bleiben
ausgeschlossen von der Verbrüderung; sie gelten als traurige Leimsieder und
werden ausdrücklich zum Teufel gewünscht.

Also noch einmal: wie sollen wir diese Trinklieder verstehen? Wir müssen,
so scheint mir, einige Abstriche vornehmen, um auf den Kern der Sache zu
kommen. Abzustreichen ist die studentische Aufschneiderei, die darin
enthalten ist; abzustreichen ist ferner die bewußte Schockierung des Spießers —
und nicht zuletzt die Witzigkeit selbst, die kecke Ironie, mit welcher der-

274



gleichen Gesänge gedichtet sind. Denn sie sind ja offenbar nicht sehr ernst zu
nehmen. Nur eines fällt wirkhch ins Gewicht: die Freude. Der Wein muß in
einer Gesinnung der Freude getrunken werden; das wird, auf diese oder jene
Weise, immer wieder betont.

Psalt., S. 492 bibunt omnes sine meta,
quamvis bibant mente laeta.

Es trinken alle ohne Maß und Ziel, / obwohl sie fröhlichen Geistes trinken.

Die Trinkerei erweist sich als eine Veranstaltung «inter laetos», und Bacchus
ist der rechte Mann, per quem noster animus fit laetificatus, durch den unser
Gemüt fröhlich gestimmt wird. So ist denn die Freude das innerste Ethos
dieser Trinkgedichte.

Vag., S. 120 Simus hie sedentes

sicut conferentes,
in omnibus gaudentes,
nullum offendentes,
sed laeti
faceti
concinentes 9.

Wir wollen uns hier / gesellig niederlassen, / an allem uns freuend, / an niemandem Anstoß
nehmend, / sondern fröhlich / und wohlgelaunt / miteinander singend.

Nun zielt aber nicht nur der Wein auf die Freude ab, sondern auch der

Frühling, der nach den harten Wintern so strahlend hervorbricht — mit seinem
Bachrauschen und Vogelgesang, mit seinen Blumen und Mädchen. Ich empfinde

die Carmina Burana, in ihren gelungensten Teilen, als eine Landschaft
der Freude. Ich glaube, daß auch ihr musikalischer Deuter, Carl Orff, sie so

empfunden hat und daß dieser Glanz der Freude in seinem Tonwerk noch
gesteigert ist.

Die Freuden der Welt sind trügerisch

Die Freude, aber auch die Unbekümmerheit der Carmina Burana hängt
offensichtlich damit zusammen, daß viele ihrer Verfasser jung gewesen sind, eben
studierende und fahrende Gesellen. Als vorläufige Existenzen haben sie von der
Welt ein vorläufiges Bild gegeben. Ihre Freude hat noch nicht die Gewalt und
die Unbeirrbarkeit jener höchsten und inneren, eigentheh religiösen Freude,
die von äußeren Objekten unabhängig ist. Sondern sie ist angewiesen auf die
Güter dieser Welt, auf gutes Wetter, auf gebefreudige Gönner, auf Frauengunst.

Eine eigenthche Diesseits-Freude also, wie sie jungen Menschen wohl
ansteht. Ohne die Frauengunst wird übrigens jedes andere Glück zunichte.

275



CB 140 Si friget, in qua ardeo, nee mihi vult calere,

quid tunc cantus volucrum mihi queunt valere,
quid tunc veris praesentia? Iam hiems erit vere!

Wenn sie kalt bleibt, für die ich glühe, und sich nicht für mich erwärmen will, / was kann
mir dann der Gesang der Vögel bedeuten / und die Gegenwart des Frühlings? Dann wird
Winter sein mitten im Frühling

Und hier berührt sich nun der klerikale Amor mit dem mittelhochdeutschen

Minnesang. In einem anonymen Liebeslied heißt es dort:

D. Lyr., diu kleinen vogellin
S. 36 diu singent in dem walde: dêst menegem herzen hep.

mirn kome min holder geselle, in hân der sumerwünne niet10.

Die kleinen Vögel, / die singen im Wald; das ist manchem Herzen lieb. / Wenn mein
treuer Freund nicht kommt, habe ich keine Sommerfreude.

Wenn nun aber von dieser einen Freude jede andere abhängt, wie gefährdet,
wie verletzlich ist da das Ganze Wie oft hat der Fahrende zu argwöhnen, zu
wüten oder zu trauern, wenn es in der Liebe nicht nach seinen Wünschen geht

Jedoch die Freuden dieser Welt sind noch in einem viel tieferen Sinne
gefährdet. Auch der jugendlichste Übermut kann den Fahrenden nicht darüber
hinwegtäuschen. Ist es doch die Grundüberzeugung des Mittelalters im
allgemeinen und der Kirche im besonderen, daß die Freuden der Welt im gleichen
Maße brüchig sind, wie die Welt selbst brüchig ist. Beständig bleibt sie nur
in der Unbeständigkeit. Das Rad der Fortuna rollt blindlings dahin, erhöhend,
erniedrigend, wen sie gerade will. Auch hier sprechen mittellateinische und
mittelhochdeutsche Lyriker dieselbe Wahrheit aus.

Bkd., S. 80 Welt, ich hân dinen Ion ersehen:

swaz dû mir gist, daz nimest dû mir.
wir scheiden alle blôz von dir11.

Welt, ich habe deinen Lohn erkannt, / was du mir auch immer gibst, das nimmst du mir
wieder. / Wir scheiden alle nackt von dir.

Und abgesehen davon, daß sich nichts festhalten läßt auf dieser Welt, daß
all unser vermeintliches Eigentum nur geliehene Sachen sind — droht erst
noch, als Fluchtpunkt, worauf alles Zeitbche hinausläuft, das Jüngste Gericht.
Dort wird dann das triticum von der palea gesondert, der Weizen von der
Spreu, und was zu leicht befunden worden ist, das wirft der Richter in die
Hölle. Das Jüngste Gericht hängt wie ein Damoklesschwert über der
mittelalterlichen Menschheit, und die Angst vor der Hölle hat die Schärfe eines

Komplexes. Darum treten so viele morahsierende Autoren auf; einer der
schärfsten ist Walter von Chätihon, der sich nicht genug tun kann, die
Verweltlichung des Klerus anzuprangern. Die Geldgier Roms, die Lasterhaftig-

276



keit von Prälaten, die sich frühmorgens von der Seite ihrer Gehebten erheben,

wenn sie zur Messe gehen : das sind beliebte Themen, zumal in der moralisch-
satirischen Abteilung der Carmina (CB i—55). Sogar der diesseitsfreudige
Archipoeta beendet sein großes Bekenntnisgedicht, indem er Abbitte tut.
Denn jedermann weiß doch im Grunde: wer auf diese Welt baut, der hat auf
Sand gebaut. Im Jenseits erst eröffnet sich das wesentbche Sein; je nach
unserem Verhalten hier die endgültige Freude oder der endgültige Schrecken.

Solange wir aber noch in dem irdischen Vorfeld stehen, müssen wir uns vor
Verführung hüten. Und so scheint denn zwar diese Welt eine glänzende und
wohlgerundete Einrichtung zu sein; wer aber tiefer bbckt, erbbckt überall den

Kampf und den Zwiespalt. Unvergeßhch hat Walther von der Vogelweide
diese Erfahrung ausgesprochen in seiner <Elegie).

D. Lyr., Owê wie uns mit süezen dingen ist vergeben!
S. 262 ich sihe die gallen mitten in dem honege sweben :

diu weit ist ûzen schoene, wîz grüen unde rôt,
und innan swarzer varwe, vinster sam der tôt12.

O weh, wie wir mit süßen Dingen vergiftet sind! / Ich sehe die Galle mitten im Honig
schwimmen; / die Welt ist außen schön, weiß, grün und rot, / und inwendig von schwarzer
Farbe, finster wie der Tod.

In der ersten, eben der moralisch-satirischen Abteilung der Carmina Burana,
treffen wir auf vielerlei Exempel des Zwiespalts. Simon Magus erhebt sich

gegen Simon Petrus (CB 10), Mammon gegen die Gerechtigkeit (CB 11), der
Götzendienst gegen die wahre Rehgion. Der Anschein des Guten wie des

Bösen trügt. «Unter einem goldenen Fell versteckt sich ein eisernes Gemüt,
und die Esel schlüpfen in eine Löwenhaut» (CB 42). «Vom Munde strömt
Honig, aber der Sinn ist voher Gabe », heißt es im gleichen Gedicht. Hier erst
geht uns der Hintergrund gewisser Wortspiele auf. Fei klingt wie mei, aber

was kann es Gegensätzhcheres geben als Honig und Galle? Lex klingt
(annähernd) wie faex, und doch wäre es bitter nötig, Gottes <Gesetz) von des

Teufels <Bodensatz) zu unterscheiden. Ähnliches gilt für nix und pix, Schnee

und Pech, für hbum und lohum, Lilie und Lolch. Die Lihen auf dem Felde
hat ja Gott selbst mit Schönheit angetan; den Lolch dagegen, den Schwindelhafer,

hat der Böse heimhch unter den Weizen gesät (Matthäus 13, 24). Die
Zweideutigkeit der Sprache spiegelt die Zweideutigkeit der Welt ab, in der
das Gute und das Böse oft so ähnlich aussehen. «Fas etnefas ambulant paene
passu pari»— «Recht und Unrecht gehen fast im gleichen Schritt einher» —,
so beginnt das neunzehnte Gedicht.

Man wird sich vielleicht verwundern, daß neben den üppigen Trink- und
Liebeshedern eine so gramvolle Zeitkritik auftaucht. Es wäre aber falsch, in
der großen Blütenlese eines Sammlers und Liebhabers, das nämbch sind die
Carmina Burana, eine inhaltbche Einheit zu suchen. Die Einheit kann höch-

277



stens in der Epoche als ganzer liegen, und die Meinung dieser Epoche geht
dahin, daß alles Diesseitige vorläufig und brüchig ist und dem Jüngsten
Gericht untersteht. Jeder Einzelne hat daraus die moralische Konsequenz zu
ziehen, am allerersten der Mann der Kirche. — Freilich treten auch Dichter
auf, die einen Kompromiß zu schließen versuchen, wie der Verfasser des

dreißigsten Gedichtes. «Solange ich jung war», sagt er, «konnte ich tun, was
ich wollte, herumkutschieren und der Sinnenlust frönen. Aber von nun an
verbietet mir das Mannesalter, ein solches Leben zu führen Damals war
nichts ausgeschlossen, und alles hat mir meine Jugend gnädig dargeboten.
Aber jetzt will ich wieder zu Verstände kommen und meine Fehler
gutmachen. » Ein spießiger Opportunismus, der sich philosophisch zu verkleiden
versucht

Die Problematik des Mittellateins

Die Benediktbeurener Liedersammlung ist lateinisch geschrieben, mit
Ausnahme einer Anzahl reizvoller mittelhochdeutscher Kurzgedichte und ganz
weniger altfranzösischer Einschübe. Das Latein hat im großen ganzen eine
beachtliche formale Geschmeidigkeit. Es ist zugleich der Glanz und die
Grenze dieser Gedichte.

Das Latein ist auch für den Clericus eine Fremdsprache gewesen, die es im
Bildungsgange des Triviums (Grammatik, Dialektik, Rhetorik) noch vollends
zu erlernen galt. Ihre Beherrschung macht seine Sonderstellung aus, die
Stellung des Gebildeten unter den « stumpfen Laien ». Der Pfaffe und der Laie
gehen auch im zeitgenössischen mittelhochdeutschen Gedicht als Kontrastfiguren

nebeneinander her. Lateinische Dichtung bedeutet also im
Hochmittelalter soviel wie Gebildeten-Dichtung oder, um es scharf zu sagen : Dichtung

im luftleeren Raum. Die wirkhch schöpferischen Kräfte der Zeit regten
sich anderswo. Daran ändert auch die abendländische Universalität der damaligen

lateinischen Bildung nichts, die heute so sehr gerühmt wird.
Wenn wir selber in der Lage einer Flora und Phyllis wären (CB 92), wenn

wir durch unseren Schiedsspruch entscheiden müßten, wem wir den Vorzug
geben wollten, dem Kleriker oder dem Ritter; wenn wir unter den beiden

glänzenden Gaben wählen müßten, die sie uns hinterlassen haben : der
mittellateinischen und der mittelhochdeutschen Dichtung — so würden wir die
letztere wählen. Zwar kennt auch das mittelhochdeutsche Gedicht manche
formalen und inhaltlichen Verschrobenheiten, man denke nur an die verstiegene

Idealität des Minnesanges. Aber wir spüren in diesen Versen eben doch
den ursprüngbchen Mutterlaut, wir erkennen uns selber in ihr. Und wenn
Walther von der Vogelweide ein Gedicht mit der Anrede beginnt:

Herzeliebes frowehn,
got gebe dir hiute und iemer guot

278



so strömt eine Welle von Wärme und Kraft auf uns zu, die uns mitnimmt. Ich
glaube nicht, daß die Spiele des Klerikers mit seiner puehula, virguncula, do-
micella dagegen aufkommen können. Gerade in Liebesdingen bleibt das

mittellateinische Gedicht, bei all seiner Gewagtheit, merkwürdig abstrakt;
denn die Gehebte, die trotz ihrem bukolischen Namen ein Mädchen des Volkes
ist, hat ja durchaus kein Latein verstanden.

Und dennoch, es ist höchst erstaunlich, welcher Eleganz, welcher
Geschmeidigkeit, welches Klangzaubers die mittellateinische Sprache fähig ist.
Wer in den Carmina Burana liest, dem kann es geschehen, daß er, mitten unter
gelehrten Cliché-Dichtungen, auf ein lyrisches Wunder stößt.

CB 62 Dum Dianae vitrea
sero lampas oritur
et a fratris rosea
luce dum succenditur,
dulcis aura Zephyri
Spirans omnes Aetheri
nubes tolht;
sie emolht
vis chordarum pectora
et immutat
cor, quod nutat
ad amoris pondera.

Laetum iubar Hesperi
gratiorem
dat humorem
roris soporiferi
mortalium generi.

O quam felix est antidotum soporis,
quod curarum tempestates sedat et doloris,
dum surrepit clausis oculorum poris13!

Morpheus in mentem
trahit impellentem
ventum lenem segetes maturas,
murmura rivorum per harenas puras,
circulares ambitus molendinorum,
qui furantur somno lumen oculorum.

Wenn spät der Diana / kristallene Leuchte aufgeht / und von ihres Bruders / abendrötlichem

Licht noch angestrahlt wird, / dann räumt der holde Hauch des Zephyr / alle Wolken
des Himmels / wehend hinweg. / So besänftigt / die Macht des Saitenspieles die Brust / und
verwandelt das Herz, / das sich der Schwere / der Liebe zuneigt.

279



Der frohe Glanz des Abendsterns / spendet / dem Geschlechte der Sterblichen / das

willkommene Naß / schlafbringenden Taues.
O wie glücklich ist die Gegengabe des Schlafs, / der die Stürme der Sorgen stillt und des

Schmerzes, / wenn er in die geschlossenen Augen schleicht.
Morpheus zaubert uns / einen gelinden Wind in den Sinn, / der reife Saaten anweht, /

das Murmeln der Bäche durch den reinen Sand, / das runde Umgehen der Mühlen(räder), /
die uns im Schlaf das Augenlicht entwenden.

Ist das nun nicht die Sprache des Herzens, die sich Goethes Helena reimend
erworben hat? Die gelehrte Mythologie ist noch da, mit Diana, mit Zephyrus,
mit Morpheus. Aber Diana bedeutet nichts weiter als den Mond, der aufgeht;
ihr Bruder ist die Sonne, die untergeht; Zephyrus ist der linde Abendwind und
Morpheus endlich der Traum, der uns in ein inneres Reich von lauter Schönheit

entführt. Die Mythologie ist nurmehr ein dünner Schleier vor der Natur
selbst, und wundervoll hält das Gedicht den Aufgang der Nacht und das

Hinübergleiten des sorgenden Menschen in den ahes ausgleichenden Schlaf
fest. Es will mir scheinen, als sei in dem Gedicht schon jener Zauber angetönt,
den so viel später ein Matthias Claudius, ein Goethe, ein Hölderlin im Aufgang
des Mondes empfunden haben.

1Der neueren Forschung ist es gelungen, einzelne Gedichte Autoren wie Walter von
Châtillon oder dem «Archipoeta» zuzuordnen. 2 Maßgebend ist die wissenschaftliche Ausgabe

von Alfons Hilka und Otto Schumann. Dort füllen die moralisch-satirischen Dichtungen
den ersten Teil des ersten Bandes. Er erschien in Carl Winters Universitätsbuchhandlung,
Heidelberg, 1930. Der zweite Teil des ersten Bandes enthält die Liebeslieder (1941). 3Man
vergleiche dazu die vielen Klagen über den Winter in der zeitgenössischen mittelhochdeutschen

Lyrik, besonders bei Walther von der Vogelweide. 4CB 84 bedeutet: das 84. Gedicht
der Ausgabe Hilka-Schumann. Ein noch drastischeres Beispiel der Reimwut ist CB 86. 5Sed:

von Schumann abweichende Lesart, mit Josef Eberle, Psalterium profanum, Zürich, 1962.
6 Zitiert nach dem Psalterium profanum, da die Schumannsche Ausgabe die Trinklieder nicht
mehr umfaßt. 'Lateinisch: pro fratribus perversis, Psalt. S. 490. In welcher Hinsicht sind sie
«verdreht»? In CB 95 verteidigt sich ein Kleriker gegen den Verdacht der Homosexualität.
8Psalt., S. 478. 'Ausgabe der Carmina Burana von Eberhard Brost, Heidelberg, 1961.
10Deutsche Lyrik des Mittelalters, herausgegeben von Max Wehrli, Zürich, 1955. 11 Werner
Burkhard, Schriftwerke deutscher Sprache, erster Band, Aarau, 1957. 12Es ist auffällig, daß
sich ein Topos wie die Gegenüberstellung von Galle und Honig auch im Mittelhochdeutschen
wieder findet. 13Mit Schumann vermute ich, daß der nachfolgende Vers: «ipsum gaudio
aequiperat dulcedini amoris » interpoliert ist.


	Die Welt der Carmina Burana

