Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Die Welt der Carmina Burana
Autor: Hany, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Welt der Carmina Burana

ARTHUR HANY

Alte Motive — nener Ton

Es ist ein altes Gerticht, dal Wein, Weib und Gesang zu den angenehmen
Dingen des Lebens gehoren sollen. Keineswegs sind die Autoren der Carmina
Burana als erste auf diesen Gedanken gekommen. Unter diesen zumeist ano-
nymen Autoren® mdgen sich sowohl Studenten wie wohlbestallte Geistliche
befunden haben. Die Themen der Gedichte sind mannigfaltig; es gibt da Auf-
zahlungen von Vogeln, eine Anleitung iiber das Schachspiel, Zusammen-
fassungen der Herkules-Taten, biedere Kurzfassungen der Dido-Tragddie,
Kreuzzugsgedichte und anderes mehr. Aber wenn man von den moralisch-
satirischen Gedichten absieht2, so sind es die Liebesgedichte, die Trink- und
Spielgedichte, die sich dem allgemeinen BewuBtsein am stirksten eingeprigt
haben, und das wohl zu Recht.

Eine Poesie des Weintrinkens kennt die Antike von Anakreon bis zu Horaz.
Was die Liebe betrifft, so bekennen sich die Gedichte zu dem groBen Vorbild
Ovids, der ja diesen dichtenden Klerikern nur allzubekannt war. Wie steht es
mit den Landschaftsidyllen der Pastourellen, wo der fahrende Klerikus die
unter einer Linde hingelagerte Hirtin antrifft? Auch dafiir dirfte es antike
Vorbilder geben in der Gegend von Theokrit. Und die vielen Gedichte, die
mit dem Lob des Friihlings beginnen? Ansitze zu Frithlingsgedichten begeg-
nen zum Beispiel bei Catull, bei Horaz. Freilich spricht in ihnen nichts von
der Instindigkeit, mit welcher der nordische Dichter den Frithling begriiB3t.
Denn in den harten Wintern des Mittelalters, da hat es in Deutschland wenig
zu lachen gegeben3.

Aber mit alledem ist noch nicht viel gesagt. Selbst wenn wir alle Abhidngig-
keiten und Anklinge einzeln aufspiiren konnten — ja selbst wenn es gelinge,
die meisten Gedanken, die in der Benediktbeurener Sammlung geduBert sind,
als topoi, das heiBit als literarische Gemeinplitze zu entlarven: so wire damit
noch wenig gesagt. Mogen gewisse Motive auch noch so traditionell sein —
neu ist doch eben der Ton, in dem diese Dinge gesagt sind. Denn es gibt
Augenblicke in der Geschichte der Kunst, wo aus lauter scheinbar bekannten
Elementen auf einmal etwas Unbekanntes und Neues, etwas <Modernes> ent-
steht.

268



Goethes Helena-Tragodie, die mit den Jahrtausenden spielt, zielt auch auf
diesen Augenblick ab. Noch eben hat Helena in jambischen Trimetern ge-
sprochen, gemessen und feierlich, wie es sich fiir eine antike Heldin geziemt.
Doch nun hért sie aus den Versen des Turmwirters Lynkeus auf einmal den
neuen Ton heraus: etwas hold Beseligtes und Beschwingtes. Sie mochte auch
so reden konnen. Darum wendet sie sich an Faust und fragt ihn:

So sage denn: wie sprech ich auch so schon?
Und er antwortet ihr:

Das ist gar leicht: es mufl von Herzen gehn!

Und dann lernt Helena reimen! Denn die Sprache des Herzens scheint ohne
den Reim nicht denkbar zu sein. Zur Zeit der Entstehung der Carmina Burana,
im elften und zwolften Jahrhundert also, geht die Poesie von den «Metren> zu
den «Rhythmen) tiber, von den silbenmessenden Langversen zu den gereimten
Kurzversen, die mehr und mehr auf den natiirlichen Wortakzent abstellen. Die
lateinische Sprache behauptet sich zwar, aber sie paBt sich der neuen Zeit an.
Der Reim gilt jetzt als ausgesprochen modern, und er wird des 6fteren iber
das MaB} des Ertriglichen hinaus gesteigert. Was ist nun aber eigentlich der
Reim? Er lebt von der unausgesprochenen Uberzeugung, da der Gleichklang
der Silben am Ende der Verse — daB3 diese Harmonie des Klanges auch eine
Harmonie der Bilder und Gedanken begiinstige. Wahtlich eine kithne Ubet-
zeugung! Und oft uiberglinzt jetzt der Klang den sogenannten «Sinn» des Ge-
dichtes. Er entwirklicht die Dinge, versetzt sie in Schwingung. Hingt dieser
Geist des allumfassenden, des leise entwirklichenden Klanges nicht mit dem
Geist des Christentums zusammen?

Sprach-Montage und Sprache des Hergens

Aber die angedeutete Méglichkeit ist nur die hdchsze Moglichkeit des Reimes.
Daneben gibt es Gedichte genug, die auf der Stufe der Virtuositit oder gar
des Geklingels stehenbleiben. Wir wihlen das folgende Beispiel:

CB 844 Dum prius inculta
coleret virgulta
aestas iam adulta,
hieme sepulta,
vidi
viridi
Phyllidem sub tilia,
vidi
Phyllidi
quaevis arridentia
invideo

269



dum video.

sic capi cogit sedulus
me laqueo

virgineo

cordis venator oculus.

Als sich der schon herangeteifte Sommer | der frither noch schmucklosen | Striucher
annahm / und der Winter begraben war, / da sah ich [ unter der gtriinen Linde / die Phyllis; /
da sah ich | wie alles | die Phyllis anlachte. | Neid ergriff mich, [ als ich es sah. | So fing mich
mein emsiges Auge, | der Jiget des Herzens, | in der Schlinge | des Midchens.

Das sind natiirlich keine naiven Verse. Die Pastourelle, die ganze Staffage
von Frithling und Liebe und Midchen, wird kiinstlich arrangiert. Der mittel-
lateinische Dichter freut sich, daB3 er dergleichen elegante Kurzverse, derglei-
chen Wortverschrinkungen iiberhaupt zustande bringt, noch dazu in einer
exklusiven Gebildeten-Sprache. Der artistische Stil hebt sich deutlich von dem
derben Thema ab: der Verfithrung des Midchens, von der dann in den folgen-
den Strophen die Rede ist. Aber das Midchen heif3t ja Phyllis, ein reichlich
literarischer Name; und so bleibt denn zu hoffen, daf3 alles iibrige auch nur
auf dem Papier geschieht.

Der Dichter dieser Pastourelle ist einem Schema gefolgt, das in manchen
anderen Gedichten auch durchexerziert wird. Originell, in unserem Sinne des
Wortes, ist er also mit seinem Gedicht nicht. Aber Originalitit, damit ist iiber-
haupt im Mittelalter nichts anzufangen. Der Kunst liegt ein bestimmter Kanon
von Regeln zu Grunde: Regeln des Vers- und Strophenbaus, des Reims, der
mythologischen oder auch biblischen Anspielung. Durch die Beherrschung
des Lateins unterscheidet sich der Clericus von dem laicus brutus, dem stump-
ten Laien, den er nur mit Verachtung nennt. Lateinische Sprach-Montage —
auf dieser Stufe sind viele der Carmina stehengeblieben. Das ist auch gar nicht
verwunderlich. Verwundern kénnte héchstens, da3 so manches Carmen durch
die Schlinge der Rhetorik hindurchgeschlipft ist; da die Technik des Ge-
dichte-Machens oft so genial gehandhabt wird, daB3 man sie gar nicht mehr
bemerkt. Dann sind wir von lauter Grazie bezaubert, und jene Sprache des
Herzens deutet sich an, die Helena von Faust hat erlernen wollen. Als Beispiel
eines gelungenen Gedichtes wihle ich das folgende:

CB 136 Omnia sol temperat
purus et subtilis,
novo mundo reserat
faciem Aprilis;
ad amorem properat
animus herilis,
et iocundis imperat
deus puerilis.

270



Rerum tanta novitas
in sollemni vere

et veris auctoritas
iubet nos gaudere.
vices praebet solitas;
sed? in tuo vere
fides est et probitas
tuum retinere.

Ama me fideliter!
fidem meam nota:
de corde totaliter

et ex mente tota
sum praesentialiter
absens in remota.
quisquis amat aliter,
volvitur in rota.

Alles erwirmt die Sonne (wieder), [ die reine, die feine; | einer neuen Welt offenbart [ der
April sein Gesicht. [ Det Liebe entgegen | eilt der Sinn des Mannes, [ und tiber (lauter) Froh-
liche herrscht /| (Amot,) det kindliche Gott.

DaB alles so neu ist / im festlichen Friihling [ und das Votbild des Friihlings (selbst) /
zieht uns zur Freude. | Er bringt die gewohnte Abwechslung; [ aber in deinem Frithling |
herrscht die Treue und Redlichkeit, | deinen (Geliebten) festzuhalten.

Liebe mich treulich! / Nimm meine Treue waht: | von ganzem Herzen [ und mit all
meinem Sinn / bin ich bei dit, [ auch wenn ich dir fern bin. | Jedet, det anders liebt, [ dreht
sich auf dem Rad...

Hier haben wir ihn nun, den neuen Ton. Von der Gemessenheit, von der
Objektivitit eines antiken Gedichts ist nichts mehr #brig geblieben. Die
warme, griinende Frithlingslandschaft bildet den Rahmen, in welchem die Ge-
liebte angerufen wird. Der Liebende gibt sich ihr ganz zu eigen und scheint
nichts mehr als eben diese Liebe zu kennen.

Es ist iibrigens undenkbar, da3 die Verse beim Frihling einsetzen, ohne bei
der Liebe zu enden. Das eine Motiv zieht unweigerlich das andere nach, und
es gibt Fille, wo der Ubergang schon im allerersten Vers erfolgt.

CB 144 Iam iam virent prata, iam iam virgines
iocundantur, terrae ridet facies.
aestas nunc apparuit,
ornatusque florum laete claruit.

Schon griinen die Wiesen, schon | vergniigen sich die Midchen, es lacht | das Antlitz
der Erde. [ Der Sommer ist jetzt erschienen, [ und die Blumenpracht ist frohlich aufgegangen.

271



Liebe und Mythologie

Im Gegensatz zum mittelhochdeutschen Minnesang, der in der Regel die Ge-
liebte ins Unerreichliche emporhebt, erscheint die mittellateinische Liebes-
dichtung recht unzimperlich, ja derb. Wenn der herumvagierende Clericus
die frihlingsfreudigen Médchen spazieren sieht, so erwachen in ihm Gefiihle
eindeutiger Art. Vom bloBen Erblicken der Midchen fiihrt ein jiher Weg zur
militia Veneris, zum Kriegsdienst der Liebe. Darum endet das zuletzt zitierte
Gedicht mit dieser Strophe:

Ergo militemus simul Veneri,

tristia vitemus nosque teneri!

visus et colloquia,

spes amorque trahant nos ad gaudia!

Daher wollen wir zugleich nach der Venus trachten [ und jung, wie wir sind, die Traurig-
keit meiden! | Sie zu sehen, mit iht zu reden, /| Hofflnung und Liebe mogen uns zum Genusse
fithren!

Visus et colloquia — sie zu erblicken, mit ihr zu reden —, das sind die beiden
ersten Stufen des erwihnten Weges, der im ganzen funf Stufen umfafit. Ganz
unmiflverstindlich nennt sie das 154. Gedicht der Sammlung:

visus, colloquium, tactus, compar labiorum... lectus...

Auf das Sehen und Sprechen folgen Berithrung, KuBl und Vereinigung. Es
steckt eine gewisse kalte Absichtlichkeit in dem Gehaben der Clerici, eine Ab-
sichtlichkeit, die an franzésische Verfithrungsgeschichten des 18. und 19. Jahr-
hunderts erinnert. Wie gesagt, das Artistische der Form tduscht kaum iiber
die Derbheit des Inhalts hinweg.

Uns kommt es hier darauf an, zu erkennen, daB3 sogar in solch heiklen und
privaten Themen ein vorgezeichneter Ablauf herrscht. Natiirlich kommen
innerhalb des Hauptthemas <Liebe> verschiedene Varianten vor. Neben der
«glicklichen Liebe», von der wir gehort haben, steht die ungliickliche, die
sich in Klagen, Anklagen, in Selbstmitleid und versteckten Drohungen er-
geht; auch sie folgt bestimmten Mustern. «Ubi amor, ibi miseria», steht in
CB 119 zu lesen. Doch wollen wir hier darauf verzichten, dem Muster der
ungliicklichen Liebe nachzugehen, weil sie doch wohl weniger attraktiv ist.

Aus den topoi, den literarischen Gemeinplitzen, setzt der Clericus sein Ge-
dicht wie aus Bausteinen zusammen. Dahin gehoren die zahlreichen mytholo-
gischen Spielereien, die von einer ganz betrichtlichen Kenntnis der Antike zeu-
gen. Paris und Helena zum Beispiel stehen ein fiir gliickliche Verfihrung und
LiebesgenuB3 (CB 142), Dido ist die tragisch Liebende schlechthin (CB 98 bis
100), Silen torkelt einher als Muster der Trunkenheit, und Jupiter steht ein
fur das rasche Abenteuer (CB 83). Das ganze obligate Bestiarium der Faune

272



und Nymphen und Satyrn, das so lange gezogert hat, ehe es untergegangen
ist — es geistert schon in der Literatur des zwolften Jahrhunderts herum!

Obgleich nun also die Carmina Burana voller Clichés sind, so liest man sie
doch nicht ungern, weil eine ungebrochene mittelalterliche Vitalitit noch
durch die abgegriffensten Wendungen hindurchglinzt. Die antike Gotterwelt
steht noch irgendwie da, aber nur noch zum Spiel, als Staffage der Bildung.
Man sagt «Venus> statt Liebe und «Bacchus> statt Wein, und wenn man dem
Mundschenk verbieten will, Wasser in den Wein zu schiitten, so schimpft man
austiihrlich Gber die unheilige Ehe des Bacchus mit der Thetis!

Was aber die Liebe betrifft, so sind wir denn doch zuletzt versucht zu fragen,
ob der Clericus die Dinge, die er sich ausmalt, auch wirklich erlebt hat oder
ob es sich um bloBe Wunschbilder handelt. Ich denke, dal beide Moglich-
keiten nebeneinander bestehen. Manches hat nur den Charakter einer Stil-
ibung, anderes wieder redet so realistisch, daf3 wir das Erleben voraussetzen
diirfen. In jedem Falle wird deutlich, mit was fiir Dingen sich die Autoren in
ihrer Phantasie beschiftigt haben. Im groBen ganzen wird eher auf diese
Weise die Liebe bedichten, wer die Erfiillung entbehrt; sonst wire ihm diese

Sache gar kein Problem, und er brauchte sie nicht ausfiihrlich in Worte zu
setzen.

Die Trinklieder

Wie sollen wir die zahlreichen Trinklieder der Carmina Burana verstehen?
Auch hier sind wir gut beraten, wenn wir den Text nicht zu wortlich nehmen.
Dieses und jenes Lied mag wirklich auf einen Studenten zuriickgehen, der
uberaus trinkfest und mit der Schenke verwachsen gewesen ist. Andere Lieder
sprengen zum vornherein den Rahmen der Wirklichkeit. Welch eine apokalyp-
tische Steigerung des Trinkbetriebs herrscht in dem Stiick, das mit der Zeile

beginnt: <In taberna quando sumus...]» Die ganze Welt scheint in ein einziges
Zechgelage tiberzugehen.

Psalt., S. 4908 Bibit era, bibit erus,
bibit miles, bibit clerus,
bibit ille, bibit illa,
bibit servus cum ancilla,
bibit velox, bibit piger,
bibit albus, bibit niger,
bibit constans, bibit vagus,
bibit rudis, bibit magus.

Bibit pauper et aegrotus,
bibit exsul et ignotus,
bibit puer, bibit canus,

213



bibit praesul et decanus,
bibit soror, bibit frater,
bibit anus, bibit mater,

bibit ista, bibit ille,

bibunt centum, bibunt mille.

Es trinkt die Herrin, es trinkt det Herr, | es trinkt der Ritter, es trinkt der Kleriker, /
es trinkt der dort und die dort, [ es trinkt der Knecht mit der Magd, / es trinkt der Schnelle,
es trinkt der Faule, [ es trinkt det WeiBe, es trinkt der Schwatrze, | es trinkt der SeBhafte, der
Fahrende, | es trinkt der Tropf und der Weise.

Es trinkt der Arme und der Kranke, [ es trinkt der Verbannte und der Unbekannte, [
es trinkt der Knabe und der Greis, [ es trinkt der Bischof und der Dekan, | es trinkt die
Schwester und der Bruder, | es trinkt die GroBmutter und die Mutter, | es trinkt die dott
und der dott, [ es trinken ihter Hundett, ihrer Tausend.

Die Taberna, die Schenke, von der am Anfang des Gedichtes die Rede ist,
wire gar nie groB3 genug, um diese ganze saufende Welt zu fassen, die sich
von dem Trinken je eines Einzelnen zu einem phantastischen Plural des allge-
meinen Trinkens erhebt. Der Einzelne verliert seine Kontur, verliert sich in
dieser Allgemeinheit. Alle Streitigkeiten, alle Parteiungen scheinen hier sinnlos
zu werden; man stof3t an auf den Kaiser sowohl als auf den Papst, und Ritter
und Pfaffe zechen gemeinsam. Eine Verbriiderung im Wein ist entworfen, die
ihresgleichen sucht in der Literatur. Man sto8t an auf die Strauchritter und die
leichten Midchen, auf die herumvagierenden Mo6nche und die «verdrehten
Briider» 7, auf die Streitstichtigen und auf die Biilenden, auf die Lebenden und
die Toten, sofern sie gute Christen gewesen sind. Nur die Heiden scheinen
seitab zu stehen, sonst ist jedermann in die Verbriidderung mit eingeschlossen.

Sollen wir eine solche AuBerung selber als Auswirkung des Weines be-
trachten? Die Dichter der Carmina wiirden uns einen solchen Verdacht nicht
veriibeln, bekennen sie doch des 6fteren ganz unverhohlen, nur unter dem
EinfluB des Weines dichten zu kénnen. Allerdings muB es ein guter Wein sein,
das ist die Voraussetzung. «Tales versus facio, quale vinum bibo.» Die Verse
des Clericus sind so gut wie der Wein, den er trinkt (Psalt., S. 258). Unter
dieser Bedingung aber, was vollbringt da Bacchus fiir Wunder! Er befeuert
und erheitert den Mann, so heillt es, er bringt Freude, verscheucht die Sorgen,
macht den Dichter gelehrt und redegewandt, und schlieBlich verfiihrt er auch
die Frauen zur Liebe8. Nur Leute, die beim Zechen nicht mithalten, bleiben
ausgeschlossen von der Verbriiderung; sie gelten als traurige Leimsieder und
werden ausdriicklich zum Teufel gewtinscht.

Also noch einmal: wie sollen wir diese Trinklieder verstehen? Wir miissen,
so scheint mir, einige Abstriche vornehmen, um auf den Kern der Sache zu
kommen. Abzustreichen ist die studentische Aufschneiderei, die darin ent-
halten ist; abzustreichen ist ferner die bewuBte Schockierung des SpieBers —
und nicht zuletzt die Witzigkeit selbst, die kecke Ironie, mit welcher der-

274



gleichen Gesinge gedichtet sind. Denn sie sind ja offenbar nicht sehr ernst zu
nehmen. Nur eines fillt wirklich ins Gewicht: die Freude. Der Wein muf in
einer Gesinnung der Freude getrunken werden; das wird, auf diese oder jene
Weise, immer wieder betont.

Psalt., S. 492 bibunt omnes sine meta,
quamvis bibant mente laeta.

Es trinken alle ohne MaB3 und Ziel, | obwohl sie fréhlichen Geistes trinken.

Die Trinkerei erweist sich als eine Veranstaltung «inter laetos », und Bacchus
ist der rechte Mann, per quem noster animus fit laetificatus, durch den unser

Gemiit frohlich gestimmt wird. So ist denn die Freude das innerste Ethos
dieser Trinkgedichte.

Vag., S. 120 Simus hic sedentes
sicut conferentes,
in omnibus gaudentes,
nullum offendentes,
sed laeti
faceti
concinentes?®,

Wir wollen uns hier | gesellig niedetlassen, [ an allem uns freuend, [ an niemandem Anstof3
nehmend, / sondern frohlich / und wohlgelaunt / miteinander singend.

Nun zielt aber nicht nur der Wein auf die Freude ab, sondern auch der
Frithling, der nach den harten Wintern so strahlend hervorbricht — mit seinem
Bachrauschen und Vogelgesang, mit seinen Blumen und Midchen. Ich emp-
finde die Carmina Burana, in ihren gelungensten Teilen, als eine Landschaft
der Freude. Ich glaube, daB auch ihr musikalischer Deuter, Carl Otff, sie so

empfunden hat und daB dieser Glanz der Freude in seinem Tonwerk noch
gesteigert ist.

Die Freuden der Welt sind trijgerisch

Die Freude, aber auch die Unbekiimmerheit der Carmina Burana hingt offen-
sichtlich damit zusammen, daB viele ihrer Verfasser jung gewesen sind, eben
studierende und fahrende Gesellen. Als vorliufige Existenzen haben sie von der
Welt ein vorlidufiges Bild gegeben. Thre Freude hat noch nicht die Gewalt und
die Unbeirrbarkeit jener hochsten und inneren, eigentlich religiésen Freude,
die von duBleren Objekten unabhingig ist. Sondern sie ist angewiesen auf die
Giiter dieser Welt, auf gutes Wetter, auf gebefreudige Gonner, auf Frauen-
gunst. Eine eigentliche Diesseits-Freude also, wie sie jungen Menschen wohl
ansteht. Ohne die Frauengunst wird tibrigens jedes andere Gliick zunichte.

275



CB 140 Si friget, in qua ardeo, nec mihi vult calere,
quid tunc cantus volucrum mihi queunt valere,
quid tunc veris praesentia? Iam hiems erit vere!

Wenn sie kalt bleibt, fiir die ich gliithe, und sich nicht fiir mich erwirmen will, / was kann
mir dann det Gesang der Vogel bedeuten | und die Gegenwart des Friihlings? Dann wird
Winter sein mitten im Frithling!

Und hier beriihrt sich nun der klerikale Amor mit dem mittelhochdeutschen
Minnesang. In einem anonymen Liebeslied heif3t es dort:

D. Lyr., diu kleinen vogellin
S. 36 diu singent in dem walde: dést menegem herzen liep.
mirn kome min holder geselle, in hin der sumerwiinne niet?®.

Die kleinen Vogel, | die singen im Wald; das ist manchem Herzen lieb. /| Wenn mein
treuer Freund nicht kommt, habe ich keine Sommetfreude.

Wenn nun aber von dieser einen Freude jede andere abhingt, wie gefihrdet,
wie verletzlich ist da das Ganze! Wie oft hat der Fahrende zu argwdhnen, zu
wiiten oder zu trauern, wenn es in der Liebe nicht nach seinen Wiinschen geht!

Jedoch die Freuden dieser Welt sind noch in einem viel tieferen Sinne ge-
fihrdet. Auch der jugendlichste Ubermut kann den Fahrenden nicht dariiber
hinwegtiuschen. Ist es doch die Grundiiberzeugung des Mittelalters im allge-
meinen und der Kirche im besonderen, daBl die Freuden der Welt im gleichen
MaBe briichig sind, wie die Welt selbst briichig ist. Bestindig bleibt sie nur
in der Unbestindigkeit. Das Rad der Fortuna rollt blindlings dahin, erhthend,
erniedrigend, wen sie gerade will. Auch hier sprechen mittellateinische und
mittelhochdeutsche Lyriker dieselbe Wahrheit aus.

Bkd., S. 8o Welt, ich hin dinen 16n ersehen:
swaz d mir gist, daz nimest dd mir.
wir scheiden alle bldéz von dir1?,

Welt, ich habe deinen Lohn etkannt, [ was du mir auch immer gibst, das nimmst du mir
wieder. | Wir scheiden alle nackt von dit.

Und abgesehen davon, daf3 sich nichts festhalten 1iBt auf dieser Welt, daf3
all unser vermeintliches Eigentum nur gelichene Sachen sind — droht erst
noch, als Fluchtpunkt, worauf alles Zeitliche hinausliuft, das Jungste Gericht.
Dort wird dann das triticum von der palea gesondert, der Weizen von der
Spreu, und was zu leicht befunden worden ist, das wirft der Richter in die
Holle. Das Jiingste Gericht hingt wie ein Damoklesschwert iiber der mittel-
alterlichen Menschheit, und die Angst vor der Holle hat die Schirfe eines
Komplexes. Darum treten so viele moralisierende Autoren auf; einer der
schirfsten ist Walter von Chétillon, der sich nicht genug tun kann, die Ver-
weltlichung des Klerus anzuprangern. Die Geldgier Roms, die Lasterhaftig-

276



keit von Prilaten, die sich frithmorgens von der Seite ihrer Geliebten erheben,
wenn sie zur Messe gehen: das sind beliebte Themen, zumal in der moralisch-
satirischen Abteilung der Carmina (CB 1—s;55). Sogar der diesseitsfreudige
Archipoeta beendet sein groBes Bekenntnisgedicht, indem er Abbitte tut.
Denn jedermann weil doch im Grunde: wer auf diese Welt baut, der hat auf
Sand gebaut. Im Jenseits erst eroffnet sich das wesentliche Sein; je nach un-
serem Verhalten hier die endgiiltige Freude oder der endgiiltige Schrecken.
Solange wir aber noch in dem irdischen Vorfeld stehen, miissen wir uns vor
Verfihrung hiiten. Und so scheint denn zwar diese Welt eine glinzende und
wohlgerundete Einrichtung zu sein; wer aber tiefer blickt, erblickt iiberall den
Kampf und den Zwiespalt. UnvergeBlich hat Walther von der Vogelweide
diese Erfahrung ausgesprochen in seiner «Elegie>.

D. Lyr., Ow¢é wie uns mit siiezen dingen ist vergeben!

S. 262 ich sihe die gallen mitten in dem honege sweben:
diu welt ist zen schoene, wiz griien unde 16t,
und innan swarzer varwe, vinster sam der t6t12,

O weh, wie wir mit siiBen Dingen vergiftet sind! | Ich sehe die Galle mitten im Honig
schwimmen; | die Welt ist auBlen schon, weil, griin und rot, / und inwendig von schwarzer
Farbe, finster wie der Tod.

In der ersten, eben der moralisch-satirischen Abteilung der Carmina Burana,
treffen wir auf vielerlei Exempel des Zwiespalts. Simon Magus erhebt sich
gegen Simon Petrus (CB 10), Mammon gegen die Gerechtigkeit (CB 11), der
Gotzendienst gegen die wahre Religion. Der Anschein des Guten wie des
Bosen trigt. «Unter einem goldenen Fell versteckt sich ein eisernes Gemiit,
und die Esel schlupfen in eine Lowenhaut» (CB 42). « Vom Munde strémt
Honig, aber der Sinn ist voller Galle », heifit es im gleichen Gedicht. Hier erst
geht uns der Hintergrund gewisser Wortspiele auf. Fel klingt wie mel, aber
was kann es Gegensitzlicheres geben als Honig und Galle? Lex klingt (an-
nihernd) wie faex, und doch wire es bitter notig, Gottes «Gesetz> von des
Teufels «Bodensatz> zu unterscheiden. Ahnliches gilt fiir nix und pix, Schnee
und Pech, fir lilium und lolium, Lilie und Lolch. Die Lilien auf dem Felde
hat ja Gott selbst mit Schonheit angetan; den Lolch dagegen, den Schwindel-
hafer, hat der Bose heimlich unter den Weizen gesit (Matthdus 13, 24). Die
Zweideutigkeit der Sprache spiegelt die Zweideutigkeit der Welt ab, in der
das Gute und das Bose oft so dhnlich aussehen. «Fas et nefas ambulant paene
passu pari» — «Recht und Unrecht gehen fast im gleichen Schritt einher» —,
so beginnt das neunzehnte Gedicht.

Man wird sich vielleicht verwundern, dal neben den iippigen Trink- und
Liebesliedern eine so gramvolle Zeitkritik auftaucht. Es wire aber falsch, in
der groBen Bliitenlese eines Sammlers und Liebhabers, das nimlich sind die
Carmina Burana, eine inhaltliche Einheit zu suchen. Die Einheit kann hoch-

2T



stens in der Epoche als ganzer liegen, und die Meinung dieser Epoche geht
dahin, daB alles Diesseitige vorliufig und briichig ist und dem Jingsten Ge-
richt untersteht. Jeder Einzelne hat daraus die moralische Konsequenz zu
ziehen, am allerersten der Mann der Kirche. — Freilich treten auch Dichter
auf, die einen Kompromif3 zu schlieBen versuchen, wie der Verfasser des
dreiBBigsten Gedichtes. «Solange ich jung war », sagt er, «konnte ich tun, was
ich wollte, herumkutschieren und der Sinnenlust fronen. Aber von nun an
verbietet mir das Mannesalter, ein solches Leben zu fithren ... Damals war
nichts ausgeschlossen, und alles hat mir meine Jugend gnidig dargeboten.
Aber jetzt will ich wieder zu Verstande kommen und meine Fehler gut-

machen. » Ein spieBiger Opportunismus, der sich philosophisch zu verkleiden
versucht!

Die Problematik des Mittellateins

Die Benediktbeurener Liedersammlung ist lateinisch geschrieben, mit Aus-
nahme einer Anzahl reizvoller mittelhochdeutscher Kurzgedichte und ganz
weniger altfranzosischer Einschiibe. Das Latein hat im groBen ganzen eine
beachtliche formale Geschmeidigkeit. Es ist zugleich der Glanz und die
Grenze dieser Gedichte.

Das Latein ist auch fir den Clericus eine Fremdsprache gewesen, die es im
Bildungsgange des Triviums (Grammatik, Dialektik, Rhetorik) noch vollends
zu erlernen galt. Ihre Beherrschung macht seine Sonderstellung aus, die Stel-
lung des Gebildeten unter den «stumpfen Laien». Der Pfaffe und der Laie
gehen auch im zeitgenossischen mittelhochdeutschen Gedicht als Kontrast-
figuren nebeneinander her. Lateinische Dichtung bedeutet also im Hoch-
mittelalter soviel wie Gebildeten-Dichtung oder, um es schatf zu sagen: Dich-
tung im luftleeren Raum. Die wirklich schopferischen Krifte der Zeit regten
sich anderswo. Daran dndert auch die abendlindische Universalitit der dama-
ligen lateinischen Bildung nichts, die heute so sehr geriihmt wird.

Wenn wir selber in der Lage einer Flora und Phyllis wiren (CB 92), wenn
wir durch unseren Schiedsspruch entscheiden miiiten, wem wir den Vorzug
geben wollten, dem Kleriker oder dem Ritter; wenn wir unter den beiden
glinzenden Gaben wihlen miiiten, die sie uns hinterlassen haben: der mittel-
lateinischen und der mittelhochdeutschen Dichtung — so wiirden wir die
letztere wihlen. Zwar kennt auch das mittelhochdeutsche Gedicht manche
formalen und inhaltlichen Verschrobenheiten, man denke nur an die verstie-
gene Idealitit des Minnesanges. Aber wir spiiren in diesen Versen eben doch
den urspriinglichen Mutterlaut, wir erkennen uns selber in ihr. Und wenn
Walther von der Vogelweide ein Gedicht mit der Anrede beginnt:

Herzeliebes frowelin,
got gebe dir hiute und iemer guot ...

278



so sttomt eine Welle von Wirme und Kraft auf uns zu, die uns mitnimmt. Ich
glaube nicht, daf} die Spiele des Klerikers mit seiner puellula, virguncula, do-
micella dagegen aufkommen koénnen. Gerade in Liebesdingen bleibt das
mittellateinische Gedicht, bei all seiner Gewagtheit, merkwiirdig abstrakt;
denn die Geliebte, die trotz ihrem bukolischen Namen ein Midchen des Volkes
ist, hat ja durchaus kein Latein verstanden.

Und dennoch, es ist hochst erstaunlich, welcher Eleganz, welcher Ge-
schmeidigkeit, welches Klangzaubers die mittellateinische Sprache fihig ist.
Wer in den Carmina Burana liest, dem kann es geschehen, daB3 er, mitten unter
gelehrten Cliché-Dichtungen, auf ein lyrisches Wunder stoBt.

CB 62 Dum Dianae vitrea
sero lampas oritur
et a fratris rosea
luce dum succenditur,
dulcis aura Zephyri
spirans omnes Aetheri
nubes tollit;
sic emollit
vis chordarum pectora
et immutat
cor, quod nutat
ad amoris pondera.

Laetum iubar Hesperi
gratiorem

dat humorem

roris soporiferi
mortalium generi.

O quam felix est antidotum soporis,
quod curarum tempestates sedat et doloris,
dum surrepit clausis oculorum poris!3!

Morpheus in mentem

trahit impellentem

ventum lenem segetes maturas,
murmura rivorum per harenas puras,
circulares ambitus molendinorum,
qui furantur somno lumen oculorum.

Wenn spit der Diana | kristallene Leuchte aufgeht [ und von ihres Bruders | abendrot-
lichem Licht noch angestrahlt witd, | dann riumt der holde Hauch des Zephyr [ alle Wolken
des Himmels / wehend hinweg. | So besinftigt | die Macht des Saitenspieles die Brust [ und
verwandelt das Herz, | das sich der Schwere | der Liebe zuneigt.

279



Der frohe Glanz des Abendsterns | spendet /| dem Geschlechte der Stetblichen [ das
willkommene NaB | schlafbringenden Taues.

O wie gliicklich ist die Gegengabe des Schlafs, | der die Stiirme der Sorgen stillt und des
Schmerzes, | wenn er in die geschlossenen Augen schleicht.

Morpheus zaubert uns | einen gelinden Wind in den Sinn, | der reife Saaten anweht, |
das Murmeln der Biche durch den reinen Sand, / das runde Umgehen der Miihlen(rider), |
die uns im Schlaf das Augenlicht entwenden.

Ist das nun nicht die Sprache des Herzens, die sich Goethes Helena reimend
erworben hat? Die gelehrte Mythologie ist noch da, mit Diana, mit Zephyrus,
mit Morpheus. Aber Diana bedeutet nichts weiter als den Mond, der aufgeht;
ihr Bruder ist die Sonne, die untergeht; Zephyrus ist der linde Abendwind und
Morpheus endlich der Traum, der uns in ein inneres Reich von lauter Schon-
heit entfiihrt. Die Mythologie ist nurmehr ein dinner Schleier vor der Natur
selbst, und wundervoll hilt das Gedicht den Aufgang der Nacht und das
Hiniibergleiten des sorgenden Menschen in den alles ausgleichenden Schlaf
test. Es will mir scheinen, als sei in dem Gedicht schon jener Zauber angetont,
den so viel spiter ein Matthias Claudius, ein Goethe, ein Holderlin im Aufgang
des Mondes empfunden haben.

!Der neueren Forschung ist es gelungen, einzelne Gedichte Autoren wie Walter von
Chitillon oder dem «Atrchipoeta» zuzuordnen. 2Malgebend ist die wissenschaftliche Aus-
gabe von Alfons Hilka und Otto Schumann. Dort fiillen die moralisch-satirischen Dichtungen
den ersten Teil des etsten Bandes. Er erschien in Carl Winters Universititsbuchhandlung,
Heidelberg, 1930. Der zweite Teil des ersten Bandes enthilt die Liebeslieder (1941). *Man
vergleiche dazu die vielen Klagen iiber den Winter in der zeitgenossischen mittelhochdeut-
schen Lyrik, besonders bei Walther von der Vogelweide. *CB 84 bedeutet: das 84. Gedicht
der Ausgabe Hilka-Schumann. Ein noch drastischetes Beispiel der Reimwut ist CB 86. 3Sed:
von Schumann abweichende Lesart, mit Josef Ebetle, Psalterium profanum, Ziitich, 1962.
8 Zitiert nach dem Psalterium profanum, da die Schumannsche Ausgabe die Trinklieder nicht
mehr umfaBt. ? Lateinisch: pro fratribus perversis, Psalt. S. 490. In welcher Hinsicht sind sie
«verdreht»? In CB g5 verteidigt sich ein Kleriker gegen den Verdacht der Homosexualitit.
8Psalt., S. 478. ®Ausgabe der Carmina Burana von Ebethard Brost, Heidelberg, 1961.
1Deutsche Lyrik des Mittelalters, herausgegeben von Max Wehtli, Ziirich, 1955. * Werner
Burkhard, Schriftwerke deutscher Sprache, erster Band, Aarau, 1957. 2Es ist auffillig, daB3
sich ein Topos wie die Gegeniiberstellung von Galle und Honig auch im Mittelhochdeutschen
wieder findet. *Mit Schumann vermute ich, daB3 der nachfolgende Vers: «ipsum gaudio
aequiperat dulcedini amoris » interpoliert ist.

280



	Die Welt der Carmina Burana

