
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Augustins Begründung der "inneren Zeit"

Autor: Schobinger, Jean Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aber man treibt doch Dinge, die die «opinion pubhque» ebenso unnütz,
erfolglos und lächerlich findet wie seinerzeit MaUarmés Verse — und soUte

dementsprechend mit ähnhch lächelnder Anmut über das «on dit» der Leute
sich hinwegsetzen lernen! Man würde viel freier dadurch und statt sich unnütz
zu martern, gewönne man Zeit, aUerhand Schönes im Stillen zu schaffen. So
finde ich es z. B. schade, wenn Du nie mehr etwas schreiben wiüst. Trakl!
die in engUschen Gedichten zwitschernden Schwalben! usf! usf!

So, dies wollte ich Dir eigentheh schreiben als Antwort auf Deinen letzten
heben Brief, dem ich so gut nachfühle, da ich einen ähnlichen Sommer hinter
mir habe und einen, äußerlich betrachtet, sehr fragwürdigen und einsamen
Winter vor mir. Mein Vater ist natürhch mit meiner wenig einträglichen
Übersetzer-Tätigkeit durchaus nicht zufrieden, und wie die «Verwandtschaft»
die Nasen rümpft, habe ich bereits angedeutet. Wie gut, zu denken, daß es

Freunde gibt, die einen verstehen! Doch ich wiU schUeßen, Ueber Altherr,
und Dir bald wieder einmal schreiben — ich weiß, wie viel Du Dir aufgeladen
hast und deute ein allfälhges Stillschweigen Deinerseits nie falsch!

Herzlichst Dein Werner Zemp.

Augustins Begründung der «inneren Zeit»

JEAN PIERRE SCHOBINGER

Bekannthch hat Augustin entscheidend dazu beigetragen, das Phänomen der
Zeit als ein solches des menschUchen Bewußtseins zu verstehen, so daß seine

Analyse der Zeit im XI. Buch der um 397 entstandenen Confessiones in der
Folge das Fragen nach dem Wesen der Zeit weitgehend bestimmt hat.
Dementsprechend fehlt es auch nicht an Studien über Augustins Zeitspekulation1,
deren unterschiedlicher Ansatz und zeitbedingte ProblemsteUung — als

Merkmale exegetischen Bemühens — zu einer immer neuen, textnahen
Besinnung auffordern. Eine solche soll im folgenden mit der besonderen
Absicht unternommen werden, nachzuweisen, daß die in den Confessiones

179



enthaltenen Reflexionen über das Wesen der Zeit eine Vertiefung in De
Trinitate erfahren, einem Werk, an welchem Augustin — unterbrochen
durch seine Pflichten als Bischof von Hippo Regius — während zwanzig
Jahren gearbeitet hat (399—419). Zu diesem Zweck werden zuerst die

Hauptschritte von Augustins Zeitspekulation in den Confessiones kurz
skizziert, dann aus De Trinitate jene Stellen — losgelöst von ihrem weiteren
Kontext — beigezogen, welche als Begründung der Möglichkeit innerer
Zeiterfahrung gedeutet werden können.

Als Ausgangspunkt dieser Betrachtungen diene Augustins berühmt
gewordene Frage nach dem Wesen der Zeit: «Quid est ergo tempus? Si

nemo ex me quaerat, scio ; si quaerenti explicate velim, nescio : fidenter tarnen
dico scire me, quod, si nihil praeteriret, non esset praeteritum tempus, et si

nihil adveniret, non esset futurum tempus, et si nihil esset, non esset praesens
tempus — Was ist also Zeit? Wenn mich niemand fragt, weiß ich es; wenn
ich es einem Fragenden erklären will, weiß ich es nicht. Dennoch sage ich
zuversichtlich: Ich weiß, wenn nichts verginge, gäbe es keine vergangene
Zeit, wenn nichts hinzukäme, gäbe es keine zukünftige Zeit, wenn nichts
wäre, gäbe es keine gegenwärtige Zeit. Auf welche Weise sind nun diese

beiden Zeiten, Vergangenheit und Zukunft, wenn einerseits die Vergangenheit

schon nicht mehr ist, anderseits die Zukunft noch nicht ist? Wenn
hingegen die Gegenwart immer gegenwärtig wäre und nicht in Vergangenheit
überginge, wäre sie bereits keine Zeit mehr, sondern Ewigkeit. Wenn daher
die Gegenwart, um Zeit zu sein, sich in die Vergangenheit verlieren muß,
wie können wir dann behaupten, daß sie ist, da für sie der Grund zu sein,

jener ist, daß sie nicht sein wird? Deshalb können wir nur in wahrer Weise

sagen, daß Zeit sei, dadurch daß sie danach strebt, nicht zu sein » (Conf. XI,
M» i7)2-

Mit diesen Worten hat Augustin auf verbindliche Weise die Frage nach
dem Wesen der Zeit gestellt. Das entscheidende Moment in seiner Frageweise

ist die implizite Gleichsetzung des Was mit dem Daß. Die Frage nach
dem Was, dem Wesen einer Sache, setzt immer schon voraus, wenn nicht
das Daß, das heißt die Wirkhchkeit dieser Sache, so deren Möglichkeit.
Diese ist aber bei der Sache «Zeit» fraglos zugestanden. Deshalb kann
Augustins Wasfrage zu einer Frage nach dem Sein der Zeit werden, wobei
ein Zusammenfallen von Betrachtungsweisen stattfindet, das gerade bei der
Zeit als das in Frage Gestellte solche Folgen haben kann, daß das Thema
«Sein und Zeit» noch heute als fundamentales Anliegen der Philosophie
Wurzeln zu schlagen vermag.

In den Confessiones ist Augustins Versuch, diese Frage zu beantworten,
durch das alte Thema vom Maß der Zeit bestimmt — man spricht ja von
einer kurzen oder langen Zeit(spanne) —, ein Thema, das sich in seiner
überlieferten Fassung bald als unzulänglicher Ansatz erweist. Denn die

180



Reflexion über die Zeit als meßbare Größe führt notwendigerweise auf die
Frage nach einem Maßstab, und es ist Augustins Verdienst, gezeigt zu haben,
daß dieser Maßstab nicht der Zeit äußerhch sein kann — etwa die Bewegung
der Gestirne —, sondern zum Wesen der Zeit selbst gehört: Die Zeit mißt
sich gewissermaßen selbst. Diese Erkenntnis, deren Sinn und Tragweite
noch einzusehen ist, gewinnt Augustin auf einem weiten Umweg, der hier
nicht nachzuzeichnen ist. Seine Betrachtungen führen ihn zur Einsicht, daß

von Zeitmessung nur im Zusammenhang mit einem messenden Subjekt die
Rede sein kann, eine Feststellung, die er in folgender Frage faßt: «Ipsum
ergo tempus unde metior? — Womit messe ich also die Zeit selbst?» (Conf.
XI, 26, 33). Die sich nicht sofort meldende, entscheidende Antwort lautet:
«In te, anime meus, tempora metior — In dir, meine Seele, messe ich die
Zeiten» (Conf. XI, 27, 36). Diese Antwort erläutert Augustin in zwei
Schritten :

Die Analyse der Zeit hat ergeben, daß sie ihren Erscheinungsformen nach
etwas Vorübergehendes ist. Vom Noch-nicht-Sein ins Nicht-mehr-Sein
Vorübergehendes läßt sich aber nicht messen, es sei denn, es hinterheße
meßbare Spuren. Dies ist bei der Zeit der Fall; sie ist meßbar, weil die in
der Zeit stehenden Dinge als vorübergehende in der Seele Spuren,
Eindrücke, hinterlassen, die haftenbleiben und dadurch meßbar sind: «Diesen
Eindruck als gegenwärtigen messe ich (ipsam affectionem metior praesentem),
und nicht die Dinge, die vorübergingen, um ihn entstehen zu lassen. Ihn
messe ich, wenn ich die Zeiten messe » (ibid.).

So wird die Seele3 zum Ort, an dem der Zeitfluß faßbar wird. Wie
vermag nun die Seele das Vorübergehen der Zeit festzuhalten und dadurch die
Zeit als etwas Meßbares zu gewinnen? Dies gelingt ihr, weil dieses Vorübergehen

als solches gegenwärtig in der Seele verharrt dank dem Vermögen,
das Noch-nicht-Sein der Zukunft wie auch das Nicht-mehr-Sein der
Vergangenheit in ihre eigene Gegenwart einzubeziehen. Dieses Vermögen gilt
es zu bestimmen: «Aber wie wird das Zukünftige verringert oder verzehrt,
das noch nicht ist, oder wie wächst das Vergangene, das bereits nicht mehr
ist, wenn nicht dadurch, daß in der Seele, die solches zustande bringt, drei
Kräfte wirken? Sie erwartet, bemerkt und erinnert sich, und zwar so, daß

das, was sie erwartet, durch das, was sie bemerkt, in das übergeht, dessen
sie sich erinnert — Nam et expectat et adtendit et meminit, ut id quod
expectat per id quod adtendit transeat in id quod meminerit» (Conf. XI,
28, 37). Drei Fähigkeiten der Seele, das Erwarten, das Aufmerken und das

Sicherinnern, vermögen das Vorübergehen der Zeit zu vollziehen und
zugleich festzuhalten, weil diese selbst in ihrem Tätigsein dem Vorübergehen
enthoben sind. In ihnen haben Zukunft als das Noch-nicht-Sein, Gegenwart
als das Nicht-faßbare-Sein, Vergangenheit als das Nicht-mehr-Sein ihren
eigenthchen Seinsort — ihr Sein: «Wer würde leugnen, daß das Zukünftige



noch nicht ist? Trotz allem ist in der Seele bereits die Erwartung (expectatio)
des Zukünftigen. Und wer leugnet, daß das Vergangene nicht mehr ist?
Trotz allem ist in der Seele immer noch die Erinnerung (memoria) des

Vergangenen. Und wer leugnet, daß die gegenwärtige Zeit der Dauer entbehrt,
weil sie in einem Punkt vorbeigeht? Trotz allem dauert das Aufmerken an,
durch welches, was anwesend sein wird, hinstrebt zum Abwesend-sein —
Sed tarnen perdurât attentio, per quam pergat abesse quod aderit » (ibid.).

Die Zeit als vorübergehende ist, weil den drei Zeitformen, mit denen sich
das Vorübergehen fassen läßt, drei Fakultäten der Seele entsprechen, in denen
diese Zeitformen ununterbrochen in Erfüllung zu gehen vermögen. Zukunft,
Gegenwart, Vergangenheit haben in diesen Fakultäten ihren Bestand, weil
diese immer gegenwärtig sind: Das Fließen der Zeit ist in der Gegenwart,
welche das Sein der Seele in zeithcher Hinsicht kennzeichnet. Mit dieser

Feststellung — die allerdings schon eine Interpretation ist — beschheßt

Augustin im XI. Buch der Confessiones seine Ausführungen über das Wesen
der Zeit. Aus ihnen läßt sich aber der Schluß ziehen, daß die Gegenwart
der angeführten Fakultäten das Erfahren von Zeit ermöglicht und der Rede

von Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit ihren Sinn gibt. Damit ist ein
Hinweis gewonnen für das Verständnis der einleitend angeführten Behauptung,

daß nach Augustin die Zeit sich gewissermaßen selbst messe. Denn
die Gegenwart der die Zeit im eigenthchen Sinne «messenden» Fakultäten
der Seele ist selbst ein Modus der Zeit, und es ist diese Gegenwart, welche

ermöghchender Grund für die Meßbarkeit der Zeit ist, womit ein Zugang
gefunden ist zum Verständnis des Daß und damit auch des Was der Zeit.

Augustins Zeitspekulation in den Confessiones führt auf die Gegenwart
als den Seinsmodus der Seele, eine Einsicht, die in De Trinitate eine
Vertiefung erfährt.

In den ersten sieben des aus fünfzehn Büchern bestehenden Werkes De
Trinitate beschäftigt sich Augustin mit dem im dritten und besonders im
vierten Jahrhundert heftig diskutierten Trinitätsdogma, dessen Formulierung

aber seit dem Konzil von Konstantinopel (381) auf eine verbindliche
Weise feststand, so daß er sich auf dessen Auslegung konzentrieren kann.
Anschließend entwickelt er in den Büchern VIII bis XV Analogien zur
götthchen Trinität4. So bemüht er sich in den Büchern IX und X um ein
Verständnis der Seele, ausgehend vom Bibelwort, wonach der Mensch das

Ebenbild Gottes sei. Diesen beiden Büchern gilt unsere Aufmerksamkeit,
deren Inhalt Augustin im XV. Buch rückbhckend wie folgt zusammenfaßt:

«Im neunten Buch gelangt die Erörterung zum Bild Gottes, welches der
Mensch gemäß seiner Seele ist. In ihr habe ich eine gewisse Trinität gefunden,
das heißt die Seele und die Kenntnis, wodurch sie sich kennt, und die Liebe,
wodurch sie sich und ihre Kenntnis hebt (in ea quaedam trinitas invenitur,
id est, mens, et notitia qua se novit, et amor quo se notitiamque suam diligit).

182



Und es wird gezeigt, daß diese drei unter sich gleich und eines Wesens sind
(et haec tria aequalia inter se, et unius ostenduntur esse essentiae). Im zehnten
Buch ist dasselbe aufmerksamer und gründlicher behandelt, was dazu führt,
davon in der Seele eine glänzendere Trinität (evidentior trinitas) zu finden,
welche besteht aus Gedächtnis (memoria), Erkenntnisvermögen (intelligen-
tia) und Wille (voluntas)» (Trin. XV, 3, 5).

Augustins Betrachtung der menschhchen Seele in De Trinitate ist durch
das Grundthema dieses Werkes bestimmt. Und das, was er an trinitarischen
Strukturen in der Seele entdeckt, ist im Hinblick auf die götthche Trinität
gefunden und in Analogie zu dieser gedacht. Das Gemeinsame in dieser

analogischen Sicht, das Analogum, ist die Idee der Trinität, die in der zitierten

Zusammenfassung des Inhaltes des IX. Buches in einer Formel gefaßt
ist, welche für das Verständnis des Folgenden hinreicht, wobei es zweckmäßig

ist, am Wort « Trinität » einen formalen und einen inhalthchen Aspekt
zu unterscheiden. Der inhaltliche Aspekt begegnet uns im Trinitätsdogma.
Dieses ist eine theologische Aussage über die Beziehung, in der die drei
göttlichen Personen — Gottvater, Gottsohn und Heiliger Geist — stehen.
In formaler Hinsicht enthält das Wort Trinität eine Aussage über die
Relationen, welche zwischen den Ghedern einer Triade herrschen können. Nur
dieser formale Aspekt wird im analogen Zuordnen des Wortes Trinität auf
die Seele angesprochen. In der zitierten Synopsis des IX. Buches ist er gefaßt
in der Bemerkung : «... daß diese drei unter sich gleich und eines Wesens
sind — haec tria aequaha inter se, et unius ostenduntur esse essentiae. »

Bevor gezeigt werden kann, wie dieser formale Aspekt in Augustins Lehre
von der trinitarischen Struktur der Seele eine inhalthche ErfüUung erfährt,
muß kurz auf dessen Nachweis von der Möglichkeit umfassender
Selbsterkenntnis der Seele eingegangen werden.

Das alte Thema des rvcaiji aeavröv — des Erkenne dich selbst —
aufgreifend, widerlegt Augustin zu Beginn des X. Buches mit großer Umsicht
die skeptische These von der Unfähigkeit der Seele, sich selbst zu erkennen5.
Sein Nachweis stützt sich auf die Einsicht, daß die Seele ausschließlich ein
wissendes Wissen besitzt, und daß bei diesem Wissen um ihr eigenes Wissen
die gesamte Seele beteiligt ist. Die Seele weiß als ganze, in ihrer Ganzheit,
daß sie weiß, so daß in der Selbsterkenntnis die Seele in ihrer Totalität ihr
eigener Gegenstand ist. Demnach wird das Wissen um sie selbst nicht nur
von der Seele in ihrer Ganzheit getragen, sondern es erstreckt sich ebenfalls
über die ganze Seele: «Folghch weiß, kennt sie sich ganz — Seit se igitur
totam» (Trin. X, 4, 6).

Diese FeststeUung wirft die naheliegende Frage auf, warum dann die
Selbsterkenntnis noch gefordert werde und die Seele überhaupt danach

strebe, sich zu erkennen. Augustins Antwort besteht vornehmlich im Hinweis

auf die Ursachen, die zur Verkennung der wahren Natur der Seele

183



führen. Diese bestimmt sich aus deren Stellung unter Gott und über der
resthchen Kreatur: «... unter jenem, von welchem sie sich lenken lassen

muß, über jenem, welches sie zu lenken hat — sub ilio a quo regi debet,

supra ea quae regere debet» (Trin. X, 5, 7). Eine Ursache, die zur Verkennung

der eigenen Natur führt, liegt in der Tendenz, sich die Seele, beziehungsweise

ihre Vermögen materiell vorzustellen, wodurch die Seele zwar nicht
ihrer Selbsterkenntnis verlustig geht, sondern diese gewissermaßen
verunreinigt wird, indem zur Seele etwas hinzugedacht wird, das ihr fremd ist.
Daraus folgt für die Selbsterkenntnis, daß sie nur dann eigentheh stattfindet,
wenn sie ohne jegliche körperhehe Vorstellungen erfolgt: In der wahrhaften
Selbsterkenntnis ist die Seele ganz sie selbst, so daß Augustins Auslegung
des «cognosce teipsum» in der Anweisung gipfelt: «Die Seele trachte sich
nicht als Abwesende wahrzunehmen, sondern sie sei besorgt, sich als
Anwesende zu erkennen — Non velut absentem se quaerat cernere, sed praesen-
tem se curet discernere» (Trin. X, 9, 12).

Die Diskussion des «cognosce teipsum» führt Augustin zur Kritik der
materiahstischen Seelenauffassung und zur Klarlegung des der Seele
zukommenden Substanzbegriffs. In der materialistischen Deutung werden die
Vermögen der Seele, wie Erkenntnisvermögen (intelligentia) und dergleichen
(amor, memoria, voluntas), als etwas vorgestellt, das in der Seele ist, so wie
etwas in einem Körper sein kann. Wäre zum Beispiel die intelhgentia solcherweise

Teil der Seele, dann könnte ein anderer Teil von ihr ohne diese sein.
Eine solche Vorstellung ist aber nach der Einsicht in die Erkenntnisweise
als eine die Ganzheit der Seele umfassende Aktivität nicht mehr haltbar.
Vielmehr führt die Selbstgewißheit, welche diese Tätigkeiten der Seele immer
begleitet, unmittelbar auf die Selbstgewißheit hinsichtlich der eigenen Sub-

stantialität, woraus folgt, daß die Seele eine Substanz sui generis ist.
Es ist hier nicht der Ort, auf die ontologische Voraussetzung einzugehen,

von der Augustin bei seiner Betrachtung ausgeht, und die darin besteht, daß

jede echte Erkenntnis von etwas auch Substanzerkenntnis ist. Es genügt
die Feststellung, daß er als unbezweifelbar voraussetzt, daß die Seele dessen,

was sie ist, am gewissesten sein müsse : «... wenn die Seele ihrer selbst

gewiß ist, dann ist sie ihrer Substanz gewiß — cum de se certa est, de
substantia sua certa est» (Trin. X, 10, 16). Diese Substanz ist aber frei von
Sinnenfälligem und kann nicht an Bildern aus der Wahrnehmung exphziert
werden.

Eine erste Weise, diese Substanz in ihrem Sein zu begreifen, erfolgt im
IX. Buch von De Trinitate und wird von Augustin in der zitierten
Zusammenfassung als eine «quaedam trinitas», bestehend aus der Triade Seele,
Selbsterkenntnis und Selbstliebe, gekennzeichnet. Nach der sich anschließenden

Widerlegung der skeptischen These, welche zur Seinsgewißheit der
Seele führt, und nach der Begründung der Notwendigkeit von Selbsterkennt-

184



nis, wendet sich Augustin noch einmal der Seele zu und entdeckt in ihr eine

trinitarische Struktur, die er in der Rückschau als «evidentior trinitas»
qualifiziert. Dabei wählt er aus der Reihe der wiederholt genannten Vermögen

der Seele drei: Gedächtnis (memoria), Erkenntnisvermögen (intelligentia)
und Wille (voluntas). Diese bilden die «evidentior trinitas». Die Begründung
für die Wahl gerade dieser drei vermag aber nicht zu überzeugen, besteht
sie doch im Hinweis, daß man gewöhnlich nach diesen drei Vermögen die

Begabung eines Kindes beurteile, um sich ein Bild von dessen Veranlagungen
zu machen. Augustin muß sich der Unzulänglichkeit seiner Begründung
bewußt gewesen sein; denn nach dem erwähnten kurzen Hinweis auf das

Kind holt er zu einer ausführhchen Bemerkung über die Charakterisierung
eines Menschen im allgemeinen aus, in deren Verlauf er die drei Vermögen
in einen größeren Rahmen einbaut (Trin. X, n, 17). Dann folgt ein in sich

geschlossener Gedankengang (Trin. X, 11, 18), der durch seine strenge
Führung auffällt. Gegenstand sind memoria, intelligentia, voluntas, deren
Sein auf Grund der vorangegangenen Überlegungen feststeht. Gefragt wird
nach ihrer Seinsweise, oder genauer, nach ihrer Weise, Vermögen der Seele

zu sein. Die Fragerichtung ist bestimmt durch die Trinitätsformel, die gelautet

hatte: «Diese drei sind unter sich gleich und eines Wesens.» Ihre
Übertragung auf memoria, intelligentia, voluntas ergibt die umfassende Antwort
auf die Frage nach der Seinsweise dieser Vermögen und damit der Seele,

sofern diese als sich in der «evidentior trinitas» erschöpfend angenommen
wird. Dies gilt es nun zu zeigen, indem zuerst der erste, dann der zweite
Teil der Trinitätsformel ausgelegt und anschließend die ganze Formel
gedacht wird.

«Diese drei [das heißt memoria, intelligentia, voluntas] sind unter sich

gleich. » Von Dreien wird eine wechselseitige Beziehung ausgesagt ; Augustin
nennt dieses Sagen «ad aliquid relative dicitur» und zieht daraus den bedeutsamen

Schluß, daß memoria, intelligentia, voluntas Relationsbegriffe sind. Die
sie bestimmende Relation ist solcherart, daß die Begriffe gleich (aequalia)

genannt werden können. Doch sind nicht etwa die Begriffe als solche gleich,
denn weder ist die memoria dasselbe wie die intelligentia, noch die inteUi-

gentia dasselbe wie die voluntas, sondern ihre Weise, in Relation zu stehen,

beziehungsweise Relationsbegriffe zu sein, ist dieselbe. Zur Bezeichnung
einer solchen Indifferenz der relationalen Seinsweise der einzelnen Elemente
der Triade gebraucht der Theologe das Wort Perichorese und meint damit die

wechselseitige Durchdringung der drei göttlichenPersonen in der trinitarischen
Einheit. Dasselbe Wort läßt sich analog auf die Seinsweise von memoria,
intelUgentia, voluntas übertragen, was Augustin folgendermaßen erklärt : Ich
erinnere mich (memini), memoria, intelligentia, voluntas zu haben, ich
erkenne (intelhgo) diese drei bei mir, und ich will (volo) sie auch alle drei.
Zudem erinnere ich mich an die ganze memoria, intelligentia, voluntas. Des

185



weiteren umfaßt die memoria alles Erkennen und Wollen ganz; denn was
ich weiß und will, daran erinnere ich mich auch. Dasselbe gilt vom Erkennen
(intelligere) und vom WoUen (velie). So heißt es vom Erkennen: «Was ich
auch immer erkenne, ich weiß, daß ich erkenne, und ich weiß, daß ich will,
wenn ich etwas will, was ich aber weiß, daran erinnere ich mich — quidquid
intelhgo, intelhgere me scio, et scio me velie quidquid volo : quidquid autem
scio memini» (ibid.). Vom WoUen heißt es: «Auch mein Wille umfaßt die

ganze intelUgentia und meine ganze memoria, insofern ich das Ganze benütze,
das ich erkenne und dessen ich mich erinnere — Voluntas etiam mea totam
intelUgentiam totamque memoriam meam capit, dum toto utor quod intelUgo
et memini» (ibid.).

So ist die wechselseitige Durchdringung, die Perichorese, von memoria,
intelhgentia, voluntas vollkommen, ihre relationale Seinsweise als solche
bestimmt, und das in der Trinitätsformel enthaltene «haec tria sunt aequaha
inter se » erklärt. Augustin faßt das Resultat seiner Diskussion im Schlußsatz

zusammen, der wie die Trinitätsformel zwei Teile besitzt. «Da diese drei
sich wechselseitig umgreifen, ahe in einer jeden und aUe ganz, deshalb sind
sie gleich: und zwar eine jede in ihrer Ganzheit einer jeden anderen in deren
Ganzheit, und eine jede in ihrer Ganzheit ist zugleich mit allen zusammen
in deren Ganzheit genommen [i. Teil]; und diese drei sind eins, ein Leben,
eine Seele, ein Wesen [2. Teil] — Quapropter quando invicem a singulis et
tota omnia capiuntur, aequaUa sunt tota singula totis singuUs, et tota singula
simul omnibus totis [1. Teil]; et haec tria unum, una vita, una mens, una
essentia [2. Teil] » (ibid.).

Es gibt kein Sich-Erinnern oder Erkennen oder WoUen, das nicht
vollumfassend und zugleich Sich-Erinnern, Erkennen und WoUen wäre. «Haec
tria inter se aequalia sunt» — soweit die Erklärung des ersten Teiles der
Trinitätsformel, diese angewendet auf memoria, intelUgentia, voluntas. Wie
lautet Augustins Deutung des zweiten Teiles der Formel «... et unius
ostenduntur esse essentiae»?

In der soeben angeführten Zusammenfassung wird die Einheit von
memoria, intelUgentia, voluntas nicht nur — wie dies in der «Trinitätsformel

» der Fall ist — hinsichthch des Wesens (essentia) behauptet, sondern
mit dem Wesen gleichgestellt werden ineins genannt Leben und Seele (vita
und mens). Durch diese Verdreifachung der Hinsicht des Eins-seins von
memoria, intelUgentia, voluntas erfährt der zweite Teil der Trinitätsformel
jedoch keinen Bedeutungswandel, sondern eine Präzisierung. Denn vita,
mens, essentia werden hier als gleichwertige Begriffe genommen, die sich
durch eine grundlegende Eigenschaft von den drei Relationsbegriffen
memoria, intelligentia, voluntas unterscheiden. In der Betonung dieses

Unterschiedes besteht Augustins Erklärung des zweiten Teiles der Trinitätsformel.

186



Die Worte Leben, Seele, Wesen sind im Gegensatz zu den Relationsbegriffen

auf sich selbst bezogene Begriffe. Augustin drückt diesen Sachverhalt

in einem kurzen Satz aus: «Vita est autem unaquaeque ad se ipsam, et
mens, et essentia — Leben aber ist jeweils auf sich selbst bezogen und so
auch Seele und Wesen» (ibid.). Die hier vorherrschende Auffassung läßt
sich zum Beispiel am Wort Wesen explizieren. Stellt man die Frage nach dem
Wesen einer Sache, dann fragt man nach dem, was die Sache an und für sich
ist, das heißt nach dem, was die Sache zu dem macht, was sie ist. Das Wort
Wesen meint demnach das Selbst, das Eigentümliche einer Sache, so daß in
der Antwort auf die Wesensfrage das Selbst der Sache zur Sprache gelangt.
Augustin nennt diese Sageweise «ad se ipsum dicitur». Dieselbe Eigenschaft
kommt nach Augustin den Worten Leben und Seele zu, insofern er sie

für Begriffe nimmt, die nicht auf anderes weisen, sondern auf sich selbst. In
Anlehnung an die Schulterminologie kann man solche Begriffe Substanz-

Begriffe nennen — im Unterschied zu den Relationsbegriffen.
Auf diese Eigenart der Substanzbegriffe stützt sich Augustins Erklärung

des zweiten Teiles der Trinitätsformel. Dabei geht er aus von einer
FeststeUung des gesunden Menschenverstandes. Denn niemand dürfte daran
zweifeln, daß memoria, intelhgentia, voluntas weder drei verschiedene Leben
(vitae) noch drei Seelen (mentes) sind, sondern sie sind Formen eines Lebens
und Vermögen einer Seele. Da sie aber einem Leben und einer Seele zukommen,

folgt aus der Eigenschaft der Begriffe Leben und Seele als Substanzbegriffe,

daß memoria, intelhgentia, voluntas auch nur einer Substanz
angehören. Einer Substanz angehören ist jedoch gleichbedeutend mit der Aussage,

eine Substanz sein, weil der Begriff Substanz keine Vorstehung von
Teilsubstanzen zuläßt. Diese Erklärung des zweiten Teiles der Trinitätsformel

faßt Augustin in einem Satz zusammen, den er an den Anfang seiner

Erörterung steUt: «Also sind diese drei, Gedächtnis, Erkenntnisvermögen,
WiUe, nicht drei Leben, sondern ein einziges Leben; nicht drei Seelen,
sondern eine einzige Seele : folglich sind sie keinesfalls drei Substanzen, sondern
eine einzige Substanz — Haec igitur tria, memoria, intelligentia, voluntas,
quoniam non sunt très vitae, sed una vita; nee très mentes, sed una mens:
consequenter utique nee très substantiae sunt, sed una substantia» (ibid.).

Am Beispiel der Seele wird die Trinitätsformel zur Aufforderung, das

Wesen von drei in Relation stehenden Begriffen zu denken. Dieses Denken
muß aber solange mißhngen, als es sich am Gegenstandsdenken orientiert,
dem der Mensch immer wieder — einem merkwürdigen Geschick zufolge —
zuneigt, und das seinen Alltag beherrscht. In diesem alltäglichen Denken,
das eigentheh ein VorsteUen ist, wird der Denkinhalt objektiviert, eben vor-
gesteUt, vergegenständlicht. Dann ist es aber nicht mehr möghch, eine Drei-
heit als Einheit zu denken und zugleich die Singularität der drei Elemente
zu bewahren, weil in der vor-gestellten Einheit das Triadische aufgehoben,

187



das heißt entschwunden ist, so daß in diesem Denken die in der Trinitätsformel

enthaltene Forderung nicht erfüllbar ist.
Diesem Denken muß aber auch Augustins Nachweis der Seins- und

Erkenntnisgewißheit der Seele unverständlich bleiben, da ein grundlegender
Unterschied zwischen der sinnlichen Wahrnehmung besteht, an dem sich
dieses Denken orientiert, und der Erkenntnis von der Selbstgewißheit der
Seele. Im Gegensatz zu den Vorstellungen einer Seele bestehend aus Feuer,
Luft, Körperteilen usw., Vorstellungen, die Analogiebildungen zu
Sinneserfahrungen sind — weshalb Augustin sie «figmenta simulata» nennt —,
zeichnet sich die Erfahrung von der Gewißheit des wissenden Wissens der
Seele durch ihre Präsenz aus. Diese innere Präsenz («vera interior praesentia»)
der Vermögen der Seele führt Augustin als das eigenthche Kriterium für die
Seinsgewißheit der Seele an (Trin. X, io, 16). Durch sie unterscheidet sich
das Wissen um diese Tätigkeiten grundsätzlich von der an die sinnliche
Wahrnehmung gebundenen Erkenntnis.

Diese Präsenz vermag die Seele dann zu erfahren, wenn sie denkt und
damit erkennt, daß sie lebt, sich erinnert, versteht und will («sicut cogitat
vivere se, et meminisse, et intelligere, et velie se»; ibid.). So lautet die
Schlußbemerkung seiner, die ersten zehn Kapitel von Buch X umfassende
Darstellung der Erfahrung der Selbstgewißheit: «Die Seele kennt nämlich diese

Tätigkeiten als solche; sie stellt sich diese nicht vor, als ob sie diese durch
die Sinne außerhalb ihrer selbst wahrnähme, so wie die Sinne Körperliches
wahrnehmen. Wenn sie sich keine jener Vorstellungen solcherweise andichtet,

daß sie so wie jene zu sein vermeint, dann wird sie das und nur das sein,
was ihr von ihr selbst verbleibt — Novit [i. e. mens] enim haec [i. e. actiones

mentis] in se, nee imaginatur quasi extra se ilia sensu tetigerit, sicut corporalia
quaeque tanguntur. Ex quorum cogitationibus si nihil sibi affingat, ut tale

aliquid esse se putet, quidquid ei de se remanet, hoc solum ipsa est» (ibid.).
Was besagt aber die Wendung «vera interior praesentia», wie ist sie zu

verstehen? Ein Versuch, sie zu fassen, scheint uns in der dargestellten Lehre
von der trinitarischen Struktur der Seele vorzuliegen. Im XIV. Buch von
De Trinitate nimmt Augustin das Thema der «evidentior trinitas» noch
einmal auf und entwickelt es nach mehreren Hinsichten, so daß diese

Ausführungen eine Ergänzung zu den äußerst gedrängten des X. Buches
darstellen, weshalb sie nun beigezogen werden sollen.

Die Seele ist ihrer selbst gewiß, und zwar in einer umfassenden Weise
dank der interior praesentia ihrer Vermögen. Diese Präsenz zeichnet das

Verhältnis der Seele zu ihren Vermögen, so zum Beispiel zu memoria,
intelhgentia, voluntas aus, insofern diese entsprechend der Lehre von der
trinitarischen Struktur der Seele eine Einheit mit der Seele bilden. Die
interior praesentia erweist sich so als die Weise der Seele, bei sich zu sein.
Dies gilt es zu verstehen.



Hiezu diene die naheliegende Frage : Ist die interior praesentia ein Viertes,
neben den drei Vermögen memoria, intelhgentia, voluntas, oder ist sie etwas,
das ihnen eigen ist? Zur Beantwortung dieser Frage bedarf es vorgängig
einer klärenden Feststellung. Gemäß obiger DarsteUung der evidentior
trinitas ist die Seele die Perichorese von memoria, intelhgentia, voluntas und
nicht etwas anderes neben jenen. Diese Interpretation steht in Übereinstimmung

mit den Ausführungen im X. Buch von De Trinitate, mögen sich auch
Stellen in demselben Werk finden, an welchen nicht in derselben

konsequenten Weise die trinitarische Struktur der Seele vertreten wird.
Wenn die Perichorese von memoria, intelligentia, voluntas — und

vielleicht noch von anderen Vermögen der Seele, die dann in Betracht gezogen
werden können, wenn nicht mehr nach Analogien zur götthchen Trinität
Ausschau gehalten wird — die Seele selbst ist, dann kann die interior
praesentia weder etwas neben memoria, intelligentia, voluntas sein, noch irgend
ein Merkmal, eine spezifische Eigenschaft nur eines dieser Vermögen, sondern
muß mit Notwendigkeit ein Kennzeichen der Perichorese selbst sein. Denn
wenn memoria, intelligentia, voluntas sich jeweils selbst in ihrer Ganzheit
sind und zugleich die anderen Vermögen ganz umgreifen, dann kann die
interior praesentia, die ja das Merkmal der Seinsgewißheit der Seele ist, nichts
anderes sein als die soeben angedeutete vollumfängliche Gegenwart der drei

Vermögen. Die Wendung «vera interior praesentia» besagt die von der
Seele erfahrbare Anwesenheit ihrer selbst durch die Perichorese ihrer
Vermögen hindurch, und in dieser Wirkhchkeitserfahrung hat das von Augustin
letztlich gegen die Skeptiker vorgebrachte Argument seine Wurzel und
Berechtigung, deren Möghchkeit eines Nachvollzuges jedoch einem jeden
Menschen überlassen ist. Bei dieser Erfahrung ist aber anzusetzen in der
Annahme, sie sei vollzogen worden. Nur unter dieser Annahme kann die

Frage nach dem philosophischen Bedeutungsgehalt der Erfahrung von der

vera interior praesentia aufgeworfen werden. Dann erweist sie sich als eine

Mitteilung über die Seinsweise der Seele : Die Seele ist für sich selbst immer
und notwendigerweise präsent, das heißt sie ist sich selbst in ihrer eigenen
Zeitform, welche die Gegenwart ist. Die Seele ist in ihrem eigenen Selbst

das, was sie ist, weder als Zukünftiges noch als Vergangenes, sondern immer
als Gegenwärtiges.

Eine Möglichkeit, diese Erfahrung denkend zu bewältigen und damit
zum Ausdruck zu bringen und nachvollziehbar zu gestalten, stellt die Lehre
von der trinitarischen Struktur der Seele dar. Denn das mit dieser Lehre

vorgetragene Verständnis der Seele und ihrer Vermögen ist — als eine Aussage

über das eigene Seinsverständnis der Seele — auch eine Aussage über
die Weise, wie sich die Seele als in der Zeit seiend erkennt. Sie erkennt sich
als immerzu gegenwärtige, und in dieser ihrer Erkenntnis gründet das

Bewußtsein von der inneren Zeit. Die Seele trägt in sich ihre Zeit, die sich

189



in der reinen Gegenwart erschöpft. Das Selbstverständnis der Seele eröffnet
als zeithehen Horizont nur die Gegenwart, so daß die aus diesem
Selbstverständnis gewonnene Zeit — die innere Zeit — sich grundsätzhch
unterscheidet von jener aus der Dreiheit Zukunft, Gegenwart, Vergangenheit
bestehenden Zeit, in der der Mensch zu leben vermeint.

Augustin ist sich der Eigentümhchkeit dieser Fassung der inneren Zeit
bewußt, weshalb er ihr seine ganze Aufmerksamkeit zuwendet. Im besonderen

beschäftigt ihn — was nahehegend ist — der Zeitmodus der Vergangenheit,

als dessen Sitz für gewöhnheh das Gedächtnis (memoria) gilt. Er zweifelt

zwar nicht daran, daß die memoria auf Vergangenes geht, doch zeigt er,
daß ihre Seinsweise als Vermögen der Seele präsentisch ist. Durch diese ihre
Präsenz vermag die memoria aber auch der Hort für die erfahrbare Gegenwart

der Seele selbst zu sein, eine Einsicht, die Augustin im XIV. Buch von
De Trinitate, nachdem er darauf hingewiesen hat, daß die memoria sich nicht
nur auf Vergangenes, sondern ebenfalls auf Gegenwärtiges erstrecken kann,
in folgenden Satz faßt: «Quapropter sicut in rebus praeteritis ea memoria
dicitur, qua fit ut valeant recoh et recordari : sic in re praesenti quod sibi est

mens, memoria sine absurditate dicenda est, qua sibi praesto est ut sua cogi-
tatione possit intelhgi, et utrumque sui amore conjungi» (Trin. XIV, il,
14). Mit Recht wird das Gedächtnis hinsichthch Vergangenem das Vermögen
genannt, sich zu erinnern, das heißt Vergangenes in die Erinnerung zu rufen.
Mit demselben Recht kann bezüglich der Präsenz, als welche die Seele sich
selbst erfährt, das Gedächtnis jenes Vermögen genannt werden, welches der
Seele gestattet, für sich selbst gegenwärtig zu sein, damit sie sich im eigenen
Denkakt zu verstehen vermöge, und damit sie durch die Liebe (amor), die
sie sich selbst entgegenbringt, memoria und intelligentia vereinigen
könne.

Die Seele ist sich selbst gegenwärtig dank dem Gedächtnis, welches hier
einem Spiegel ähnheh vorgestellt wird, in welchem sich die Seele zu erkennen

vermag. Dem Gedächtnis kommt die Funktion zu, jene innere Präsenz zu
gewährleisten, welche die Selbsterkenntnis der Seele ermögheht, und in der
sich diese Erkenntnis vollzieht. Das Gedächtnis ist aber nicht selbst diese

innere Präsenz, denn diese ist ein Wesensmerkmal der ganzen Seele. Es ist
nur das Vermögen, in welchem sich die Seele als gegenwärtige immer wieder
findet. Und dieses Sich-selbst-finden der Seele expliziert Augustin im zitierten
Satz nach zwei Hinsichten: einmal als ein Sich-selbst-erkennen und dann als

ein Sich-selbst-lieben.
Mit diesen beiden Hinsichten greift Augustin auf seine ursprüngliche, im

Buch IX entwickelte trinitarische Struktur der Seele zurück, welche in der

Synopsis gelautet hatte: «mens, et notifia qua se novit, et amor quo se

notitiamque suam diligit» (XV, 3, 5). Zugleich baut er in diese «quaedam
trinitas » — wie er sie an der entsprechenden Stelle nennt — die « evidentior

190



trinitas » ein, welche aus der Perichorese von memoria, intelhgentia, voluntas
besteht. Allerdings ist jetzt nicht mehr von voluntas die Rede, sondern von
amor, wobei von der Liebe gesagt wird, daß sie die beiden ersten verbinde,
ineinanderfüge (conjungere). Die Ersetzung von voluntas durch amor darf
jedoch nicht befremden, da Augustin wiederholt die beiden Begriffe synonym
verwendet, so zum Beispiel in jenem wichtigen Abschnitt, wo er die
Funktionen der drei Vermögen innerhalb der trinitarischen Struktur der Seele

erläutert. Dort hest man: «Jetzt nenne ich voluntas [Wille] oder amor oder
dilectio [zwei Wörter für Liebe] das Prinzip, welches das Erzeugte und das

Erzeugende verbindet und auf eine gewisse Weise beiden gemeinsam ist —
nunc dico voluntatem, sive amorem, vel dilectionem, quae istam

prolem parentemque conjungit, et quodam modo utrisque communis est»
(Trin. XIV, 7, io).

Es ist hier nicht auf die Metaphorik von Erzeugendem und Erzeugtem
einzugehen, welche eine Analogie zum Verhältnis Gottvater-Gottsohn ist,
da die Stehe nur als Beleg für den synonymen Gebrauch der Wörter voluntas
und amor angezogen wurde. Dieser Gebrauch hat seinen tieferen Grund in
der Auffassung, wonach der WiUe seiner ursprüngUchen Natur entsprechend
nur nach solchem strebt, das die Seele hebt, so daß «etwas wollen»
gleichbedeutend ist mit «etwas heben».

Fassen wir das Ergebnis der bisherigen Ausführungen zusammen. Ihr
Ziel war, die Vermutung zu erhärten, daß Augustins Darstellung der
trinitarischen Struktur der Seele eine Explikation des Phänomens der inneren
Zeit enthalte. Ausgehend vom Begriff der interior praesentia, verstanden
einmal als das Kriterium der Seinsgewißheit der Seele, dann als
Wesensmerkmal der Seele, führte die Untersuchung zum Begriff memoria, dessen

Beziehung zur interior praesentia zu klären war. Dabei erwies sich die
memoria als der Ort, an dem die Gegenwärtigkeit der Seele zum ermöglichenden

Grund von Selbsterkenntnis und Selbsthebe wird, so daß bezüghch der
interior praesentia die memoria eine Sonderstellung unter den drei Vermögen
der Seele einnimmt. Anderseits ist dieser ontologische Vorrang der memoria
keineswegs solcherart, daß sie zum alleinigen Sitz der Gegenwart der Seele

würde, da jene zum Wesen der Perichorese gehört, welche in ihrem konstanten

Vollzug die Seele selbst ausmacht. Dieser Sachverhalt läßt sich auch so
ausdrücken: Die Seele ist ein Seiendes, das sich immer und nur als

Gegenwärtiges weiß, und zwar als Gegenwärtiges in seiner Ganzheit. Analysiert
man dieses Selbstwissen, dann erweist sich die memoria als das Vermögen,
die Gegenwart walten zu lassen. Dieses Walten selbst ist aber nichts anderes
als das, was man die innere Zeit nennt. Und zu diesem Walten selbst gehören
memoria als die Manifestationsweise des Waltens, intelligentia als das Wissen

um dieses Walten, und voluntas oder amor als das Verbindende von memoria
und intelhgentia, damit das Walten im Wissen Bestand hat.



Ohne die Perichorese von memoria, intelhgentia, voluntas, ohne diese

trinitarische Struktur der Seele würde die interior praesentia gar nicht
gegeben sein, sondern als jeweils Erkanntes immer schon Vergangenes sein.

Dies widerspricht aber der Erfahrung von der interior praesentia, für die

Augustins Lehre von der trinitarischen Struktur der Seele eine Erklärung
enthält. Wenn nun diese Erklärung eine solche des Phänomens der inneren
Zeit ist, dann folgt aus ihr für die innere Zeit, daß diese ihrem Wesen nach
auf die Gegenwart beschränkt ist. Der zeitliche Aspekt des Seins der Seele

ist präsentisch und wird von der Seele immer als präsentischer erfahren und
erkannt. Und wird in den Confessiones die durch Zukunft, Gegenwart,
Vergangenheit gekennzeichnete «äußere» Zeit auf die «innere» Zeit
zurückgeführt, so erfährt diese «innere» Zeit in De Trinitate eine Begründung,
welche sich in den Confessiones noch nicht findet, die aber eine konsequente
Vertiefung des in den Confessiones enthaltenen Ansatzes zum Verständnis des

Wesens der Zeit darstellt.

1Eine Übersicht gibt C. Andresen, Zum Augustin-Gespräch der Gegenwart, Darmstadt 1962,
S. 508—510. 2Der lateinische Text entspricht den Ausgaben in Bibliothèque Augustinienne,
Oeuvres de Saint Augustin {Confessiones, Bde. 13 und 14, Paris 1962; De Trinitate, Bde. 15 und
16, Paris 1955). Die deutsche Wiedergabe von SteUen aus den Confessiones erfolgt in Anlehnung

an die von C. J. Perl besorgte Übersetzung, Paderborn 1964. 3Es braucht hier nicht
auf einen möglichen Unterschied zwischen den Ausdrücken «mens» und «animus»
eingegangen zu werden, für die in den Übersetzungen «Seele» gesetzt wird. 4Für eine eingehende
Analyse des Gedankenganges in De Trinitate sei auf A. Schindler, Wort und Analogie in
Augustins Trinitätslehre, Tübingen 1965, hingewiesen. 5Vgl. z. B. Sextus Empiricus, Adversus
Mathematicos V, 310. In seiner Widerlegung folgt Augustin Gedanken, die Plotin entfaltet
hat, so z. B. in Enneade V, 3.

192


	Augustins Begründung der "inneren Zeit"

