Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Augustins Begriindung der "inneren Zeit"
Autor: Schobinger, Jean Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

aber man treibt doch Dinge, die die «opinion publique» ebenso unniitz,
erfolglos und licherlich findet wie seinerzeit Mallarmés Verse — und sollte
dementsprechend mit dhnlich lichelnder Anmut tiber das «on dit» der Leute
sich hinwegsetzen lernen! Man wiirde viel freier dadurch und statt sich unniitz
zu martern, gewonne man Zeit, allerhand Schones im Stillen zu schaffen. So
finde ich es z. B. schade, wenn Du nie mehr etwas schreiben willst. Trakl!
die in englischen Gedichten zwitschernden Schwalben! usf! usf!

So, dies wollte ich Dir eigentlich schreiben als Antwort auf Deinen letzten
lieben Brief, dem ich so gut nachfiihle, da ich einen dhnlichen Sommer hinter
mir habe und einen, duBerlich betrachtet, sehr fragwiirdigen und einsamen
Winter vor mir. Mein Vater ist natiirlich mit meiner wenig eintriglichen
Ubersetzer-Titigkeit durchaus nicht zufrieden, und wie die « Verwandtschaft»
die Nasen rumpft, habe ich bereits angedeutet. Wie gut, zu denken, daB es
Freunde gibt, die einen verstehen! Doch ich will schlieBen, lieber Altherr,
und Dir bald wieder einmal schreiben — ich weil3, wie viel Du Dir aufgeladen
hast und deute ein allfilliges Stillschweigen Deinerseits nie falsch!

Herzlichst Dein Werner Zemp.

Augustins Begriindung der «inneren Zeit»

JEAN PIERRE SCHOBINGER

Bekanntlich hat Augustin entscheidend dazu beigetragen, das Phinomen der
Zeit als ein solches des menschlichen BewuBtseins zu verstehen, so daf} seine
Analyse der Zeit im XI. Buch der um 397 entstandenen Confessiones in der
Folge das Fragen nach dem Wesen der Zeit weitgehend bestimmt hat. Dem-
entsprechend fehlt es auch nicht an Studien iiber Augustins Zeitspekulation?,
deren unterschiedlicher Ansatz und zeitbedingte Problemstellung — als
Merkmale exegetischen Bemiihens — zu einer immer neuen, textnahen
Besinnung auffordern. Eine solche soll im folgenden mit der besonderen
Absicht unternommen werden, nachzuweisen, daBl die in den Confessiones

179



enthaltenen Reflexionen iiber das Wesen der Zeit eine Vertiefung in De
Trinitate erfahren, einem Werk, an welchem Augustin — unterbrochen
durch seine Pflichten als Bischof von Hippo Regius — wihrend zwanzig
Jahren gearbeitet hat (399—419). Zu diesem Zweck werden zuerst die
Hauptschritte von Augustins Zeitspekulation in den Confessiones kurz skiz-
ziert, dann aus De ITrinitate jene Stellen — losgelost von ihrem weiteren
Kontext — beigezogen, welche als Begrundung der Moglichkeit innerer
Zeiterfahrung gedeutet werden konnen.

Als Ausgangspunkt dieser Betrachtungen diene Augustins berithmt
gewordene Frage nach dem Wesen der Zeit: «Quid est ergo tempus? Si
nemo ex me quaetat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio: fidenter tamen
dico scire me, quod, si nihil praeteriret, non esset praeteritum tempus, et si
nihil adveniret, non esset futurum tempus, et si nihil esset, non esset praesens
tempus — Was ist also Zeit? Wenn mich niemand fragt, weil3 ich es; wenn
ich es einem Fragenden erkliren will, wei3 ich es nicht. Dennoch sage ich
zuversichtlich: Ich weiBl, wenn nichts verginge, gibe es keine vergangene
Zeit, wenn nichts hinzukime, gibe es keine zukiinftige Zeit, wenn nichts
wire, gibe es keine gegenwirtige Zeit. Auf welche Weise sind nun diese
beiden Zeiten, Vergangenheit und Zukunft, wenn einerseits die Vergangen-
heit schon nicht mehr ist, anderseits die Zukunft noch nicht ist? Wenn hin-
gegen die Gegenwart immer gegenwirtig wire und nicht in Vergangenheit
uberginge, wire sie bereits keine Zeit mehr, sondern Ewigkeit. Wenn daher
die Gegenwart, um Zeit zu sein, sich in die Vergangenheit verlieren muB,
wie konnen wir dann behaupten, dal3 sie ist, da fiir sie der Grund zu sein,
jener ist, daf3 sie nicht sein wird? Deshalb kénnen wir nur in wahrer Weise
sagen, dal} Zeit sei, dadurch dalB sie danach strebt, nicht zu sein» (Conf. XI,
54, 7%

Mit diesen Worten hat Augustin auf verbindliche Weise die Frage nach
dem Wesen der Zeit gestellt. Das entscheidende Moment in seiner Frage-
weise ist die implizite Gleichsetzung des Was mit dem DaB. Die Frage nach
dem Was, dem Wesen einer Sache, setzt immer schon voraus, wenn nicht
das DaB3, das heilt die Wirklichkeit dieser Sache, so deren Moglichkeit.
Diese ist aber bei der Sache «Zeit» fraglos zugestanden. Deshalb kann
Augustins Wasfrage zu einer Frage nach dem Sein der Zeit werden, wobei
ein Zusammenfallen von Betrachtungsweisen stattfindet, das gerade bei der
Zeit als das in Frage Gestellte solche Folgen haben kann, dafl das Thema
«Sein und Zeit» noch heute als fundamentales Anliegen der Philosophie
Wurzeln zu schlagen vermag.

In den Confessiones ist Augustins Versuch, diese Frage zu beantworten,
durch das alte Thema vom MaBl der Zeit bestimmt — man spricht ja von
einer kurzen oder langen Zeit(spanne) —, ein Thema, das sich in seiner
tberlieferten Fassung bald als unzulinglicher Ansatz erweist. Denn die

180



Reflexion iber die Zeit als meBbate GrofBle fithrt notwendigerweise auf die
Frage nach einem MaBstab, und es ist Augustins Verdienst, gezeigt zu haben,
daB dieser MaB3stab nicht der Zeit dulerlich sein kann — etwa die Bewegung
der Gestirne —, sondern zum Wesen der Zeit selbst gehort: Die Zeit miBt
sich gewissermafBen selbst. Diese Erkenntnis, deren Sinn und Tragweite
noch einzusehen ist, gewinnt Augustin auf einem weiten Umweg, der hier
nicht nachzuzeichnen ist. Seine Betrachtungen fithren ihn zur Einsicht, da3
von Zeitmessung nur im Zusammenhang mit einem messenden Subjekt die
Rede sein kann, eine Feststellung, die er in folgender Frage faBt: «Ipsum
ergo tempus unde metior? — Womit messe ich also die Zeit selbst?» (Conf.
XI, 26, 33). Die sich nicht sofort meldende, entscheidende Antwort lautet:
«In te, anime meus, tempora metior — In dir, meine Seele, messe ich die
Zeiten» (Conf. XI, 27, 36). Diese Antwort erliutert Augustin in zwei
Schritten:

Die Analyse der Zeit hat ergeben, daf sie ihren Erscheinungsformen nach
etwas Voriibergehendes ist. Vom Noch-nicht-Sein ins Nicht-mehr-Sein
Voriibergehendes 1Bt sich aber nicht messen, es sei denn, es hinterlieBe
meBbare Spuren. Dies ist bei der Zeit der Fall; sie ist meBbar, weil die in
der Zeit stehenden Dinge als voriibergehende in der Seele Spuren, Ein-
driicke, hinterlassen, die haftenbleiben und dadurch meBbar sind: «Diesen
Eindruck als gegenwirtigen messe ich (ipsam affectionem metior praesentem),
und nicht die Dinge, die voriibergingen, um ihn entstehen zu lassen. Thn
messe ich, wenn ich die Zeiten messe» (ibid.).

So wird die Seele3 zum Ort, an dem der ZeitfluB faBbar wird. Wie ver-
mag nun die Seele das Voriibergehen der Zeit festzuhalten und dadurch die
Zeit als etwas MeBbares zu gewinnen? Dies gelingt ihr, weil dieses Voriiber-
gehen als solches gegenwirtig in der Seele verharrt dank dem Verméogen,
das Noch-nicht-Sein der Zukunft wie auch das Nicht-mehr-Sein der Ver-
gangenheit in ihre eigene Gegenwart einzubeziehen. Dieses Vermogen gilt
es zu bestimmen: «Aber wie wird das Zukiinftige verringert oder verzehrt,
das noch nicht ist, oder wie wichst das Vergangene, das bereits nicht mehr
ist, wenn nicht dadurch, daB in der Seele, die solches zustande bringt, drei
Krifte wirken? Sie erwartet, bemerkt und erinnert sich, und zwar so, daf3
das, was sie erwartet, durch das, was sie bemerkt, in das iibergeht, dessen
sie sich erinnert — Nam et expectat et adtendit et meminit, ut id quod
expectat per id quod adtendit transeat in id quod meminerit» (Conf. XI,
28, 37). Drei Fihigkeiten der Seele, das Erwarten, das Aufmerken und das
Sicherinnern, vermégen das Voriibergehen der Zeit zu vollziechen und
zugleich festzuhalten, weil diese selbst in ihrem Titigsein dem Voriibergehen
enthoben sind. In ihnen haben Zukunft als das Noch-nicht-Sein, Gegenwart
als das Nicht-faibare-Sein, Vergangenheit als das Nicht-mehr-Sein ihren
eigentlichen Seinsort — ihr Sein: « Wer wiirde leugnen, dall das Zukiinftige

181



noch nicht ist? Trotz allem ist in der Seele bereits die Erwartung (expectatio)
des Zukiinftigen. Und wer leugnet, daB das Vergangene nicht mehr ist?
Trotz allem ist in der Seele immer noch die Erinnerung (memoria) des Ver-
gangenen. Und wer leugnet, daB3 die gegenwirtige Zeit der Dauer entbehrt,
weil sie in einem Punkt vorbeigeht? Trotz allem dauert das Aufmerken an,
durch welches, was anwesend sein wird, hinstrebt zum Abwesend-sein —
Sed tamen perdurat attentio, per quam pergat abesse quod aderit» (ibid.).

Die Zeit als voriibergehende 757, weil den drei Zeitformen, mit denen sich
das Voriibergehen fassen li8t, drei Fakultiten der Seele entsprechen, in denen
diese Zeitformen ununterbrochen in Etfiillung zu gehen vermogen. Zukunft,
Gegenwart, Vergangenheit haben in diesen Fakultiten ihren Bestand, weil
diese immer gegenwirtig sind: Das FlieBen der Zeit ist in der Gegenwart,
welche das Sein der Seele in zeitlicher Hinsicht kennzeichnet. Mit dieser
Feststellung — die allerdings schon eine Interpretation ist — beschlieSt
Augustin im XI. Buch der Confessiones seine Ausfithrungen iiber das Wesen
der Zeit. Aus ihnen 148t sich aber der SchluB ziehen, dal die Gegenwart
der angefiihrten Fakultiten das Erfahren von Zeit. ermoglicht und der Rede
von Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit ihren Sinn gibt. Damit ist ein
Hinweis gewonnen fiir das Verstindnis der einleitend angefithrten Behaup-
tung, dal nach Augustin die Zeit sich gewissermaBen selbst messe. Denn
die Gegenwart der die Zeit im eigentlichen Sinne «messenden» Fakultiten
der Seele ist selbst ein Modus der Zeit, und es ist diese Gegenwart, welche
ermoglichender Grund fir die MeBbarkeit der Zeit ist, womit ein Zugang
gefunden ist zum Verstindnis des Dal und damit auch des Was der Zeit.

Augustins Zeitspekulation in den Confessiones fuhrt auf die Gegenwart
als den Seinsmodus der Seele, eine Einsicht, die in De Trinitate eine Ver-
tiefung erfihrt.

In den ersten sieben des aus fiinfzehn Biichern bestehenden Werkes De
Trinitate beschiftigt sich Augustin mit dem im dritten und besonders im
vierten Jahrhundert heftig diskutierten Trinititsdogma, dessen Formulie-
rung aber seit dem Konzil von Konstantinopel (381) auf eine verbindliche
Weise feststand, so daB er sich auf dessen Auslegung konzentrieren kann.
AnschlieBend entwickelt er in den Biichern VIII bis XV Analogien zur
gottlichen Trinitit%. So bemiiht er sich in den Biichern IX und X um ein
Verstindnis der Seele, ausgehend vom Bibelwort, wonach der Mensch das
Ebenbild Gottes sei. Diesen beiden Biichern gilt unsere Aufmerksamkeit,
deren Inhalt Augustin im XV. Buch riickblickend wie folgt zusammenfal3t:

«Im neunten Buch gelangt die Erérterung zum Bild Gottes, welches der
Mensch gemil seiner Seele ist. In ihr habe ich eine gewisse Trinitit gefunden,
das heiBt die Seele und die Kenntnis, wodurch sie sich kennt, und die Liebe,
wodurch sie sich und ihre Kenntnis liebt (in ea quaedam trinitas invenitur,
id est, mens, et notitia qua se novit, et amor quo se notitiamque suam diligit).

182



Und es wird gezeigt, daBl diese drei unter sich gleich und eines Wesens sind
(et haec tria aequalia inter se, et unius ostenduntur esse essentiae). Im zehnten
Buch ist dasselbe aufmerksamer und griindlicher behandelt, was dazu fiihrt,
davon in der Seele eine glinzendere Trinitit (evidentior trinitas) zu finden,
welche besteht aus Gedichtnis (memoria), Erkenntnisvermégen (intelligen-
tia) und Wille (voluntas)» (7rin. XV, 3, 5).

Augustins Betrachtung der menschlichen Seele in De Trinitate ist durch
das Grundthema dieses Werkes bestimmt. Und das, was er an trinitarischen
Strukturen in der Seele entdeckt, ist im Hinblick auf die géttliche Trinitit
gefunden und in Analogie zu dieser gedacht. Das Gemeinsame in dieser
analogischen Sicht, das Analogum, ist die Idee der Trinitit, die in der zitier-
ten Zusammenfassung des Inhaltes des IX. Buches in einer Formel gefaB3t
ist, welche fiir das Verstindnis des Folgenden hinreicht, wobei es zweck-
miBig ist, am Wort « Trinitit» einen formalen und einen inhaltlichen Aspekt
zu unterscheiden. Der inbaltliche Aspekt begegnet uns im Trinititsdogma.
Dieses ist eine theologische Aussage tiber die Beziehung, in der die drei
gottlichen Personen — Gottvater, Gottsohn und Heiliger Geist — stehen.
In formaler Hinsicht enthilt das Wort Trinitit eine Aussage tiber die Rela-
tionen, welche zwischen den Gliedern einer Triade herrschen kénnen. Nur
dieser formale Aspekt wird im analogen Zuordnen des Wortes Trinitdt auf
die Seele angesprochen. In der zitierten Synopsis des IX. Buches ist er gefal3t
in der Bemerkung: «... daB diese drei unter sich gleich und eines Wesens
sind — haec tria aequalia inter se, et unius ostenduntur esse essentiae.»
Bevor gezeigt werden kann, wie dieser formale Aspekt in Augustins Lehre
von der trinitarischen Struktur der Seele eine inhaltliche Erfullung erfihrt,
mufl kurz auf dessen Nachweis von der Méglichkeit umfassender Selbst-
erkenntnis der Seele eingegangen werden.

Das alte Thema des I'vdth oeavtdy — des Erkenne dich selbst — auf-
greifend, widerlegt Augustin zu Beginn des X. Buches mit groBer Umsicht
die skeptische These von der Unfihigkeit der Seele, sich selbst zu erkennen®.
Sein Nachweis stiitzt sich auf die Einsicht, daB die Seele ausschlieSlich ein
wissendes Wissen besitzt, und dafB3 bei diesem Wissen um ihr eigenes Wissen
die gesamte Seele beteiligt ist. Die Seele weil3 als ganze, in ihrer Ganzheit,
daB sie wei}, so daB in der Selbsterkenntnis die Seele in ihrer Totalitit ihr
eigener Gegenstand ist. Demnach wird das Wissen um sie selbst nicht nur
von der Seele in ihrer Ganzheit getragen, sondern es erstreckt sich ebenfalls
tiber die ganze Seele: «Folglich weiB, kennt sie sich ganz — Scit se igitur
totam» (Zrin. X, 4, 6).

Diese Feststellung wirft die naheliegende Frage auf, warum dann die
Selbsterkenntnis noch gefordert werde und die Seele iiberhaupt danach
strebe, sich zu erkennen. Augustins Antwort besteht vornehmlich im Hin-
weis auf die Ursachen, die zur Verkennung der wahren Natur der Seele

183



tithren. Diese bestimmt sich aus deren Stellung #nfer Gott und zber der
restlichen Kreatur: «... unter jenem, von welchem sie sich lenken lassen
~mub, iber jenem, welches sie zu lenken hat — sub illo a quo regi debet,
supra ea quae regere debet» (777n. X, 5, 7). Eine Ursache, die zur Verken-
nung der eigenen Natur fithrt, liegt in der Tendenz, sich die Seele, bezichungs-
weise ihre Vermogen materiell vorzustellen, wodurch die Seele zwar nicht
ihrer Selbsterkenntnis verlustig geht, sondern diese gewissermalen verun-
reinigt wird, indem zur Seele etwas hinzugedacht wird, das ihr fremd ist.
Daraus folgt fir die Selbsterkenntnis, daB sie nur dann eigentlich stattfindet,
wenn sie ohne jegliche korperliche Vorstellungen erfolgt: In der wahrhaften
Selbsterkenntnis ist die Seele ganz sie selbst, so daBl Augustins Auslegung
des «cognosce teipsum» in der Anweisung gipfelt: «Die Seele trachte sich
nicht als Abwesende wahrzunehmen, sondern sie sei besorgt, sich als An-
wesende zu erkennen — Non velut absentem se quaerat cernere, sed praesen-
tem se curet discernere» (7rin. X, 9, 12).

Die Diskussion des «cognosce teipsum» fithrt Augustin zur Kritik der
materialistischen Seelenauffassung und zur Klarlegung des der Seele zukom-
menden Substanzbegriffs. In der materialistischen Deutung werden die Ver-
mogen der Seele, wie Erkenntnisvermogen (intelligentia) und dergleichen
(amor, memoria, voluntas), als etwas vorgestellt, das iz der Seele ist, so wie
etwas in einem Korper sein kann. Wire zum Beispiel die intelligentia solcher-
weise Teil der Seele, dann konnte ein anderer Teil von ihr ohne diese sein.
Eine solche Vorstellung ist aber nach der Einsicht in die Erkenntnisweise
als eine die Ganzheit der Seele umfassende Aktivitit nicht mehr haltbar.
Vielmehr fihrt die SelbstgewiBheit, welche diese Titigkeiten der Seele immer
begleitet, unmittelbar auf die SelbstgewiBheit hinsichtlich der eigenen Sub-
stantialitit, woraus folgt, da3 die Secle eine Substanz sui generis ist.

Es ist hier nicht der Ort, auf die ontologische Voraussetzung einzugehen,
von der Augustin bei seiner Betrachtung ausgeht, und die darin besteht, daB3
jede echte Erkenntnis von etwas auch Substanzerkenntnis ist. Es geniigt
die Feststellung, daB er als unbezweifelbar voraussetzt, dal die Seele dessen,
was sie ist, am gewissesten sein misse: «... wenn die Seele ihrer selbst
gewil} ist, dann ist sie ihrer Substanz gewil — cum de se certa est, de sub-
stantia sua certa est» (Zrin. X, 10, 16). Diese Substanz ist aber frei von
Sinnenfilligem und kann nicht an Bildern aus der Wahrnehmung expliziert
werden.

Eine erste Weise, diese Substanz in ihrem Sein zu begreifen, erfolgt im
IX. Buch von De Trinitate und wird von Augustin in der zitierten Zusam-
menfassung als eine «quaedam trinitas», bestehend aus der Triade Seele,
Selbsterkenntnis und Selbstliebe, gekennzeichnet. Nach der sich anschlieBen-
den Widerlegung der skeptischen These, welche zur SeinsgewiBheit der
Seele fithrt, und nach der Begriindung der Notwendigkeit von Selbsterkennt-

184



nis, wendet sich Augustin noch einmal der Seele zu und entdeckt in ihr eine
trinitarische Struktur, die er in der Riickschau als «evidentior trinitas»
qualifiziert. Dabei wihlt er aus der Reihe der wiederholt genannten Vermo-
gen der Seele drei: Gedichtnis (memoria), Erkenntnisvermogen (intelligentia)
und Wille (voluntas). Diese bilden die «evidentior trinitas». Die Begriindung
fiir die Wahl gerade dieser drei vermag aber nicht zu iberzeugen, besteht
sie doch im Hinweis, dal man gewdhnlich nach diesen drei Vermogen die
Begabung eines Kindes beurteile, um sich ein Bild von dessen Veranlagungen
zu machen. Augustin mufl sich der Unzulinglichkeit seiner Begriindung
bewuBt gewesen sein; denn nach dem erwihnten kurzen Hinweis auf das
Kind holt er zu einer ausfuhrlichen Bemerkung iiber die Charakterisierung
eines Menschen im allgemeinen aus, in deren Verlauf er die drei Vermogen
in einen gréBeren Rahmen einbaut (77in. X, 11, 17). Dann folgt ein in sich
geschlossener Gedankengang (7rin. X, 11, 18), der durch seine strenge
Fihrung auffillt. Gegenstand sind memoria, intelligentia, voluntas, deren
Sein auf Grund der vorangegangenen Ubetlegungen feststeht. Gefragt wird
nach ihrer Seinsweise, oder genauer, nach ihrer Weise, Vermogen der Seele
zu sein. Die Fragerichtung ist bestimmt durch die Trinititsformel, die gelau-
tet hatte: «Diese drei sind unter sich gleich und eines Wesens.» Ihre Uber-
tragung auf memoria, intelligentia, voluntas ergibt die umfassende Antwort
auf die Frage nach der Seinsweise dieser Vermogen und damit der Seele,
sofern diese als sich in der «evidentior trinitas» erschépfend angenommen
wird. Dies gilt es nun zu zeigen, indem zuerst der erste, dann der zweite
Teil der Trinititsformel ausgelegt und anschlieBend die ganze Formel
gedacht wird.

«Diese drei [das heit memoria, intelligentia, voluntas] sind unter sich
gleich. » Von Dreien wird eine wechselseitige Beziehung ausgesagt; Augustin
nennt dieses Sagen «ad aliquid relative dicitur» und zieht daraus den bedeut-
samen SchluB, daB memortia, intelligentia, voluntas Relationsbegriffe sind. Die
sie bestimmende Relation ist solcherart, daB3 die Begriffe gleich (aequalia)
genannt werden kénnen. Doch sind nicht etwa die Begriffe als solche gleich,
denn weder ist die memoria dasselbe wie die intelligentia, noch die intelli-
gentia dasselbe wie die voluntas, sondern ihre Weise, in Relation zu stehen,
beziehungsweise Relationsbegriffe zu sein, ist dieselbe. Zur Bezeichnung
einer solchen Indifferenz der relationalen Seinsweise der einzelnen Elemente
der Triade gebraucht der Theologe das Wort Perichorese und meint damit die
wechselseitige Durchdringung der drei géttlichen Personen in der trinitarischen
Einheit. Dasselbe Wort 18t sich analog auf die Seinsweise von memoria,
intelligentia, voluntas iibertragen, was Augustin folgendermaBen erklirt: Ich
erinnere mich (memini), memoria, intelligentia, voluntas zu haben, ich
erkenne (intelligo) diese drei bei mir, und ich will (volo) sie auch alle drei.
Zudem erinnere ich mich an die gange memoria, intelligentia, voluntas. Des

185



weiteren umfat die memoria alles Erkennen und Wollen ganz; denn was
ich weiB und will, daran erinnere ich mich auch. Dasselbe gilt vom Erkennen
(intelligere) und vom Wollen (velle). So heiit es vom Erkennen: «Was ich
auch immer erkenne, ich weiB3, daB} ich erkenne, und ich weiB, daB ich will,
wenn ich etwas will, was ich aber weil3, daran erinnere ich mich — quidquid
intelligo, intelligere me scio, et scio me velle quidquid volo: quidquid autem
scio memini» (ibid.). Vom Wollen hei3t es: « Auch mein Wille umfa3t die
ganze intelligentia und meine ganze memoria, insofern ich das Ganze beniitze,
das ich erkenne und dessen ich mich erinnere — Voluntas etiam mea totam
intelligentiam totamque memoriam meam capit, dum toto utor quod intelligo
et memini» (ibid.).

So ist die wechselseitige Durchdringung, die Perichorese, von memoria,
intelligentia, voluntas vollkommen, ihre relationale Seinsweise als solche
bestimmt, und das in der Trinititsformel enthaltene «haec tria sunt aequalia
inter se» erkldrt. Augustin faBt das Resultat seiner Diskussion im SchluBsatz
zusammen, der wie die Trinititsformel zwei Teile besitzt. «Da diese drei
sich wechselseitig umgreifen, alle in einer jeden und alle ganz, deshalb sind
sie gleich: und zwar eine jede in ihrer Ganzheit einer jeden anderen in deren
Ganzheit, und eine jede in ihrer Ganzheit ist zugleich mit allen zusammen
in deren Ganzheit genommen [1. Teil]; und diese drei sind eins, ein Leben,
eine Seele, ein Wesen [2. Teil] — Quapropter quando invicem a singulis et
tota omnia capiuntur, aequalia sunt tota singula totis singulis, et tota singula
simul omnibus totis [1. Teil]; et haec tria unum, una vita, una mens, una
essentia [2. Teil]» (ibid.).

Es gibt kein Sich-Erinnern oder Erkennen oder Wollen, das nicht voll-
umfassend und zugleich Sich-Erinnern, Erkennen und Wollen wire. «Haec
tria inter se aequalia sunt» — soweit die Erklirung des ersten Teiles der
Trinititsformel, diese angewendet auf memoria, intelligentia, voluntas. Wie
lautet Augustins Deutung des zweiten Teiles der Formel «... et unius
ostenduntur esse essentiae»?

In der soeben angefithrten Zusammenfassung wird die Einheit von
memoria, intelligentia, voluntas nicht nur — wie dies in der «Trinitits-
formel » der Fall ist — hinsichtlich des Wesens (essentia) behauptet, sondern
mit dem Wesen gleichgestellt werden ineins genannt Leben und Seele (vita
und mens). Durch diese Verdreifachung der Hinsicht des Eins-seins von
memoria, intelligentia, voluntas erfihrt der zweite Teil der Trinititsformel
jedoch keinen Bedeutungswandel, sondern eine Prizisierung. Denn vita,
mens, essentia werden hier als gleichwertige Begriffe genommen, die sich
durch eine grundlegende Eigenschaft von den drei Relationsbegriffen
memoria, intelligentia, voluntas unterscheiden. In der Betonung dieses
Unterschiedes besteht Augustins Erklirung des zweiten Teiles der Trinitits-
formel.

186



Die Worte Leben, Seele, Wesen sind im Gegensatz zu den Relations-
begriffen auf sich selbst bezogene Begriffe. Augustin driickt diesen Sachver-
halt in einem kurzen Satz aus: «Vita est autem unaquaeque ad se ipsam, et
mens, et essentia — Leben aber ist jeweils auf sich selbst bezogen und so
auch Seele und Wesen» (ibid.). Die hier vorhertschende Auffassung 1iBt
sich zum Beispiel am Wort Wesen explizieren. Stellt man die Frage nach dem
Wesen einer Sache, dann fragt man nach dem, was die Sache an und fiir sich
ist, das heifit nach dem, was die Sache zu dem macht, was sie ist. Das Wort
Wesen meint demnach das Selbst, das Eigentiimliche einer Sache, so daB} in
der Antwort auf die Wesensfrage das Selbst der Sache zur Sprache gelangt.
Augustin nennt diese Sageweise «ad se ipsum dicitur». Dieselbe Eigenschaft
kommt nach Augustin den Worten Leben und Seele zu, insofern er sie
fiir Begriffe nimmt, die nicht auf anderes weisen, sondern auf sich selbst. In
Anlehnung an die Schulterminologie kann man solche Begriffe Substang-
begriffe nennen — im Unterschied zu den Relationsbegriffen.

Auf diese Eigenart der Substanzbegriffe stiitzt sich Augustins Erklirung
des zweiten Teiles der Trinititsformel. Dabei geht er aus von einer Fest-
stellung des gesunden Menschenverstandes. Denn niemand dirfte daran
zweifeln, daB memoria, intelligentia, voluntas weder drei verschiedene Leben
(vitae) noch drei Seelen (mentes) sind, sondern sie sind Formen eines Lebens
und Vermogen einer Seele. Da sie aber einem Leben und einer Seele zukom-
men, folgt aus der Eigenschaft der Begriffe Leben und Seele als Substanz-
begriffe, dal memoria, intelligentia, voluntas auch nur einer Substanz ange-
héren. Einer Substanz angehoren ist jedoch gleichbedeutend mit der Aus-
sage, eine Substanz sein, weil der Begriff Substanz keine Vorstellung von
Teilsubstanzen zuliBt. Diese Erklirung des zweiten Teiles der Trinitits-
formel faB3t Augustin in einem Satz zusammen, den er an den Anfang seiner
Erorterung stellt: «Also sind diese drei, Gedichtnis, Erkenntnisvermogen,
Wille, nicht drei Leben, sondern ein einziges Leben; nicht drei Seelen, son-
dern eine einzige Seele: folglich sind sie keinesfalls drei Substanzen, sondern
eine einzige Substanz — Haec igitur tria, memoria, intelligentia, voluntas,
quoniam non sunt tres vitae, sed una vita; nec tres mentes, sed una mens:
consequenter utique nec tres substantiae sunt, sed una substantia» (ibid.).

Am Beispiel der Seele wird die Trinititsformel zur Aufforderung, das
Wesen von drei in Relation stehenden Begriffen zu denken. Dieses Denken
mul3 aber solange milllingen, als es sich am Gegenstandsdenken orientiert,
dem der Mensch immer wieder — einem merkwiirdigen Geschick zufolge —
zuneigt, und das seinen Alltag beherrscht. In diesem alltiglichen Denken,
das eigentlich ein Vorstellen ist, wird der Denkinhalt objektiviert, eben vor-
gestellt, vergegenstindlicht. Dann ist es aber nicht mehr méglich, eine Drei-
heit als Einheit zu denken und zugleich die Singularitit der drei Elemente
zu bewahren, weil in der vor-gestellten Einheit das Triadische aufgehoben,

187



das heilit entschwunden ist, so dal} in diesem Denken die in der Trinitits-
formel enthaltene Forderung nicht erfillbar ist.

Diesem Denken mufl aber auch Augustins Nachweis der Seins- und
ErkenntnisgewiBheit der Seele unverstindlich bleiben, da ein grundlegender
Unterschied zwischen der sinnlichen Wahrnehmung besteht, an dem sich
dieses Denken orientiert, und der Erkenntnis von der Selbstgewiheit der
Seele. Im Gegensatz zu den Vorstellungen einer Seele bestehend aus Feuer,
Luft, Korperteilen usw., Vorstellungen, die Analogiebildungen zu Sinnes-
erfahrungen sind — weshalb Augustin sie «figmenta simulata» nennt —,
zeichnet sich die Erfahrung von der GewiBheit des wissenden Wissens der
Seele durch ihre Prisenz aus. Diese innere Prisenz («vera interior praesentia»)
der Vermogen der Seele fihrt Augustin als das eigentliche Kriterium fur die
SeinsgewilBheit der Seele an (77in. X, 10, 16). Durch sie unterscheidet sich
das Wissen um diese Titigkeiten grundsitzlich von der an die sinnliche
Wahrnehmung gebundenen Erkenntnis.

Diese Prisenz vermag die Seele dann zu erfahren, wenn sie denkt und
damit erkennt, daB3 sie lebt, sich erinnert, versteht und will («sicut cogitat
vivere se, et meminisse, et intelligere, et velle se»; ibid.). So lautet die Schluf3-
bemerkung seiner, die ersten zehn Kapitel von Buch X umfassende Dar-
stellung der Erfahrung der SelbstgewiBheit: «Die Seele kennt nimlich diese
Titigkeiten als solche; sie stellt sich diese nicht vor, als ob sie diese durch
die Sinne auBerhalb ihrer selbst wahrnihme, so wie die Sinne Korperliches
wahrnehmen. Wenn sie sich keine jener Vorstellungen solcherweise andich-
tet, dafl sie so wie jene zu sein vermeint, dann wird sie das und nur das sein,
was ihr von ihr selbst verbleibt — Novit [i. e. mens] enim haec [i. e. actiones
mentis] in se, nec imaginatur quasi extra se illa sensu tetigerit, sicut corporalia
quaeque tanguntur. Ex quorum cogitationibus si nihil sibi affingat, ut tale
aliquid esse se putet, quidquid ei de se remanet, hoc solum ipsa est» (ibid.).

Was besagt aber die Wendung «vera interior praesentia», wie ist sie zu
verstehen? Ein Versuch, sie zu fassen, scheint uns in der dargestellten Lehre
von der trinitarischen Struktur der Seele vorzuliegen. Im XIV. Buch von
De Trinitate nimmt Augustin das Thema der «evidentior trinitas» noch
einmal auf und entwickelt es nach mehreren Hinsichten, so daB} diese Aus-
tithrungen eine Erginzung zu den duBerst gedringten des X. Buches dar-
stellen, weshalb sie nun beigezogen werden sollen.

Die Seele ist ihrer selbst gewiB, und zwar in einer umfassenden Weise
dank der interior praesentia ihrer Vermogen. Diese Prisenz zeichnet das
Verhiltnis der Seele zu ihren Vermoégen, so zum Beispiel zu memoria,
intelligentia, voluntas aus, insofern diese entsprechend der Lehre von der
trinitarischen Struktur der Seele eine Einheit mit der Seele bilden. Die
interior praesentia erweist sich so als die Weise der Seele, bei sich zu sein.
Dies gilt es zu verstehen.

188



Hiezu diene die naheliegende Frage: Ist die interior praesentia ein Viertes,
neben den drei Vermdégen memoria, intelligentia, voluntas, oder ist sie etwas,
das ihnen eigen ist? Zur Beantwortung dieser Frage bedarf es vorgingig
einer klirenden Feststellung. GemiB obiger Darstellung der evidentior
trinitas /s# die Seele die Perichorese von memoria, intelligentia, voluntas und
nicht etwas anderes neben jenen. Diese Interpretation steht in Ubereinstim-
mung mit den Ausfithrungen im X. Buch von De¢ Trinitate, mdgen sich auch
Stellen in demselben Werk finden, an welchen nicht in derselben konse-
quenten Weise die trinitarische Struktur der Seele vertreten wird.

Wenn die Perichorese von memoria, intelligentia, voluntas — und viel-
leicht noch von anderen Vermogen der Seele, die dann in Betracht gezogen
werden konnen, wenn nicht meht nach Analogien zur géttlichen Trinitit
Ausschau gehalten wird — die Seele selbst ist, dann kann die interior prae-
sentia weder etwas neben memoria, intelligentia, voluntas sein, noch irgend
ein Merkmal, eine spezifische Eigenschaft nur eines dieser Vermogen, sondern
muf mit Notwendigkeit ein Kennzeichen der Perichorese selbst sein. Denn
wenn memoria, intelligentia, voluntas sich jeweils selbst in ihrer Ganzheit
sind und zugleich die anderen Vermogen ganz umgreifen, dann kann die
interior praesentia, die ja das Merkmal der SeinsgewiBheit der Seele ist, nichts
anderes sein als die soeben angedeutete vollumfingliche Gegenwart der drei
Vermogen. Die Wendung «vera interior praesentia» besagt die von der
Seele erfahrbare Anwesenheit ihrer selbst durch die Perichorese ihrer Ver-
mogen hindurch, und in dieser Wirklichkeitserfahrung hat das von Augustin
letztlich gegen die Skeptiker vorgebrachte Argument seine Wurzel und
Berechtigung, deren Méglichkeit eines Nachvollzuges jedoch einem jeden
Menschen iiberlassen ist. Bei dieser Erfahrung ist aber anzusetzen in der
Annahme, sie sei vollzogen worden. Nur unter dieser Annahme kann die
Frage nach dem philosophischen Bedeutungsgehalt der Erfahrung von der
vera interior praesentia aufgeworfen werden. Dann erweist sie sich als eine
Mitteilung tiber die Seinsweise der Seele: Die Seele ist fiir sich selbst immer
und notwendigerweise prisent, das heilt sie ist sich selbst in ihrer eigenen
Zeitform, welche die Gegenwart ist. Die Seele ist in ihrem eigenen Selbst
das, was sie ist, weder als Zukiinftiges noch als Vergangenes, sondern immer
als Gegenwirtiges.

Eine Moglichkeit, diese Erfahrung denkend zu bewiltigen und damit
zum Ausdruck zu bringen und nachvollziehbar zu gestalten, stellt die Lehre
von der trinitarischen Struktur der Seele dar. Denn das mit dieser Lehre
vorgetragene Verstindnis der Seele und ihrer Vermogen ist — als eine Aus-
sage iiber das eigene Seinsverstindnis der Seele — auch eine Aussage iiber
die Weise, wie sich die Seele als in der Zeit seiend erkennt. Sie erkennt sich
als immerzu gegenwirtige, und in dieser ihrer Erkenntnis griindet das
BewuBtsein von der inneren Zeit. Die Seele trigt in sich ihre Zeit, die sich

189



in der reinen Gegenwart erschopft. Das Selbstverstindnis der Seele erofinet
als zeitlichen Horizont nur die Gegenwart, so daB3 die aus diesem Selbst-
verstindnis gewonnene Zeit — die innere Zeit — sich grundsitzlich unter-
scheidet von jener aus der Dreiheit Zukunft, Gegenwart, Vergangenheit
bestehenden Zeit, in der der Mensch zu leben vermeint.

Augustin ist sich der Eigentiimlichkeit dieser Fassung der inneren Zeit
bewuBt, weshalb er ihr seine ganze Aufmerksamkeit zuwendet. Im beson-
deren beschiftigt ihn — was naheliegend ist — der Zeitmodus der Vergangen-
heit, als dessen Sitz fiir gewdhnlich das Gedichtnis (memoria) gilt. Er zwei-
felt zwar nicht daran, daBl die memoria auf Vergangenes geht, doch zeigt er,
daf} ihre Seinsweise als Vermdgen der Seele prisentisch ist. Durch diese ihre
Prisenz vermag die memoria aber auch der Hort fiir die erfahrbare Gegen-
wart der Seele selbst zu sein, eine Einsicht, die Augustin im XIV. Buch von
De Trinitate, nachdem er darauf hingewiesen hat, daB die memoria sich nicht
nur auf Vergangenes, sondern ebenfalls auf Gegenwirtiges erstrecken kann,
in folgenden Satz faBt: « Quapropter sicut in rebus praeteritis ea memoria
dicitur, qua fit ut valeant recoli et recordari: sic in re praesenti quod sibi est
mens, memoria sine absurditate dicenda est, qua sibi praesto est ut sua cogi-
tatione possit intelligi, et utrumque sui amore conjungi» (Zrin. XIV, 11,
14). Mit Recht wird das Gedichtnis hinsichtlich Vergangenem das Vermogen
genannt, sich zu erinnern, das heiBt Vergangenes in die Erinnerung zu rufen.
Mit demselben Recht kann beziiglich der Prisenz, als welche die Seele sich
selbst erfihrt, das Gedichtnis jenes Vermogen genannt werden, welches der
Seele gestattet, fiir sich selbst gegenwirtig zu sein, damit sie sich im eigenen
Denkakt zu verstehen vermége, und damit sie durch die Liebe (amor), die
sie sich selbst entgegenbringt, memoria und intelligentia vereinigen
konne.

Die Seele ist sich selbst gegenwirtig dank dem Gedichtnis, welches hier
einem Spiegel dhnlich vorgestellt wird, in welchem sich die Seele zu erkennen
vermag. Dem Gedichtnis kommt die Funktion zu, jene innere Prisenz zu
gewihrleisten, welche die Selbsterkenntnis der Seele erméglicht, und in der
sich diese Erkenntnis vollzieht. Das Gedichtnis ist aber nicht selbst diese
innere Prisenz, denn diese ist ein Wesensmerkmal der ganzen Seele. Es ist
nur das Vermoégen, in welchem sich die Seele als gegenwirtige immer wieder
findet. Und dieses Sich-selbst-finden der Seele expliziert Augustin im zitierten
Satz nach zwei Hinsichten: einmal als ein Sich-selbst-erkennen und dann als
ein Sich-selbst-lieben.

Mit diesen beiden Hinsichten greift Augustin auf seine urspriingliche, im
Buch IX entwickelte trinitarische Struktur der Seele zuriick, welche in der
Synopsis gelautet hatte: «mens, et notitia qua se novit, et amor quo se
notitiamque suam diligit» (XV, 3, 5). Zugleich baut er in diese «quaedam
trinitas» — wie er sie an der entsprechenden Stelle nennt — die «evidentior

190



trinitas » ein, welche aus der Perichorese von memoria, intelligentia, voluntas
besteht. Allerdings ist jetzt nicht mehr von voluntas die Rede, sondern von
amor, wobei von der Liebe gesagt wird, daB sie die beiden ersten verbinde,
ineinanderfiige (conjungere). Die Ersetzung von voluntas durch amor darf
jedoch nicht befremden, da Augustin wiederholt die beiden Begriffe synonym
verwendet, so zum Beispiel in jenem wichtigen Abschnitt, wo er die Funk-
tionen der drei Vermdgen innerhalb der trinitarischen Struktur der Seele
erliutert. Dort liest man: « Jetzt nenne ich voluntas [Wille] oder amor oder
dilectio [zwei Worter fur Liebe] das Prinzip, welches das Erzeugte und das
Erzeugende verbindet und auf eine gewisse Weise beiden gemeinsam ist —

. nunc dico ... voluntatem, sive amorem, vel dilectionem, quae istam
prolem parentemque conjungit, et quodam modo utrisque communis est»
(Trin. XIV, 7, 10).

Es ist hier nicht auf die Metaphorik von Erzeugendem und Erzeugtem
einzugehen, welche eine Analogie zum Verhiltnis Gottvater-Gottsohn ist,
da die Stelle nur als Beleg fir den synonymen Gebrauch der Worter voluntas
und amor angezogen wurde. Dieser Gebrauch hat seinen tieferen Grund in
der Auffassung, wonach der Wille seiner urspriinglichen Natur entsprechend
nur nach solchem strebt, das die Seele liebt, so daB «etwas wollen» gleich-
bedeutend ist mit «etwas lieben».

Fassen wir das Ergebnis der bisherigen Ausfithrungen zusammen. IThr
Ziel war, die Vermutung zu erhirten, dall Augustins Darstellung der trini-
tarischen Struktur der Seele eine Explikation des Phinomens der inneren
Zeit enthalte. Ausgehend vom Begriff der interior praesentia, verstanden
einmal als das Kriterium der SeinsgewiBheit der Seele, dann als Wesens-
merkmal der Seele, fithrte die Untersuchung zum Begriff memoria, dessen
Beziehung zur interior praesentia zu kliren war. Dabei erwies sich die
memoria als der Ort, an dem die Gegenwirtigkeit der Seele zum erméglichen-
den Grund von Selbsterkenntnis und Selbstliebe wird, so daBl beziiglich der
interior praesentia die memoria eine Sonderstellung unter den drei Vermogen
der Seele einnimmt. Anderseits ist dieser ontologische Vorrang der memoria
keineswegs solcherart, daB3 sie zum alleinigen Sitz der Gegenwart der Seele
wiirde, da jene zum Wesen der Perichorese gehort, welche in ihrem konstan-
ten Vollzug die Seele selbst ausmacht. Dieser Sachverhalt 146t sich auch so
ausdriicken: Die Seele ist ein Seiendes, das sich immer und nur als Gegen-
wirtiges weil}, und zwar als Gegenwirtiges in seiner Ganzheit. Analysiert
man dieses Selbstwissen, dann erweist sich die memoria als das Vermdogen,
die Gegenwart walten zu lassen. Dieses Walten selbst ist aber nichts anderes
als das, was man die innere Zeit nennt. Und zu diesem Walten selbst gehtren
memoria als die Manifestationsweise des Waltens, intelligentia als das Wissen
um dieses Walten, und ve/untas oder amor als das Verbindende von memoria
und intelligentia, damit das Walten im Wissen Bestand hat.

191



Ohne die Perichorese von memoria, intelligentia, voluntas, ohne diese
trinitarische Struktur der Seele wiirde die interior praesentia gar nicht
gegeben sein, sondern als jeweils Erkanntes immer schon Vergangenes sein.
Dies widerspricht aber der Erfahrung von der interior praesentia, fiir die
Augustins Lehre von der trinitarischen Struktur der Seele eine Erklirung
enthilt. Wenn nun diese Erklirung eine solche des Phinomens der inneren
Zeit ist, dann folgt aus ihr fur die innere Zeit, daB diese ihrem Wesen nach
auf die Gegenwart beschrinkt ist. Der zeitliche Aspekt des Seins der Seele
ist prisentisch und wird von der Seele immer als prisentischer erfahren und
erkannt. Und wird in den Confessiones die durch Zukunft, Gegenwart, Ver-
gangenheit gekennzeichnete «duBere» Zeit auf die «innere» Zeit zuriick-
gefiihrt, so erfihrt diese «innere» Zeit in De Trinitate eine Begriundung,
welche sich in den Confessiones noch nicht findet, die aber eine konsequente
Vertiefung des in den Confessiones enthaltenen Ansatzes zum Verstindnis des
Wesens der Zeit darstellt.

1Eine Ubersicht gibt C. Andresen, Zum Augustin-Gesprich der Gegenwar?, Darmstadt 1962,
S. 508—s10, 2Der lateinische Text entspricht den Ausgaben in Bibliothéque Augustinienne,
Qenyres de Saint Augustin (Confessiones, Bde. 13 und 14, Patis 1962; De Trinitate, Bde. 15 und
16, Paris 1955). Die deutsche Wiedergabe von Stellen aus den Confessiones erfolgt in Anleh-
nung an die von C. J. Perl besorgte Ubersetzung, Paderborn 1964. 3Es braucht hier nicht
auf einen moglichen Unterschied zwischen den Ausdriicken «mens» und «animus» einge-
gangen zu wetrden, fiir die in den Ubersetzungen «Seele» gesetzt wird. 4Fiir eine eingehende
Analyse des Gedankenganges in De Trinitate sei auf A. Schindler, Wort und Analogie in
Augustins Trinititslebre, Tibingen 1965, hingewiesen. 5Vgl. z. B. Sextus Empiricus, Adversus
Mathematicos V, 310. In seiner Widerlegung folgt Augustin Gedanken, die Plotin entfaltet
hat, so z. B. in Enneade V, 3.

192



	Augustins Begründung der "inneren Zeit"

