
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zum kirchlichen Dialog

Autor: Molnar, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zum kirchlichen Dialog

THOMAS MOLNAR

Dialog ist im heutigen politischen, ideologischen und religiösen
Sprachgebrauch ein Schlüsselwort, so wie vor einem Jahrzehnt der Ausdruck Kalter
Krieg vorherrschend war. Zwischen den beiden Begriffen scheint eine gewisse
Verwandtschaft zu bestehen, indem sie beide im Laufe der Jahre eine
allgemeinere Bedeutung erlangt haben, als sie ursprünglich besaßen. Mit dem
Ausdruck Kalter Krieg wurde nach 1947 nicht nur der Konflikt der beiden

Supermächte, nicht nur der Zusammenprall des Kommunismus mit der freien
Welt bezeichnet, sondern auch der fundamentale Gegensatz, der zwischen
der «traditionellen» und der «progressiven» Weltanschauung besteht.

Der Begriff Dialog wurde ganz ähnlich auf verschiedenen Ebenen in Umlauf

gesetzt: als Bezeichnung für das Gespräch zwischen Katholiken und
nichtkatholischen Christen, zwischen Christen und Nichtchristen, ja sogar
zwischen ReUgion und Atheismus. In der Folge wurde das Wort Dialog auch
dazu benutzt, die Haltung der katholischen Kirche der diesseitigen Welt
gegenüber und die Probleme unserer Zeit — einschließlich des Kommunismus
und seiner ideologischen und poUtischen Manifestationen — zu umschreiben.
Die beiden Höhepunkte des Dialogs waren die Audienz, die Papst Johannes
XXIII. Alexej Adschubej im Vatikan gewährte, und die Einberufung des

Zweiten Vatikanischen Konzils.

Der Wunsch nach kirchlicher Erneuerung

Obgleich ich mich in diesem Aufsatz auf den Dialog als ein religiöses
Phänomen beschränken möchte, muß, wie ich bereits angedeutet habe, jede
ernsthafte Untersuchung des Dialogs auch dessen politische Aspekte
berücksichtigen : seine zum Teil politische Ursache, seine politischen Auswirkungen,
die politischen Hoffnungen, die er auslöst, und nicht zuletzt auch seine

Ausnützung für politische Zwecke. Dabei muß betont werden, daß der Dialog
trotzdem ein Phänomen von vornehmlich religiöser Bedeutung ist. Künftige
Historiker werden vielleicht zum Schluß kommen, daß sein Ausgangspunkt
und Inhalt politisch waren, daß der religiöse Dialog bloß eine Reaktion auf
den politischen Kalten Krieg darstellte. Doch wir dürfen überzeugt sein, daß

der poUtische Inhalt in Vergessenheit geraten und selbst der Kommunismus
längst auf dem Schutthaufen der Geschichte vermodern wird, wenn das



Ergebnis des heutigen religiösen Dialogs noch zur lebendigen Wirklichkeit
gehört.

Seit Jahrzehnten sind viele KathoUken der Meinung, ihre Kirche zeige
sich nicht mehr auf der Höhe der zeitgenössischen Probleme. Wenn wir für
den Augenblick alle jene Probleme beiseite lassen, die sich aus der Anpassung
an gewisse technologische Errungenschaften ergeben, so bleiben drei Gebiete,
wo von der Kirche eine Stellungnahme und oft sogar eine «revolutionäre»
Neuorientierung erwartet wurde und noch wird: i. hinsichtUch der andern
christUchen Konfessionen (Ökumene); 2. hinsichtUch des Kommunismus und

ganz allgemein der «progressiven» Ideologien; 3. hinsichtlich der «Dritten
Welt» und anderer nichtwestücher ZiviUsationen. Daran schließt sich das

Begehren an, die Kirche müsse ihre westliche, weiße Vorherrschaft aufgeben
und wirkUch allumfassend werden, indem sie sich andern Zivilisationen,
Traditionen und Denkweisen anpasse.

Der Wunsch nach Erneuerung in dieser und auch in anderer Hinsicht
wurde von den «progressiven» KathoUken befürwortet, die sich von den

« konservativen » distanzierten. Bald setzten die beiden Begriffe sich allgemein
durch und wurden von den JournaUsten in ihren Berichten über das Konzil
in Umlauf gesetzt. Wie war das mögUch? Wie kam es, daß eine Anzahl von
Prälaten sich so bereitwillig als Progressisten bezeichnen ließen und damit
die übrigen zwangen, eine defensive Haltung einzunehmen? Der entscheidende

Grund ist darin zu suchen, daß progressive Intellektuelle in der ganzen
Welt, selbst solche mit keinen oder nur sehr dürftigen Verbindungen zur
Religion, die Sache des aggiornamento zu der ihren machten. Sie sahen darin
nicht nur eine Anpassung gewisser katholischer Lehren und Praktiken an die

Gegenwart (wie zum Beispiel Fragen der Geburtenkontrolle und der
Bevölkerungsexplosion), sondern einen zwingenden Beweis für die Richtigkeit
ihrer Überzeugungen und Hoffnungen in bezug auf die fortschreitende
Säkularisation der Menschheit. Die progressiven Katholiken verbanden sich mit
ihren agnostischen Kollegen aus Gründen, die um einiges komplexer waren,
oberflächUch betrachtet jedoch eine beinahe voUständige Identität des Zieles,
ja sogar der Planung und des Vorgehens zeigten.

Integristen und Progressisten

Der bekannte progressive französische Katholik M. Georges Hourdin
schrieb in Le Monde vom 6. Juni 1957 folgendes über Integristen und
Progressisten: Die ersteren «lehnen die moderne Welt ab und möchten ihre
Entwicklung hemmen Sie fürchten, daß die zeitgenössische ZiviUsation
den Glauben gefährde und möchten deshalb die alte Ordnung im Wirtschafts-
gefüge und in der Kolonialpolitik wiederherstellen, so wie es in Spanien
geschehen ist. Die zweiten verurteilen die moderne Welt ebenfalls, aber nur,



weil sie immer noch in der kapitaUstischen und liberalen Phase steckt. Sie

hoffen, daß die Evolution dem SoziaUsmus und einer moraüsch besseren

Welt zum Sieg verhelfen wird Sie hoffen, daß die Kirche nicht außerhalb
der Evolution bleiben, sondern ganz im Gegenteil zur Beschleunigung der

Entwicklung beitragen wird. Zu diesem Zweck sind die Progressisten bereit,
den KapitaUsmus Seite an Seite mit der kommunistischen Partei zu bekämpfen,
welche die Massen repräsentiert. Das Evangelium kann erst mit Erfolg
gepredigt werden, wenn Arbeiter und Bauern einen höheren Lebensstandard
erreicht haben».

Die poUtischen Untertöne sind in diesem Text unverkennbar. Doch zeigt
dies nur, daß die gesamte Kirche, einschließlich der Progressisten und
Integristen, in bezug auf eine Anpassung an die heutige Zeit hintennachhinkt.
Wie E. E. Y. Haies in seinem Buch über Pius IX. bemerkt, waren Marx und
Bakunin zur Zeit, da Papst Leo XIII. Rerum Novarum veröffentlichte, in der

Arbeiterbewegung längst legendäre Figuren. Ebenso waren die Ausdrücke,
die M. Hourdin benutzt, 1957 bereits antiquiert, indem die Arbeiter in den

westlichen Ländern sich in bezug auf den wirtschaftlichen Fortschritt und den

politischen Einfluß dem Mittelstand sozusagen gleichgestellt sahen. Doch
selbst im September 1965 schrieb Pater Yves Congar, ein weiterer Progressist,
in den Informations Catholiques Internationales noch in einem Ton über «die
Massen», den jeder Gewerkschaftsführer mit Entrüstung als herablassend
bezeichnen würde, obgleich er schmeichelhaft gemeint war.

Es erhebt sich zwangsläufig die Frage: Soll die Kirche neue poUtische
Positionen beziehen, nachdem sie ausgerechnet ihrer früheren Positionen

wegen angegriffen wird? Im Mittelpunkt dieser Debatte finden wir das

«konstantinische Prinzip» des Strebens nach politischer Macht. Dieses
Machtstreben ist, wie Simone Weil und andere Kritiker hervorheben, seit den Tagen,
da die Kirche den Katakomben entstieg, stets ihre große Versuchung gewesen.
Andere Kritiker fügen hinzu, daß das Konzil von Trient als Reaktion auf die

protestantische Bedrohung diese Tendenz durch Subordination unter weltliche

Macht und durch Bündnisse mit weltlichen Herrschern förderte, die
dasselbe Interesse daran zeigten, die neue Religion zu bekämpfen. Welchem
Zweck würde aber heute eine politische Neuorientierung dienen? Etwa ein
Bündnis mit der Arbeiterklasse statt mit dem Bürgertum, mit den farbigen
Völkern statt mit der weißen Rasse, mit den Vereinigten Nationen statt mit
dem Kaiser von Österreich oder den Königen von Frankreich und Spanien?
Würde das nicht die «konstantinische» Praxis der poUtischen Bündnisse und
des Favoritentums weiterführen?

Was auch immer der Sinn solcher Fragen sein mag, sie sind jedenfalls von
führenden KathoUken gestellt worden, und Papst Johannes XXIII. hat die

Erneuerung der Kirche sogar zur zentralen Aufgabe des Katholizismus in
der zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts erklärt. So ist der «Dialog» zum

21



Kennzeichen einer neuen kathoUschen Politik geworden; die Häufigkeit, mit
der Papst Paul VI. den Ausdruck in seiner ersten Enzyklika Ecclesiam Suam

verwendet, ist erstaunlich und bedeutsam. Hinsichtlich der Gebiete, auf
welche die Kirche ihre Aufmerksamkeit richtet, können wir sagen, daß

Johannes XXIII. sie auf die folgenden konzentrierte: Definition der Haltung
der Kirche andern Christen gegenüber, womit eine gemeinsame Front der

Gläubigen erreicht werden sollte; und derart gestärkt: die Aufnahme des

Dialogs mit ideologischen Nichtgläubigen, zum Beispiel mit den Marxisten.
Wenn wir sagen, daß die Kirche dieses Programm aufgestellt hat, dürfen

wir die entscheidende Rolle nicht unterschätzen, die der progressistische
Flügel bei seiner Formulierung gespielt hat. Tatsächlich finden wir das gesamte
progressistische Programm in der neuen Haltung der Kirche ausgedrückt, so

wie es in Hourdins Zitat in großen Zügen angedeutet ist. Selbstverständlich
stimmen die Weltanschauungen und Erwartungen der religiösen und agnosti-
schen Progressisten nicht ganz überein; das heißt aber nicht, daß sie nicht
ein gutes Stück Weges gemeinsam zurücklegen können, bevor sie über den

letzten, entscheidenden Fragen uneins werden und sich trennen. Dieses

Zusammengehen ist in jüngster Zeit durch zwei philosophische Systeme
erleichtert worden: durch dasjenige von Teilhard de Chardin und durch jene
Mischung von protestantischen Theologien, die mit den Namen von TilUch,
Bonhoeffer, Robinson und andern verknüpft sind. Zwar wurde die
progressistische Ideologie schon lange vertreten, bevor diese philosophischen
Systeme niedergeschrieben wurden; ohne ihr mehr oder weniger gleichzeitiges
Erscheinen hätte der progressistische Flügel aber nie sein heutiges Ansehen

erlangt. Seine Lehren wären in Gefahr geraten, noch mehr als jetzt als geistiges
Attribut des marxistischen Materialismus bewertet zu werden.

Diskussion um Teilhard de Chardin

Auf meinen Reisen im Fernen Osten und besonders in Japan machte ich die
Entdeckung, daß kathoUsche Professoren, unter ihnen auch Jesuiten,
Teilhards Philosophie für den Unterricht ihrer buddhistischen Studenten benützten,

die sich gegenüber dem westlichen Konzeptualismus skeptisch verhielten.
Teilhard verlegt den Hauptakzent der katholischen Theologie vom
Gleichgewicht des Glaubens und der Vernunft auf dasjenige der Gefühle und
Visionen, die sich aus dem Zusammenprall mächtiger biologischer und
kosmischer Kräfte entwickeln. Dies scheint mir der hauptsächliche Grund für
seine Popularität zu sein, weil die Vernunft in den heutigen philosophischen
Theorien ganz allgemein auf Mißtrauen stößt oder aber unfruchtbar bleibt
wie im logischen Positivismus und in der mathematisch-linguistischen Analyse.
Auch Henri de Lubac, Teilhards wohlwollender Kommentator, betont dessen

Glauben «an den Wert der phyletischen Anstrengung der Menschheit». In



Panthéisme et Christianisme schrieb Teilhard selbst über «l'éveil sur terre d'un
certain sens cosmique par lequel chacun de nous tend à prendre une conscience
habituelle et pratique de ses Uaisons avec l'Univers en évolution».

Teilhard lehrt tatsächlich, daß das Christentum, durch kosmische,
biologische und soziale Kräfte beeinflußt, in Wandlung begriffen sei. Ein größeres
Universum, von dessen Existenz wir nun Kenntnis erhalten, und in
Verbindung damit ein evolutionärer Entwicklungsprozeß, treibt die Welt en avant

und die Kirche en haut, bis Welt und Kirche eins werden. Dann wird es uns

gelingen, sowohl an Gott als auch an die Welt zu glauben. Mit beredten
Worten drückt Teilhard seine Intuition aus, daß er der Prophet dieser
verwandelten Kirche sei, von der die heutige Kirche noch nicht hinreichend
Kenntnis nehme.

Spätere Kommentatoren Teilhards werden vielleicht den Schwerpunkt
seines Systems in der These sehen, daß die Kirche, wie er sagt, in der « Hauptachse

der Evolution» stehe (Le Phénomène humain, S. 332). Die Tatsache aber
bleibt bestehen, daß seine Apologetik in beunruhigendem Maße auf dem
Glauben an die Menschheit und an die Welt beruht, welche in seiner Lehre
beide als sich selbst genügend und sich selbst entwickelnd erscheinen. In
diesem Punkt sind er und gewisse moderne, hauptsächUch deutsche Theologen
sich einig, obgleich zwischen den beiden Lehren eine wichtige Unterscheidung
gemacht werden muß: Teilhard erhöht den Menschen und die diesseitige
Welt, weil er ein religiöser Enthusiast und ein Optimist ist. Er blieb es selbst
nach der Veröffentlichung der Enzyklika Humani Generis im Jahre 1950, in
der seine Ideen einer scharfen Kritik unterzogen wurden. Die deutschen (und
angelsächsischen) protestantischen Theologen setzen ihren Glauben in den

Menschen, weil sie Pessimisten sind in bezug auf seine Fähigkeit, den gähnenden

Abgrund je überbrücken zu können, der ihn von einem fernen und fremden

Gott trennt. Wie bedeutend der Unterschied auch sein mag, der zwischen
Teilhard und den deutschen Theologen besteht, so ist es doch durchaus

verständlich, wenn die Anhänger und Verbreiter der Lehren, die sich nicht
allzu gründlich in die Sache vertiefen, in Bischof Robinsons sozialem Optimismus

Teilhards Glauben an die Welt in allen Einzelheiten wiederzufinden

Theologische Hoffnungslosigkeit

Für uns dagegen ist es notwendig, die Tiefe der modernen theologischen
Hoffnungslosigkeit auszuloten, die einige scharfsinnige Kommentatoren
veranlaßt, zum Beispiel Paul Tillichs grundsätzliche Haltung atheistisch zu
nennen. In der thomistischen Theologie ist die absolute Transzendenz Gottes,
welche die Wesenseinheit Gottes und der Welt ausschließt, Voraussetzung
der Schöpfung. Gott, außerhalb des Universums stehend, schuf dieses, so wie

23



ein Künstler ein Kunstwerk schafft. FolgUch unterscheidet der Thomist
zwischen der ewigen Ordnung und der Ordnung des Universums, wo die Gesetze
des Seins Anwendung finden. Da die beiden Ordnungen nicht identisch sind,
stört es den Thomisten keineswegs, daß die Gesetze der Welt und der Menschen
nie vollkommen sein können. Doch in den Doktrinen, die der kathoUschen

Theologie absolut kritisch gegenüberstehen, vom Arianismus bis zu TilUchs
Lehre, wird der Unterschied zwischen göttUchem und menschlichem Recht
als Skandal der Schöpfung angesehen. Die Gnostiker des zweiten Jahrhunderts
leugneten sogar, daß die Welt — so eindeutig vom Bösen gezeichnet — die

Schöpfung eines guten Gottes sein könne und entwickelten die Hypothese
eines Demiurgen, eines Weltenschöpfers, der weniger als Gott wäre. «II
y avait chez Arius », schreibt Jean Guitton in Le Christ ècartelè, « un sentiment
puissant de la transcendance, de l'inaccessibilité de Dieu. Ce sentiment, si vif
à notre époque tient à ce que Dieu est conçu comme au-dessus de tout,
au-dessus de l'être même. AppUqué jusqu'au bout, une telle doctrine rendrait
Dieu impensable, détruirait même l'idée de paternité divine et l'habitude
de la prière» (p. 124).

Dies ist nun genau das, was die früher genannten Theologen lehren.
Bonhoeffer zum Beispiel und auch Tillich sehen im Geiste eine nahe Zukunft, wo
die naturwissenschaftliche Weltanschauung alles erklären wird, so daß der
Mensch nicht länger auf Gott als den Quell aUer Dinge und alles Wissens

angewiesen sein wird. Bonhoeffer selbst und auch sein Jünger, der Bischof
von Woolwich, schlagen vor, daß die Menschheit nun, da sie ihre geistige
Reife erreicht hat, sich einer Religion entledigen sollte, die auf « Mythologie »

beruht — Gebet, Sakramente und andere historische Zusätze und Konzessionen

an den «vornaturwissenschaftlichen Menschen» — und eine andere
annehmen sollte, die sich auf die Nächstenliebe, das heißt auf die weltUche
Anteilnahme am Wohlergehen der Mitmenschen stützt: anständige Wohnungen

für die Armen, Rehabilitierung der Verbrecher, ausreichende
Kanalisationssysteme, Stadtplanung, Fürsorge und dergleichen mehr.

Die Ideologie, die im letzten Abschnitt zusammengefaßt ist, charakterisiert
sich durch ihre heterogenen Komponenten: Katholisches, Protestantisches,
Weltliches und sogar Agnostisches kommt da zusammen. Die Ambiguität der
Schriften, die sich im engeren und weiteren Sinn mit diesen Problemen befassen,
erleichtern den Dialog, allerdings auf Kosten der Klarheit und der eindeutigen
Stellungnahme. Uns interessiert die Frage, ob ein echter Dialog unter ständig
sich wandelnden Voraussetzungen überhaupt möglich ist, besonders wenn
der Rahmen, in dem der Dialog stattfindet, die eine Seite vor der andern

begünstigt. — Untersuchen wir der Reihe nach die Vorzüge der beiden

Dialoge, die wir als das Hauptanliegen Papst Johannes XXIII. erkannt haben:
die kathoUsch-protestantische Wiederannäherung und die Entspannung
zwischen Kirche und Kommunismus.

24



Katholisch-protestantische Annäherung

Jean Guitton weist darauf hin, daß zwischen KathoUken und Protestanten
eine grundsätzliche Konfusion über den Begriff Wandlung besteht. In einer
schriftlichen Debatte, die er vor mehreren Jahren mit einem protestantischen
GeistUchen führte, konnte in einem Punkt keine Einigung erzielt werden,
über das Beharren des letzteren nämUch, daß die Reformation nur den ersten
«Protest» gegen die immerwährende Starrheit der Kirche dargestellt habe,
und daß weitere Reformationen, die sich auch gegen die protestantischen
Kirchen selber richten würden, in der künftigen Geschichte zu erwarten seien.

Dies würde besagen, daß das Wesen des Protestantismus in der steten Wandlung

begründet wäre; wie Guitton in La France Catholique vom 20. Oktober
1965 schrieb, «beschuldigten uns unsere protestantischen Brüder zu Beginn
der Anmaßung, die ReUgion Jesu verändert zu haben, die besser ihre ursprüngliche

Form behalten hätte. Sie betrachteten und betrachten auch heute noch
einige unserer Dogmen als Abweichungen vom richtigen Weg: den Marienkult,

unsere Auffassung vom Primat und von der Unfehlbarkeit des Papstes.
Petrus und Maria sind in den Augen der Protestanten Auswüchse und
Entartungen der ursprünglichen Form des Christentums ».

Der Dialog mit dem Protestantismus (welchem? — pflegte Bossuet zu
fragen) besteht infolgedessen im wesentlichen im Problem, sich auf Reformen
zu einigen, die für beide Gesprächspartner annehmbar sind. Die Katholiken
jedoch fragen sich, ob der Protestantismus die theologischen Erwägungen
aus Rücksicht auf soziale und wirtschaftliche Stellungnahmen nicht zu wenig
nachdrücklich betont hat? Luther «entmythologisierte» die christliche
Religion, genauso wie die modernen Protestanten und in ihrem Kielwasser auch

einige vom Erneuerungsgedanken beseelte KathoUken es verlangen. Max
Weber wies mit unvergleichlicher Meisterschaft nach, wie der Kalvinismus
seine Aufmerksamkeit weltlichen Interessen zuwandte; die protestantischen
Theologen der Gegenwart ziehen die letzten Konsequenzen aus dieser
Tendenz, wenn sie ReUgion und Sozialarbeit (assistance sociale) einander gleichsetzen.

Zitieren wir in diesem Zusammenhang wiederum Jean Guitton: «Sola
fide! Wenn der Protestantismus eine Irrlehre ist, so ist er es im höchsten
Grade. Anderseits hat er die Katholiken, praktisch gesehen, von den
kirchlichen Verpflichtungen und damit vom System der Sakramente befreit.»
(Le Christ ècartelè, p. 219.)

Durch Simplifizierung und später sogar durch Geringschätzung des
transzendentalen Elements im Christentum hat der Protestantismus auch das

ästhetische Element aus dem Leben der Kirche ausgeschlossen. In Le Génie

du Christianisme hatte Chateaubriand keine Mühe zu beweisen, daß die Kunst
des Westens ihre Inspiration in der Religion und oft in der Großzügigkeit
der Kirche gefunden hat. Der Protestantismus aber stand allem ExistenzieUen

25



im Menschen ablehnend gegenüber und weigerte sich, das Sinnesleben zu
fördern. Kierkegaard, das einzige religiöse Genie, das der Protestantismus

hervorgebracht hat, fand in seinem reUgiösen Gedankengebäude keinen
Raum für seine leidenschaftlichen Meditationen. Er flüchtete sich in die

Verzweiflung, in Absurdität und Irrationalität.
Wir müssen uns diese Gedanken vergegenwärtigen, so scheint es mir,

wenn wir ernsthaft vom katholisch-protestantischen Dialog sprechen wollen.
Ganz besonders heute, da 46 Millionen amerikanische Katholiken — ein
substanzieller Teil des gesamten Katholizismus der Welt — stetig an Einfluß
gewinnen. Weil sie in einer protestantischen, ja puritanischen Umgebung
und weit weg von andern katholischen Daseinsformen leben, ergab es sich
fast zwangsläufig, daß die Idee des Dialogs bei ihnen zuerst Fuß faßte. Michael

Fogarty bemerkte einmal in Commonweal, das religiöse Panorama Amerikas
entspreche etwa demjenigen der gesamten christlichen Welt des Westens,

wenn das Konzil von Trient nicht stattgefunden hätte. Das heißt: wenn die
Stürme der Reformation in einem Modus vivendi und einer Integration der

katholischen und protestantischen Standpunkte ein glückliches Ende gefunden
hätten. Man kann es gewissen amerikanischen Katholiken kaum verübeln,
wenn sie die Beziehungen zu ihren protestantischen Mitbürgern im Namen
der nationalen Einheit und Ordnung zu vertiefen und zu verstärken trachten,
um — wie James O'Gara vor einigen Jahren in derselben Zeitschrift schrieb —
«den Eindruck eines katholischen Monolithentums und Zensorentums zu
vermeiden».

Es ist jedoch ebenso wichtig, sich zu vergegenwärtigen, daß gerade in den

Vereinigten Staaten der Protestantismus, in ungezählte Konfessionen
aufgespalten, in höherem Maße der Versuchung ausgesetzt war als anderswo, die
Lehre Christi als ein soziales Evangelium, als einen Plan zum sozialen Handeln
aufzufassen. Dies entspricht im wesentlichen dem theologischen Denken des

amerikanischen Protestantismus, das entscheidend von der Philosophie William
James' und Alfred North Whiteheads beeinflußt ist. Ihre Lehre beruht auf
der Vorstellung, daß Gott im Werden begriffen sei, daß Er im Laufe eines

Entwicklungsprozesses, der eine Verbesserung der äußeren Lebensbedingungen
und eine allmähliche Annäherung an ein Ideal herbeiführt, in Erscheinung

treten wird.
Wir entdecken hier natürlich die bekannten Ideen, die in Teilhards System

zu finden sind. Aber wir entdecken auch die traditionelle protestantische
Bejahung der weltlichen Autorität, der es zusteht, sich auch mit geistigen
Problemen zu befassen. In der Vergangenheit akzeptierten die Protestanten
den weltlichen Herrscher als Oberhaupt ihrer Kirche; heute scheinen sie die
Urteile der weltlichen Soziologie und Psychologie als Direktiven für ihre
religiöse Haltung anzuerkennen. Unter diesen Umständen tönt es für katholische

Ohren vielleicht alarmierend, daß die Gerüchte im Zusammenhang mit

26



dem Zweiten Vatikanischen Konzil die sogenannten «progressiven» Prälaten
beharrlich mit Schemata in Verbindung brachten, die auch für Protestanten
annehmbar sind. Carlo Falconi, ein ehemaUger Priester, dessen Buch Vu et

entendu au Concile in der italienischen und französischen Presse großes Aufsehen

erregt hat, zog sogar eine scharfe Linie zwischen konservativen und
progressiven Bischöfen, indem er argumentierte, daß, falls die ersteren Katholiken
seien, die letzteren «Evangelisten» genannt werden müßten. «Dürfen die

Progressiven sich weiterhin Katholiken nennen?» so fragte er. «Wenn wir
mit Katholizismus die Dinge bezeichnen — und was sonst können wir damit
bezeichnen? —, welche diese spezielle christUche Gemeinschaft von andern
christlichen Konfessionen unterscheidet, nämlich: den Primat und die Unfehlbarkeit

des Papstes, den Geist der Kurie und des kanonischen Rechts, den
Geist der Scholastik und der wechselnden Bindungen in der Politik —, dann
kann kein Zweifel mehr daran bestehen : die echten Katholiken sind im blinden

Auge und in den krampfhaften Bewegungen Ottavianis zu suchen
Die Progressiven, die die Rückkehr zum Christentum der ersten Jahrhunderte
im Bereich der Ideologie und Struktur, der Liturgie und Disziplin anstreben,
sind im Grunde Evangelisten und sie sind dazu bestimmt, die Kirche zu
entkatholizieren» (S. 251/52).

Was Falconi ablehnt, ist genau das, was Jean Guitton befürwortet, wie
unser früheres Zitat gezeigt hat. Der Dialog stößt also bereits in der
katholischen Kirche selbst auf Hindernisse. Um wie viel ernster müssen sich diese

Hindernisse erst erweisen, wenn es zu einer Konfrontation der katholischen
Theologen mit ihren reformierten Kollegen kommt? Dies stellt zwar kein
ernstliches Hindernis dar, sich auf zahlreichen Gebieten zu gemeinsamem
Handeln zusammenzutun. In Afrika zum Beispiel entdeckte ich, daß KathoUken

und Protestanten angesichts der Anziehungskraft des weniger komplizierten

Islams ihr Kriegsbeil begraben und gemeinsame Projekte in Angriff
genommen haben. Die Schwarzen, die zu bekehren sie sich bemühen, pflegten
in der Tat höchst betroffen zu sein über Missionare, die zwei verschiedene
Botschaften der Liebe im Namen ein und desselben Christus propagierten.
Die intellektuelleren Gläubigen verlangen jedoch auch auf der vernunftmäßigen

und theologischen Ebene entweder eine saubere Trennung oder aber
eine klare Lösung. Es hätte wenig Sinn, die Forderungen zu ignorieren, die
sich aus der philosophischen Problemstellung ergeben, und in aller Eile ein
Haus zu konstruieren, das in zwei Lager gespalten bliebe.

Dialog mit dem Kommunismus

Die Entspannung zwischen der Kirche und dem Marxismus wird erwartungsgemäß

ein viel schwierigeres Unternehmen darstellen; doch überrascht es

keineswegs, zu entdecken, daß in den progressistischen Kreisen die größten

27



Anstrengungen unternommen werden, auch hier eine Aussöhnung und
Zusammenarbeit herbeizuführen. Es war eine der Thesen der religiösen
Sozialisten in Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg, daß Nichtchristen zu
gewissen Zeiten die echtere Sprache finden, um nicht nur über, sondern auch

für das Christentum zu reden, als die Gläubigen selbst. In geistigen Krisenzeiten

sollten Sozialisten, Atheisten und sogar Marxisten angehört werden,
weil -— wie Tillich schon vor vierzig Jahren sagte — Gott ungewöhnliche
Fürsprecher Seiner Sache zu wählen pflegt.

Die Philosophie Teilhards hat dieser These natürlich kräftigen Auftrieb
verliehen. Teilhards zweite Autorität für geistige Werte ist, außerhalb der

Kirche, die Welt; er schrieb sogar, er würde, falls er den Glauben an die
christliche Doktrin und Heilslehre verüeren sollte, weiterhin «an die Welt
glauben». Demgemäß ist es leicht, «die Welt» als etwas zu interpretieren,
das in jeder Bewegung gegenwärtig ist, besonders aber im Marxismus, der
für sich in Anspruch nimmt, die führende Bewegung der Geschichte zu sein.

Für Teilhard und für andere Progressisten verkörpert der Marxismus die

dynamische Kraft der Gegenwart par excellence, die auf den sozialisierten
Menschen hinweist. In ihren Augen sind angesichts des Kommunismus und

ganz allgemein der « SoziaUsierung » zwei Haltungen möglich : Entweder wir
stemmen uns gegen den Kommunismus und werden von ihm allmählich
erdrückt, wenn er im Laufe der Evolution ganz unabhängig von unserem
Willen an Boden gewinnt; oder aber wir schUeßen uns dem Kommunismus
als einer unausweichlichen Entwicklung an und retten damit die Bewegung
davor, steril zu werden.

Das sind subtile und gewagte Spekulationen, weil sie nicht nur eine
Zusammenarbeit mit den Marxisten auf Grund eines christUchen Überlebens

rechtfertigen, sondern den Christen überdies noch die Pflicht auferlegen, den
Kommunismus vor seinem eigenen Materialismus zu bewahren. Teilhard ist
nicht der einzige Verfechter dieser These. Die bekanntesten Vertreter dieser

Richtung sind französische progressistische Geistliche und Laien wie Chenu,
Liégé, Congar, Jolif, Dubarle, die Zeitschrift Esprit, das Wochenblatt
Témoignage Chrétien, die Informations Catholiques Internationales sowie die
Italiener La Pira, Dossetti, Lazzari und andere. Die These dieser Männer lautet
folgendermaßen: Nicht nur der bürgerliche KapitaUsmus, sondern die ganze
westUche Gesellschaft und ZiviUsation ist in Auflösung begriffen und dazu

verdammt, im unaufhaltsamen Vormarsch des Kommunismus, der höchsten,
wenn auch immer noch gewaltsamen Manifestation menschlicher Sehnsucht,

unterzugehen. Der Kommunismus wird zuerst Europa wie eine Dampfwalze
überrennen, später auch Amerika. Die Aufgabe der Christen besteht darin,
den Sieger zu besiegen, so wie das Christentum der Katakomben das alte Rom
besiegte. Doch, ähnlich wie die ursprüngUche Kirche, muß auch die neue
Kirche sich zuerst selber erneuern und läutern, sich regenerieren im Mit-

28



Leiden mit dem Proletariat und den unterdrückten Rassen. Der gegenwärtigen
«triumphalen» Kirche, die mit den politisch-militärischen Einrichtungen des

Westens alliiert ist, kann das niemals gelingen.

Gefährlicher Empirismus

Dies ist ein außergewöhnUches Programm, oder vielmehr die Realisierung
einer ganz neuen Ideologie. Seine auf den ersten Bück sichtbare Schwäche

liegt darin, daß es von der Kirche, so wie sie heute ist, nicht ausgeführt werden
kann, sondern nur, wenn der progressistische Teil der Kirche die Führung
übernehmen würde. Dies jedoch würde wiederum eine gefährliche Spaltung
zur Folge haben, vor der, nebenbei gesagt, viele Enthusiasten keineswegs
zurückschrecken würden: Sie wären durchaus bereit, die Päpste Pius IX.,
X., XI. und XII. über Bord zu werfen und sprechen von einer «Johannini-
schen» Kirche, indem sie Paul VI. zum Konservativen stempeln. Sie sind
bereit, die Erinnerung an Pius IX. als Autor des Syllabus und Begründer der

päpstlichen Unfehlbarkeit auszulöschen und die Enzyküka Pius' XI. gegen
den Kommunismus, Divini Redemptoris, mit Schweigen zu übergehen; sie

konzentrieren dafür ihr Geschützfeuer mit Hilfe von Hochhuths Schauspiel
und der willkommenen Anklagen der Herren Jacques Nobécourt und Saul
Friedländer gegen Pius XII., den sie ganz offen pronazistischer Sympathien
beschuldigen. Ist es aber nicht gerade eine solche innere Spaltung, welche die
Kommunisten erhoffen? Lenins Mot d'ordre ist der Kirche nur zu bekannt.
Es lautet: «Wollen wir die Religion zum Verschwinden bringen, ist es viel
wichtiger, den Klassenkampf in die Kirche hineinzutragen, als die Religion
direkt anzugreifen. »

Der Dialog mit dem Kommunismus ist durch päpstUche Erklärungen
verboten. Papst Pius XI. schrieb: «Der Kommunismus ist seinem Wesen
nach pervers, und niemand, der die christliche Zivilisation retten möchte,
darf sich auf eine Zusammenarbeit mit ihm einlassen. » Seit diese Worte
veröffentlicht wurden, hat der Kommunismus weite Gebiete erobert und Hunderte

von Millionen gläubiger Christen den kommunistischen Regierungen
Untertan gemacht. Die Kirche mußte wohl oder übel von dieser historischen
Tatsache Kenntnis nehmen; denn sie konnte es sich nicht leisten, das Schicksal

der KathoUken hinter den verschiedenen Eisernen Vorhängen einfach zu
ignorieren. Es erwies sich als notwendig, Konkordate und andere
Vereinbarungen mit kommunistischen Regierungen zu treffen, unabhängig davon,
ob die Haltung der letzteren gegenüber der Religion sich wesentlich geändert
hatte oder nicht. Anderseits ist nicht zu leugnen, daß die kathoUsche Kirche
in den Augen von Hunderten von Millionen Menschen in der ganzen Welt
alle jene Prinzipien verkörpert, die dem Kommunismus entgegengesetzt sind.
Doch insofern als der Dialog vom progressiven Flügel der Kirche gewünscht

29



und gefördert wird, zeigt sich auch schon ein schwacher Punkt im Austausch
der Argumente : Männer wie La Pira, der ehemalige Frater Montuclard, die
Herausgeber von Témoignage Chrétien und andere glauben an die Niederlage
ihrer eigenen Zivilisation und den Sieg der Zivilisation ihres Gegners. Sie

beginnen, die Institutionen und das Verhalten der Kirche in Frage zu stellen,
die, mit Jean Daniélous Worten, die Struktur des christlichen Milieus
ausmachen. Dies hat zur Folge, daß der Dialog gleich von Anfang an zugunsten
der Marxisten steht, die, im Gegensatz zu ihren Gesprächspartnern, sich nie
entschuldigen und nie zu einem Kompromiß bereit sind. Wie der Osservatore

Romano (3. März 1965) schrieb: «Wir sind Zeugen eines merkwürdigen
Dialogs ; auf der einen Seite bestehen die Kommunisten darauf, daß sie ihre
Prinzipien weder aufzugeben noch auch nur zu modifizieren bereit sind. Auf
der andern Seite sagen die Katholiken, die am Dialog teilnehmen, daß wir
zuwarten und uns nicht entmutigen lassen sollen. So steht einer festen Haltung
ein verschwommener, gefährlicher Empirismus gegenüber. »

Die katholisch-marxistische Konfrontation hat tatsächlich eine kurze, aber
befremdliche Geschichte. Einige wenige Beispiele mögen genügen: Der vom
Ex-Nationalsozialisten Boleslaw Piasecky gegründeten polnischen Pax-

Bewegung — er wurde von der NKWD unter der Bedingung begnadigt, daß

er die Kirche in Polen und in Frankreich kommunistisch infiltriere — gelang
es jahrelang, die Herausgeber der führenden progressistischen Zeitschriften
in Frankreich zu täuschen. Bis der Vatikan schließlich intervenierte und die
Organisation demaskierte, wurde Pax als Musterbeispiel einer Bewegung
betrachtet, die dem Dialog dient. Die Anwesenheit von katholischen Priestern
an der Semaine de la pensée marxiste und die Anwesenheit von kommunistischen
Führern an der Semaine des intellectuels catholiques unterstreicht nur noch die

Richtigkeit der Bemerkung im Osservatore Romano.
Zwei Kommunisten, beide führende Philosophen der Partei, schildern

ganz aufrichtig die Erfolge ihrer Partei. Gilbert Mury (in France NouveUe,

31. März 1965) spricht von der kommenden Form des Katholizismus, wie
Lenin sie vorausgesagt hat, das heißt, «nachdem aller Aberglauben mitsamt
der veralteten Ideologie beseitigt worden ist», und er bestätigt sein gutes
Einvernehmen mit den Katholiken des Dialogs, indem er sagt: «Der religiöse
Glaube ist gesellschaftlich bedingt. » Bei jeder neuen Begegnung zeigt sich,
so schreibt er, daß die Kommunisten und progressiven Katholiken zusammenhalten,

und daß nur eine kleine Gruppe von Integristen immer noch versucht,
ihre Einigkeit zu stören.

Ein anderer Parteiphilosoph, Roger Garaudy, stellte nach dem Dialog von
1964 an der Semaine de la pensée marxiste mit Befriedigung fest: «Wenn Fr.
Dubarle den Wert des wissenschaftlichen Materialismus zugibt wenn
Fr. Jolif jene Werte, die in der materiaUstischen Auffassung der Ethik enthalten

sind, aufzuzeigen versucht wenn beide sich dafür verwenden, daß

3°



Katholiken und Kommunisten an der Entwicklung eines gemeinsamen
Humanismus zusammenwirken könnten dann ist wahrhaftig ein Schritt
nach vorn getan worden.» (L'Humanité, 27. Januar 1964.)

Einseitiger Dialog

Man könnte die Reihe der Begebnisse und Zitate beliebig verlängern. Sie

weisen alle auf den marxistischen Ton hin, der in den intellektuellen Kreisen
des Katholizismus Ausdruck findet. Wenn dies der Preis für einen echten

Dialog sein sollte, könnten vielleicht mildernde Umstände für die Priester
und Intellektuellen geltend gemacht werden, welche das Evangelium in ein

Lager tragen, in dem seine Botschaft mit Spott quittiert wird. Doch gerade
dort, wo der Dialog auf politischer Ebene aufgenommen werden sollte, nämlich

am Konzil, wurde offenbar, daß der Kommunismus unnachgiebig und
der Dialog einseitig ist.

Alle Mitglieder der ungarischen Delegation, Priester sowohl als Laien,
waren beauftragt, ihre geistlichen Vorgesetzten und nominalen Führer unter
scharfer Beobachtung zu halten. Selbst Carlo Falconi gibt das zu. In Rom
erklärte Zenon Kliszko, Vizepräsident des Warschauer Parlaments, das Ziel
der kommunistischen Partei Polens in ihrer Beziehung zur Kirche sei der
«materialistische Standpunkt, die systematische Unterdrückung des

Klerikalismus, die Erreichung einer vollständigen Verweltlichung». Er schloß
seine Pressekonferenz, indem er sagte, die Kirche müsse aus der « sozialistischen
Realität Polens, die ihre Unnachgiebigkeit nicht aufgeben werde», ihre
Konsequenzen ziehen. Piasecky kam ebenfalls nach Rom, um die Warnung
auszusprechen, daß Pax die einzige Alternative zum totalen Verschwinden
des polnischen Katholizismus darstelle.

Solche Erklärungen sehen eher nach Erpressung und Drohung, denn nach

aufrichtigem Wunsch nach einem echten Dialog aus. Kann unter solchen
Umständen ein solcher in den Augen des Christentums immer noch verantwortet

werden? Ja, wenn die tatsächliche Bedeutung des Dialogs, des Dialogs
im sokratischen Sinn, wiederhergestellt wird. Die Päpste, die sich mit dem
Kommunismus haben befassen müssen, sind sich darin einig, daß die Christen
den Marxismus zwar in toto ablehnen müssen, dagegen stets bereit sein sollten,
mit den Marxisten zu reden. Diese Ansicht deckt sich selbstverständlich mit
der sokratischen Methode: jene, welche im Besitze der Wahrheit sind (aletheia,
nicht bloß Meinung, doxa) oder eine höhere Ethik verkörpern, sollten sich

bemühen, ihren Gesprächspartner zur Erkenntnis dieser Wahrheit zu bringen

oder zur Befolgung der moralisch höheren Grundsätze zu veranlassen.
Christen sollten den Spott ihrer Gegner, sie seien altmodisch, nicht fürchten,
wenn sie auf Augustins nach wie vor gültige Lehre von den zwei civitates

hinweisen; sie sollten den fremden Lehren, ungeachtet ihrer Anziehungskraft

31



in der modernen Welt, Widerstand bieten, die den Bürger zwingen wollen,
sein Gewissen der Kontrolle durch weltliche Organe zu unterstellen, seinen
domaine réservé der jeweihgen staatlichen Macht preiszugeben.

An der Semaine des Intellectuels Catholiques im März 1965 legte Abbé Charles
Wackenheim den Finger auf den wunden Punkt, als er sagte, daß «keine
taktische Tapferkeit » den Kern der marxistischen These mit dem kathoUschen
Glauben an die enge Beziehung des Menschen zu Gott in Einklang zu bringen
vermöge. Der Marxist betrachtet die Religion als eine Entfremdung des
Menschen von seinem wirkUchen Wesen; der Christ dagegen betrachtet die Religion
als freie Orientierung seines Lebens auf das Absolute hin. Der erstere besteht
darauf, daß wir unser privates Leben in den Dienst der menschUchen Gesellschaft

stellen soUten, der andere ist nicht dazu bereit, das Individuum dem
Aufbau des Sozialismus zu opfern.

Aktuelle Probleme der Agrarpolitik

JOSUA WERNER

Der Aufsatz geht zurück auf zwei Vorträge, die der Verfasser am 2. Februar ifff in Bern im
Rahmen der «Volkswirtschaftlichen Gesellschaft des Kantons Bern» und am Februar ifff in
Zürich im Rahmen der «Studiengesellschaftfür Wirtschaftspolitik»gehalten hat.

Die Redaktion

Die wirtschaftspohtischen Auseinandersetzungen der Gegenwart sind stark

geprägt durch das Wachstumsdenken. Dieses sowohl auf der Ebene der Theorie

wie auch auf der Ebene der PoUtik beträchtlichen Raum beanspruchende
Denken wird aus verschiedenen Quellen gespeist. Eine besondere Intensivierung

erfährt es durch Ost-West-Spannung einerseits und die Forderungen
der Entwicklungsländer andererseits.

Das Ringen zwischen Ost und West weist wohl verschiedene Aspekte auf,
jedenfalls ist sein wachstumspoUtischer Aspekt aber unverkennbar. Von den
kommunistischen Staaten wird laut die These verkündet, das von ihnen

getragene Wirtschaftssystem werde die Produktionsziffern des kapitalistischen
Westens bald überflügeln, ja, habe sie teilweise bereits übertroffen. Die
Auseinandersetzung schlägt sich in einem Vergleichen nieder, wobei in diesem

vor der WeltöffentUchkeit geführten Ringen jede Seite die Überlegenheit ihres

32


	Gedanken zum kirchlichen Dialog

