Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 46 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zum kirchlichen Dialog
Autor: Molnar, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken zum kirchlichen Dialog

THOMAS MOLNAR

Dialog ist im heutigen politischen, ideologischen und religiosen Sprach-
gebrauch ein Schlisselwort, so wie vor einem Jahrzehnt der Ausdruck Kalter
Krieg vorherrschend war. Zwischen den beiden Begriffen scheint eine gewisse
Verwandtschaft zu bestehen, indem sie beide im Laufe der Jahre eine allge-
meinere Bedeutung erlangt haben, als sie urspriinglich besaen. Mit dem
Ausdruck Kalter Krieg wurde nach 1947 nicht nur der Konflikt der beiden
Supermichte, nicht nur der Zusammenprall des Kommunismus mit der freien
Welt bezeichnet, sondern auch der fundamentale Gegensatz, der zwischen
der «traditionellen» und der «progressiven» Weltanschauung besteht.

Der Begriff Dialog wurde ganz dhnlich auf verschiedenen Ebenen in Um-
lauf gesetzt: als Bezeichnung fiir das Gesprich zwischen Katholiken und
nichtkatholischen Christen, zwischen Christen und Nichtchristen, ja sogar
zwischen Religion und Atheismus. In der Folge wurde das Wort Dialog auch
dazu benutzt, die Haltung der katholischen Kirche der diesseitigen Welt
gegeniiber und die Probleme unserer Zeit — einschlieflich des Kommunismus
und seiner ideologischen und politischen Manifestationen — zu umschreiben.
Die beiden Hoéhepunkte des Dialogs waren die Audienz, die Papst Johannes
XXIII. Alexej Adschubej im Vatikan gewihrte, und die Einberufung des
Zweiten Vatikanischen Konzils.

Der Wansch nach kirchlicher Ernenerung

Obgleich ich mich in diesem Aufsatz auf den Dialog als ein religidses
Phinomen beschrinken mochte, muf3, wie ich bereits angedeutet habe, jede
ernsthafte Untersuchung des Dialogs auch dessen politische Aspekte beriick-
sichtigen: seine zum Teil politische Ursache, seine politischen Auswirkungen,
die politischen Hoffnungen, die er auslost, und nicht zuletzt auch seine Aus-
niitzung flr politische Zwecke. Dabei mull betont werden, daB} der Dialog
trotzdem ein Phinomen von vornehmlich religiser Bedeutung ist. Kiinftige
Historiker werden vielleicht zum Schlufl kommen, daB3 sein Ausgangspunkt
und Inhalt politisch waren, daB8 der religiose Dialog bloB eine Reaktion auf
den politischen Kalten Krieg darstellte. Doch wir dirfen tiberzeugt sein, da3
der politische Inhalt in Vergessenheit geraten und selbst der Kommunismus
lingst auf dem Schutthaufen der Geschichte vermodern wird, wenn das

19



Ergebnis des heutigen religiésen Dialogs noch zur lebendigen Wirklichkeit
gehort.

Seit Jahrzehnten sind viele Katholiken der Meinung, ihre Kirche zeige
sich nicht mehr auf der Hohe der zeitgendssischen Probleme. Wenn wir fiir
den Augenblick alle jene Probleme beiseite lassen, die sich aus der Anpassung
an gewisse technologische Errungenschaften ergeben, so bleiben drei Gebiete,
wo von der Kirche eine Stellungnahme und oft sogar eine «revolutionire»
Neuorientierung erwartet wurde und noch wird: 1. hinsichtlich der andern
christlichen Konfessionen (Okumene); 2. hinsichtlich des Kommunismus und
ganz allgemein der «progressiven» Ideologien; 3. hinsichtlich der «Dritten
Welt» und anderer nichtwestlicher Zivilisationen. Daran schlieBt sich das
Begehren an, die Kirche miusse ihre westliche, weile Vorherrschaft aufgeben
und wirklich allumfassend werden, indem sie sich andern Zivilisationen,
Traditionen und Denkweisen anpasse.

Der Wunsch nach Erneuerung in dieser und auch in anderer Hinsicht
wurde von den «progressiven» Katholiken befiirwortet, die sich von den
«konservativen » distanzierten. Bald setzten die beiden Begriffe sich allgemein
durch und wurden von den Journalisten in ihren Berichten {iber das Konzil
in Umlauf gesetzt. Wie war das moglich? Wie kam es, daB eine Anzahl von
Prilaten sich so bereitwillig als Progressisten bezeichnen lieBen und damit
die iibrigen zwangen, eine defensive Haltung einzunehmen? Der entschei-
dende Grund ist darin zu suchen, daB3 progressive Intellektuelle in der ganzen
Welt, selbst solche mit keinen oder nur sehr dirftigen Verbindungen zur
Religion, die Sache des aggiornamento zu der ihren machten. Sie sahen darin
nicht nur eine Anpassung gewisser katholischer Lehren und Praktiken an die
Gegenwart (wie zum Beispiel Fragen der Geburtenkontrolle und der Bevol-
kerungsexplosion), sondern einen zwingenden Beweis fiir die Richtigkeit
ihrer Uberzeugungen und Hoffnungen in bezug auf die fortschreitende Siku-
larisation der Menschheit. Die progressiven Katholiken verbanden sich mit
ihren agnostischen Kollegen aus Griinden, die um einiges komplexer waren,
oberflichlich betrachtet jedoch eine beinahe vollstindige Identitit des Zieles,
ja sogar der Planung und des Vorgehens zeigten.

Integristen und Progressisten

Der bekannte progressive franzosische Katholik M. Georges Hourdin
schrieb in Le Monde vom 6. Juni 1957 folgendes iiber Integristen und Pro-
gressisten: Die ersteren «lehnen die moderne Welt ab und méchten ihre
Entwicklung hemmen ... Sie furchten, dal3 die zeitgendssische Zivilisation
den Glauben gefihrde und mochten deshalb die alte Ordnung im Wirtschafts-
gefiige und in der Kolonialpolitik wiederherstellen, so wie es in Spanien
geschehen ist. Die zweiten verurteilen die moderne Welt ebenfalls, aber nur,

20



weil sie immer noch in der kapitalistischen und liberalen Phase steckt. Sie
hoffen, daBl die Evolution dem Sozialismus und einer moralisch besseren
Welt zum Sieg verhelfen wird ... Sie hoffen, dal die Kirche nicht auBBerhalb
der Evolution bleiben, sondern ganz im Gegenteil zur Beschleunigung der
Entwicklung beitragen wird. Zu diesem Zweck sind die Progressisten bereit,
den Kapitalismus Seite an Seite mit der kommunistischen Partei zu bekimpfen,
welche die Massen reprisentiert. Das Evangelium kann erst mit Erfolg ge-
predigt werden, wenn Arbeiter und Bauern einen hoheren Lebensstandard.
erreicht haben ».

Die politischen Untertdne sind in diesem Text unverkennbar. Doch zeigt
dies nur, daB die gesamte Kirche, einschlieBlich der Progressisten und Inte-
gristen, in bezug auf eine Anpassung an die heutige Zeit hintennachhinkt.
Wie E. E. Y. Hales in seinem Buch tiber Pius IX. bemerkt, waren Marx und
Bakunin zur Zeit, da Papst Leo XIII. Rerum Novarum veroffentlichte, in der
Arbeiterbewegung lingst legendire Figuren. Ebenso waren die Ausdriicke,
die M. Hourdin benutzt, 1957 bereits antiquiert, indem die Arbeiter in den
westlichen Lindern sich in bezug auf den wirtschaftlichen Fortschritt und den
politischen EinfluB dem Mittelstand sozusagen gleichgestellt sahen. Doch
selbst im September 1965 schrieb Pater Yves Congar, ein weiterer Progressist,
in den Informations Catholiques Internationales noch in einem Ton tber «die
Massen», den jeder Gewerkschaftsfithrer mit Entriistung als herablassend
bezeichnen wiirde, obgleich er schmeichelhaft gemeint war.

Es erhebt sich zwangsliufig die Frage: Soll die Kirche neue politische
Positionen beziehen, nachdem sie ausgerechnet ihrer fritheren Positionen
wegen angegriffen wird? Im Mittelpunkt dieser Debatte finden wir das
«konstantinische Prinzip » des Strebens nach politischer Macht. Dieses Macht-
streben ist, wie Simone Weil und andere Kritiker hervorheben, seit den Tagen,
da die Kirche den Katakomben entstieg, stets ihre grofle Versuchung gewesen.
Andere Kritiker fiigen hinzu, daB das Konzil von Trient als Reaktion auf die
protestantische Bedrohung diese Tendenz durch Subordination unter welt-
liche Macht und durch Biindnisse mit weltlichen Herrschern forderte, die
dasselbe Interesse daran zeigten, die neue Religion zu bekimpfen. Welchem
Zweck wiirde aber heute eine politische Neuorientierung dienen? Etwa ein
Biundnis mit der Arbeiterklasse statt mit dem Biirgertum, mit den farbigen
Volkern statt mit der weilen Rasse, mit den Vereinigten Nationen statt mit
dem Kaiser von Osterreich oder den Kénigen von Frankreich und Spanien?
Wiirde das nicht die «konstantinische» Praxis der politischen Biindnisse und
des Favoritentums weiterfithren?

Was auch immer der Sinn solcher Fragen sein mag, sie sind jedenfalls von
fishrenden Katholiken gestellt worden, und Papst Johannes XXIII. hat die
Erneuerung der Kirche sogar zur zentralen Aufgabe des Katholizismus in
der zweiten Hilfte unseres Jahrhunderts erklirt. So ist der «Dialog» zum

21



Kennzeichen einer neuen katholischen Politik geworden; die Hiufigkeit, mit
der Papst Paul VI. den Ausdruck in seiner ersten Enzyklika Ecclesiam Snam
verwendet, ist erstaunlich und bedeutsam. Hinsichtlich der Gebiete, auf
welche die Kirche ihre Aufmerksamkeit richtet, konnen wir sagen, daf3
Johannes XXIII. sie auf die folgenden konzentrierte: Definition der Haltung
der Kirche andern Christen gegeniiber, womit eine gemeinsame Front der
Gldubigen erreicht werden sollte; und derart gestirkt: die Aufnahme des
Dialogs mit ideologischen Nichtgliubigen, zum Beispiel mit den Marxisten.

Wenn wir sagen, daf} die Kirche dieses Programm aufgestellt hat, diirfen
wir die entscheidende Rolle nicht unterschitzen, die der progressistische
Fliigel bei seiner Formulierung gespielt hat. Tatsidchlich finden wir das gesamte
progressistische Programm in der neuen Haltung der Kirche ausgedriickt, so
wie es in Hourdins Zitat in groBen Ziigen angedeutet ist. Selbstverstindlich
stimmen die Weltanschauungen und Erwartungen der religiosen und agnosti-
schen Progressisten nicht ganz tiberein; das heiit aber nicht, daB} sie nicht
ein gutes Stiick Weges gemeinsam zuriicklegen konnen, bevor sie tiber den
letzten, entscheidenden Fragen uneins werden und sich trennen. Dieses
Zusammengehen ist in jungster Zeit durch zwei philosophische Systeme
erleichtert worden: durch dasjenige von Teilhard de Chardin und durch jene
Mischung von protestantischen Theologien, die mit den Namen von Tillich,
Bonhoeffer, Robinson und andern verknipft sind. Zwar wurde die pro-
gressistische Ideologie schon lange vertreten, bevor diese philosophischen
Systeme niedergeschrieben wurden; ohne ihr mehr oder weniger gleichzeitiges
Erscheinen hitte der progressistische Fliigel aber nie sein heutiges Ansehen
erlangt. Seine Lehren wiren in Gefahr geraten, noch mehr als jetzt als geistiges
Attribut des marxistischen Materialismus bewertet zu werden.

Diskussion um Teilbard de Chardin

Auf meinen Reisen im Fernen Osten und besonders in Japan machte ich die
Entdeckung, daB3 katholische Professoren, unter ihnen auch Jesuiten, Teil-
hards Philosophie fiir den Unterricht ihrer buddhistischen Studenten benttz-
ten, die sich gegeniiber dem westlichen Konzeptualismus skeptisch verhielten.
Teilhard verlegt den Hauptakzent der katholischen Theologie vom Gleich-
gewicht des Glaubens und der Vernunft auf dasjenige der Gefihle und
Visionen, die sich aus dem Zusammenprall michtiger biologischer und kos-
mischer Krifte entwickeln. Dies scheint mir der hauptsichliche Grund fir
seine Popularitit zu sein, weil die Vernunft in den heutigen philosophischen
Theorien ganz allgemein auf Miltrauen stofit oder aber unfruchtbar bleibt
wie im logischen Positivismus und in der mathematisch-linguistischen Analyse.
Auch Henri de Lubac, Teilhards wohlwollender Kommentator, betont dessen
Glauben «an den Wert der phyletischen Anstrengung der Menschheit». In

22



Panthéisme et Christianisme schrieb Teilhard selbst iiber «1’éveil sur terre d’un
certain sens cosmique par lequel chacun de nous tend a prendre une conscience
habituelle et pratique de ses liaisons avec I’Univers en évolution».

Teilhard lehrt tatsichlich, daB3 das Christentum, durch kosmische, biolo-
gische und soziale Krifte beeinfluit, in Wandlung begriffen sei. Ein groBeres
Universum, von dessen Existenz wir nun Kenntnis erhalten, und in Ver-
bindung damit ein evolutionirer EntwicklungsprozeB, treibt die Welt en avant
und die Kirche ¢z haut, bis Welt und Kirche eins werden. Dann wird es uns
gelingen, sowohl an Gott als auch an die Welt zu glauben. Mit beredten
Worten driickt Teilhard seine Intuition aus, dafl er der Prophet dieser ver-
wandelten Kirche sei, von der die heutige Kirche noch nicht hinreichend
Kenntnis nehme.

Spitere Kommentatoren Teilhards werden vielleicht den Schwerpunkt
seines Systems in der These sehen, daf} die Kirche, wie er sagt, in der « Haupt-
achse der Evolution» stehe (Le Phénoméne humain, S. 332). Die Tatsache aber
bleibt bestehen, da3 seine Apologetik in beunruhigendem Male auf dem
Glauben an die Menschheit und an die Welt beruht, welche in seiner Lehte
beide als sich selbst gentigend und sich selbst entwickelnd erscheinen. In
diesem Punkt sind er und gewisse moderne, hauptsichlich deutsche Theologen
sich einig, obgleich zwischen den beiden Lehren eine wichtige Unterscheidung
gemacht werden mul3: Teilhard erhéht den Menschen und die diesscitige
Welt, weil er ein religiéser Enthusiast und ein Optimist ist. Er blieb es selbst
nach der Veréffentlichung der Enzyklika FHumani Generis im Jahre 1950, in
der seine Ideen einer schatfen Kritik unterzogen wurden. Die deutschen (und
angelsichsischen) protestantischen Theologen setzen ihren Glauben in den
Menschen, weil sie Pessimisten sind in bezug auf seine Fahigkeit, den gihnen-
den Abgrund je iiberbriicken zu konnen, der ihn von einem fernen und frem-
den Gott trennt. Wie bedeutend der Unterschied auch sein mag, der zwischen
Teilhard und den deutschen Theologen besteht, so ist es doch durchaus
verstindlich, wenn die Anhinger und Verbreiter der Lehren, die sich nicht
allzu griindlich in die Sache vertiefen, in Bischof Robinsons sozialem Optimis-
mus Teilhards Glauben an die Welt in allen Einzelheiten wiederzufinden
meinen.

Theologische Hoffnungslosigkeit?

Fir uns dagegen ist es notwendig, die Tiefe der modernen theologischen
Hoflnungslosigkeit auszuloten, die einige scharfsinnige Kommentatoren
veranlaBt, zum Beispiel Paul Tillichs grundsitzliche Haltung atheistisch zu
nennen. In der thomistischen Theologie ist die absolute Transzendenz Gottes,
welche die Wesenseinheit Gottes und der Welt ausschliet, Voraussetzung
der Schopfung. Gott, auBlerhalb des Universums stehend, schuf dieses, so wie

23



ein Kiinstler ein Kunstwerk schafft. Folglich unterscheidet der Thomist zwi-
schen der ewigen Ordnung und der Ordnung des Universums, wo die Gesetze
des Seins Anwendung finden. Da die beiden Ordnungen nicht identisch sind,
stort es den Thomisten keineswegs, daBl die Gesetze der Welt und der Menschen
nie vollkommen sein konnen. Doch in den Doktrinen, die der katholischen
Theologie absolut kritisch gegeniiberstehen, vom Arianismus bis zu Tillichs
Lehre, wird der Unterschied zwischen géttlichem und menschlichem Recht
als Skandal der Schopfung angesehen. Die Gnostiker des zweiten Jahrhunderts
leugneten sogar, dal die Welt — so eindeutig vom Bosen gezeichnet — die
Schopfung eines guten Gottes sein kénne und entwickelten die Hypothese
eines Demiurgen, eines Weltenschopfers, der weniger als Gott wire. «Il
y avait chez Arius», schreibt Jean Guitton in Le Christ écartelé, «un sentiment
puissant de la transcendance, de I’inaccessibilité de Dieu. Ce sentiment, si vif
a notre époque ... tient a ce que Dieu est congu comme au-dessus de tout,
au-dessus de I’étre méme. Appliqué jusqu’au bout, une telle doctrine rendrait
Dieu impensable, détruirait méme I'idée de paternité divine et I’habitude
de la priere» (p. 124).

Dies ist nun genau das, was die frither genannten Theologen lehren. Bon-
hoeffer zum Beispiel und auch Tillich sehen im Geiste eine nahe Zukunft, wo
die naturwissenschaftliche Weltanschauung alles erkliren wird, so daB der
Mensch nicht linger auf Gott als den Quell aller Dinge und alles Wissens
angewiesen sein wird. Bonhoeffer selbst und auch sein Jiinger, der Bischof
von Woolwich, schlagen vor, dafl die Menschheit nun, da sie ihre geistige
Reife erreicht hat, sich einer Religion entledigen sollte, die auf «Mythologie »
beruht — Gebet, Sakramente und andere historische Zusitze und Konzes-
sionen an den «vornaturwissenschaftlichen Menschen» — und eine andere
annehmen sollte, die sich auf die Nichstenliebe, das hei3t auf die weltliche
Anteilnahme am Wohlergehen der Mitmenschen stiitzt: anstindige Wohnun-
gen fiir die Armen, Rehabilitierung der Verbrecher, ausreichende Kanali-
sationssysteme, Stadtplanung, Fiirsorge und dergleichen mehr.

Die Ideologie, die im letzten Abschnitt zusammengefal3t ist, charakterisiert
sich durch ihre heterogenen Komponenten: Katholisches, Protestantisches,
Weltliches und sogar Agnostisches kommt da zusammen. Die Ambiguitit der
Schriften, die sich im engeren und weiteren Sinn mit diesen Problemen befassen,
erleichtern den Dialog, allerdings auf Kosten der Klarheit und der eindeutigen
Stellungnahme. Uns interessiert die Frage, ob ein echter Dialog unter stindig
sich wandelnden Voraussetzungen tuberhaupt moglich ist, besonders wenn
der Rahmen, in dem der Dialog stattfindet, die eine Seite vor der andern
begiinstigt. — Untersuchen wir der Reihe nach die Vorziige der beiden
Dialoge, die wir als das Hauptanliegen Papst Johannes XXIII. erkannt haben:
die katholisch-protestantische Wiederanniherung und die Entspannung zwi-
schen Kirche und Kommunismus.

24



Katholisch-protestantische Anniberung?

Jean Guitton weist darauf hin, daBl zwischen Katholiken und Protestanten
eine grundsitzliche Konfusion iiber den Begriff Wandlung besteht. In einer
schriftlichen Debatte, die er vor mehreren Jahren mit einem protestantischen
Geistlichen fiihrte, konnte in einem Punkt keine Einigung erzielt werden,
iber das Beharren des letzteren nimlich, daB3 die Reformation nur den ersten
«Protest» gegen die immerwihrende Starrheit der Kirche dargestellt habe,
und daB weitere Reformationen, die sich auch gegen die protestantischen
Kirchen selber richten wiirden, in der kiinftigen Geschichte zu erwarten seien.
Dies wiirde besagen, dal das Wesen des Protestantismus in der steten Wand-
lung begriindet wire; wie Guitton in La France Catholigue vom 20. Oktober
1965 schrieb, «beschuldigten uns unsere protestantischen Briider zu Beginn
der Anmaflung, die Religion Jesu verindert zu haben, die besser ihre urspriing-
liche Form behalten hitte. Sie betrachteten und betrachten auch heute noch
einige unserer Dogmen als Abweichungen vom richtigen Weg: den Marien-
kult, unsere Auffassung vom Primat und von der Unfehlbarkeit des Papstes.
Petrus und Maria sind in den Augen der Protestanten Auswichse und Entar-
tungen der urspriinglichen Form des Christentums ».

Der Dialog mit dem Protestantismus (welchem? — pflegte Bossuet zu
fragen) besteht infolgedessen im wesentlichen im Problem, sich auf Reformen
zu einigen, die fir beide Gesprichspartner annehmbar sind. Die Katholiken
jedoch fragen sich, ob der Protestantismus die theologischen Erwigungen
aus Riicksicht auf soziale und wirtschaftliche Stellungnahmen nicht zu wenig
nachdriicklich betont hat? Luther «entmythologisierte» die christliche Reli-
gion, genauso wie die modernen Protestanten und in ihrem Kielwasser auch
einige vom Erneuerungsgedanken beseelte Katholiken es verlangen. Max
Weber wies mit unvergleichlicher Meisterschaft nach, wie der Kalvinismus
seine Aufmerksamkeit weltlichen Interessen zuwandte; die protestantischen
Theologen der Gegenwart ziehen die letzten Konsequenzen aus dieser Ten-
denz, wenn sie Religion und Sozialarbeit (assistance sociale) einander gleich-
setzen. Zitieren wir in diesem Zusammenhang wiederum Jean Guitton: «Sola
fide! Wenn der Protestantismus eine Irrlehre ist, so ist er es im hochsten
Grade. Anderseits hat er die Katholiken, praktisch gesehen, von den kirch-
lichen Verpflichtungen und damit vom System der Sakramente befreit.»
(Le Christ écartelé, p. 219.)

Durch Simplifizierung und spiter sogar durch Geringschitzung des trans-
zendentalen Elements im Christentum hat der Protestantismus auch das
asthetische Element aus dem Leben der Kirche ausgeschlossen. In Le Génie
du Christianisme hatte Chateaubriand keine Miihe zu beweisen, daBl die Kunst
des Westens ihre Inspiration in der Religion und oft in der GroBziigigkeit
der Kirche gefunden hat. Der Protestantismus aber stand allem Existenziellen

=3



im Menschen ablehnend gegeniiber und weigerte sich, das Sinnesleben zu
fordern. Kierkegaard, das einzige religiose Genie, das der Protestantismus
hervorgebracht hat, fand in seinem religiosen Gedankengebiude keinen
Raum fur seine leidenschaftlichen Meditationen. Er fliichtete sich in die Ver-
zweiflung, in Absurditit und Irrationalitit.

Wir miissen uns diese Gedanken vergegenwirtigen, so scheint es mir,
wenn wir ernsthaft vom katholisch-protestantischen Dialog sprechen wollen.
Ganz besonders heute, da 46 Millionen amerikanische Katholiken — ein
substanzieller Teil des gesamten Katholizismus der Welt — stetig an Einflul3
gewinnen. Weil sie in einer protestantischen, ja puritanischen Umgebung
und weit weg von andern katholischen Daseinsformen leben, ergab es sich
fast zwangsliufig, daB3 die Idee des Dialogs bei ihnen zuerst Ful3 faBte. Michael
Fogarty bemerkte einmal in Commonweal, das religiose Panorama Amerikas
entspreche etwa demjenigen der gesamten christlichen Welt des Westens,
wenn das Konzil von Trient nicht stattgefunden hitte. Das heiit: wenn die
Stirme der Reformation in einem Modus vivendi und einer Integration der
katholischen und protestantischen Standpunkte ein glickliches Ende gefunden
hitten. Man kann es gewissen amerikanischen Katholiken kaum veriibeln,
wenn sie die Beziehungen zu ihren protestantischen Mitbiirgern im Namen
der nationalen Einheit und Ordnung zu vertiefen und zu verstirken trachten,
um — wie James O’Gara vor einigen Jahren in derselben Zeitschrift schrieb —
«den Eindruck eines katholischen Monolithentums und Zensorentums zu
vermeiden ».

Es ist jedoch ebenso wichtig, sich zu vergegenwirtigen, daB3 gerade in den
Vereinigten Staaten der Protestantismus, in ungezihlte Konfessionen aufge-
spalten, in hoherem MaBe der Versuchung ausgesetzt war als anderswo, die
Lehre Christi als ein soziales Evangelium, als einen Plan zum sozialen Handeln
aufzufassen. Dies entspricht im wesentlichen dem theologischen Denken des
amerikanischen Protestantismus, das entscheidend von der Philosophie William
James’ und Alfred North Whiteheads beeinflu3t ist. Thre Lehre beruht auf
der Vorstellung, dal Gott im Werden begriffen sei, dal Er im Laufe eines
Entwicklungsprozesses, der eine Verbesserung der duleren Lebensbedingun-
gen und eine allmihliche Anniherung an ein Ideal herbeifiihrt, in Erscheinung
treten wird.

Wir entdecken hier natirlich die bekannten Ideen, die in Teilhards System
zu finden sind. Aber wir entdecken auch die traditionelle protestantische
Bejahung der weltlichen Autoritit, der es zusteht, sich auch mit geistigen
Problemen zu befassen. In der Vergangenheit akzeptierten die Protestanten
den weltlichen Herrscher als Oberhaupt ihrer Kirche; heute scheinen sie die
Urteile der weltlichen Soziologie und Psychologie als Direktiven fiir ihre
religiose Haltung anzuerkennen. Unter diesen Umstinden tont es fiir katho-
lische Ohren vielleicht alarmierend, dal3 die Geriichte im Zusammenhang mit

26



dem Zweiten Vatikanischen Konzil die sogenannten «progressiven» Prilaten
beharrlich mit Schemata in Verbindung brachten, die auch fiir Protestanten
annehmbar sind. Carlo Falconi, ein ehemaliger Priester, dessen Buch u e#
entendu an Concile in der italienischen und franzgsischen Presse groBes Aufsehen
erregt hat, zog sogar eine scharfe Linie zwischen konservativen und pro-
gressiven Bischofen, indem er argumentierte, daB, falls die ersteren Katholiken
seien, die letzteren «Evangelisten» genannt werden miuBten. «Dirfen die
Progressiven sich weiterhin Katholiken nennen?» so fragte er. « Wenn wir
mit Katholizismus die Dinge bezeichnen — und was sonst kénnen wir damit
bezeichnen? —, welche diese spezielle christliche Gemeinschaft von andern
christlichen Konfessionen unterscheidet, nimlich: den Primat und die Unfehl-
barkeit des Papstes, den Geist der Kurie und des kanonischen Rechts, den
Geist der Scholastik und der wechselnden Bindungen in der Politik —, dann
kann kein Zweifel mehr daran bestehen: die echten Katholiken sind im blin-
den Auge und in den krampfhaften Bewegungen Ottavianis zu suchen ...
Die Progressiven, die die Riickkehr zum Christentum der ersten Jahrhunderte
im Bereich der Ideologie und Struktur, der Liturgie und Disziplin anstreben,
sind im Grunde Evangelisten ... und sie sind dazu bestimmt, die Kirche zu
entkatholizieren» (S. 251/52).

Was Falconi ablehnt, ist genau das, was Jean Guitton befiirwortet, wie
unser fritheres Zitat gezeigt hat. Der Dialog stoft also bereits in der katho-
lischen Kirche selbst auf Hindernisse. Um wie viel ernster miissen sich diese
Hindernisse erst erweisen, wenn es zu einer Konfrontation der katholischen
Theologen mit ihren reformierten Kollegen kommt? Dies stellt zwar kein
ernstliches Hindernis dar, sich auf zahlreichen Gebieten zu gemeinsamem
Handeln zusammenzutun. In Afrika zum Beispiel entdeckte ich, dal Katho-
liken und Protestanten angesichts der Anziehungskraft des weniger kompli-
zierten Islams ihr Kriegsbeil begraben und gemeinsame Projekte in Angriff
genommen haben. Die Schwarzen, die zu bekehren sie sich bemiihen, pflegten
in der Tat hochst betroffen zu sein iiber Missionare, die zwei verschiedene
Botschaften der Liebe im Namen ein und desselben Christus propagierten.
Die intellektuelleren Gliubigen vetlangen jedoch auch auf der vernunft-
maBigen und theologischen Ebene entweder eine saubere Trennung oder aber
eine klare Losung. Es hitte wenig Sinn, die Forderungen zu ignorieren, die
sich aus der philosophischen Problemstellung ergeben, und in aller Eile ein
Haus zu konstruieren, das in zwei Lager gespalten bliebe.

Dialog mit dem Kommunismus?

Die Entspannung zwischen der Kirche und dem Marxismus wird erwartungs-
gemil ein viel schwierigeres Unternehmen darstellen; doch iiberrascht es
keineswegs, zu entdecken, daB in den progressistischen Kreisen die gréfiten

27



Anstrengungen unternommen werden, auch hier eine Ausséhnung und
Zusammenarbeit herbeizufihren. Es war eine der Thesen der religitsen
Sozialisten in Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg, da Nichtchristen zu
gewissen Zeiten die echtere Sprache finden, um nicht nur iiber, sondern auch
fiir das Christentum zu reden, als die Gliaubigen selbst. In geistigen Krisen-
zeiten sollten Sozialisten, Atheisten und sogar Marxisten angehort werden,
weil — wie Tillich schon vor vierzig Jahren sagte — Gott ungewohnliche
Fursprecher Seiner Sache zu wihlen pflegt.

Die Philosophie Teilhards hat dieser These natiirlich kriftigen Auftrieb
verliechen. Teilhards zweite Autoritit fur geistige Werte ist, auBerhalb der
Kirche, die Welt; er schrieb sogar, er wiirde, falls er den Glauben an die
christliche Doktrin und Heilslehre verlieren sollte, weiterhin «an die Welt
glauben». Demgemil ist es leicht, «die Welt» als etwas zu interpretieren,
das in jeder Bewegung gegenwirtig ist, besonders aber im Marxismus, der
fiir sich in Anspruch nimmt, die fihrende Bewegung der Geschichte zu sein.
Fir Teilhard und fiur andere Progressisten verkorpert der Marxismus die
dynamische Kraft der Gégenwart par excellence, die auf den sozialisierten
Menschen hinweist. In ihren Augen sind angesichts des Kommunismus und
ganz allgemein der «Sozialisierung » zwei Haltungen méglich: Entweder wir
stemmen uns gegen den Kommunismus und werden von ihm allmihlich
erdriickt, wenn er im Laufe der Evolution ganz unabhingig von unserem
Willen an Boden gewinnt; oder aber wir schlieBen uns dem Kommunismus
als einer unausweichlichen Entwicklung an und retten damit die Bewegung
davor, steril zu werden.

Das sind subtile und gewagte Spekulationen, weil sie nicht nur eine Zu-
sammenarbeit mit den Marxisten auf Grund eines christlichen Uberlebens
rechtfertigen, sondern den Christen tiberdies noch die Pflicht auferlegen, den
Kommunismus vor seinem eigenen Materialismus zu bewahren. Teilhard ist
nicht der einzige Verfechter dieser These. Die bekanntesten Vertreter dieser
Richtung sind franzosische progressistische Geistliche und Laien wie Chenu,
Liégé, Congar, Jolif, Dubarle, die Zeitschrift Espriz, das Wochenblatt
Témoignage Chrétien, die Informations Catholiques Internationales sowie die Ita-
liener La Pira, Dossetti, Lazzati und andere. Die These dieser Minner lautet
folgendermaBen: Nicht nur der biirgerliche Kapitalismus, sondern die ganze
westliche Gesellschaft und Zivilisation ist in Auflosung begriffen und dazu
verdammt, im unaufhaltsamen Vormarsch des Kommunismus, der hochsten,
wenn auch immer noch gewaltsamen Manifestation menschlicher Sehnsucht,
unterzugehen. Der Kommunismus wird zuerst Europa wie eine Dampfwalze
iiberrennen, spiter auch Amerika. Die Aufgabe der Christen besteht darin,
den Sieger zu besiegen, so wie das Christentum der Katakomben das alte Rom
besiegte. Doch, dhnlich wie die urspriingliche Kirche, mufl auch die neue
Kirche sich zuerst selber erneuern und liutern, sich regenerieren im Mit-

28



Leiden mit dem Proletariat und den unterdriickten Rassen. Der gegenwiirtigen
«triumphalen » Kirche, die mit den politisch-militirischen Einrichtungen des
Westens alliiert ist, kann das niemals gelingen.

Gefabrlicher Empirismus

Dies ist ein auBergewohnliches Programm, oder vielmehr die Realisierung
einer ganz neuen Ideologie. Seine auf den ersten Blick sichtbare Schwiche
liegt darin, da3 es von der Kirche, so wie sie heute ist, nicht ausgefiithrt werden
kann, sondern nur, wenn der progressistische Teil der Kirche die Fuhrung
ibernehmen wiirde. Dies jedoch wiirde wiederum eine gefihrliche Spaltung
zur Folge haben, vor der, nebenbei gesagt, viele Enthusiasten keineswegs
zuriickschrecken wiirden: Sie wiren durchaus bereit, die Pipste Pius IX.,
X., XI. und XII. tber Bord zu werfen und sprechen von einer « Johannini-
schen» Kirche, indem sie Paul VI. zum Konservativen stempeln. Sie sind
bereit, die Erinnerung an Pius IX. als Autor des Sy/labus und Begriinder der
papstlichen Unfehlbarkeit auszuléschen und die Enzyklika Pius’ XI. gegen
den Kommunismus, Divini Redemptoris, mit Schweigen zu tbergehen; sie
konzentrieren dafiir ihr Geschiitzfeuer mit Hilfe von Hochhuths Schauspiel
und der willkommenen Anklagen der Herren Jacques Nobécourt und Saul
Friedlinder gegen Pius XII., den sie ganz offen pronazistischer Sympathien
beschuldigen. Ist es aber nicht gerade eine solche innere Spaltung, welche die
Kommunisten erhoffen? Lenins Mot d’ordre ist der Kirche nur zu bekannt.
Es lautet: « Wollen wir die Religion zum Verschwinden bringen, ist es viel
wichtiger, den Klassenkampf in die Kirche hineinzutragen, als die Religion
direkt anzugreifen. »

Der Dialog mit dem Kommunismus ist durch pipstliche Erklirungen
verboten. Papst Pius XI. schrieb: «Der Kommunismus ist seinem Wesen
nach pervers, und niemand, der die christliche Zivilisation retten mdochte,
darf sich auf eine Zusammenarbeit mit ihm einlassen.» Seit diese Worte ver-
offentlicht wurden, hat der Kommunismus weite Gebiete erobert und Hun-
derte von Millionen gliubiger Christen den kommunistischen Regierungen
untertan gemacht. Die Kirche mullte wohl oder tibel von dieser historischen
Tatsache Kenntnis nehmen; denn sie konnte es sich nicht leisten, das Schick-
sal der Katholiken hinter den verschiedenen Eisernen Vorhingen einfach zu
ignorieren. Es erwies sich als notwendig, Konkordate und andere Verein-
barungen mit kommunistischen Regierungen zu treffen, unabhingig davon,
ob die Haltung der letzteren gegeniiber der Religion sich wesentlich gedndert
hatte. oder nicht. Anderseits ist nicht zu leugnen, daB die katholische Kirche
in den Augen von Hunderten von Millionen Menschen in der ganzen Welt
alle jene Prinzipien verkdrpert, die dem Kommunismus entgegengesetzt sind.
Doch insofern als der Dialog vom progressiven Flugel der Kirche gewiinscht

.



und gefordert wird, zeigt sich auch schon ein schwacher Punkt im Austausch
der Argumente: Minner wie La Pira, der ehemalige Frater Montuclard, die
Herausgeber von 7émoignage Chrétien und andere glauben an die Niederlage
ihrer eigenen Zivilisation und den Sieg der Zivilisation ihres Gegners. Sie
beginnen, die Institutionen und das Verhalten der Kirche in Frage zu stellen,
die, mit Jean Daniélous Worten, die Struktur des christlichen Milieus aus-
machen. Dies hat zur Folge, dafl der Dialog gleich von Anfang an zugunsten
der Marxisten steht, die, im Gegensatz zu ihren Gesprichspartnern, sich nie
entschuldigen und nie zu einem Kompromil3 bereit sind. Wie der Osservatore
Romano (3. Mirz 1965) schrieb: «Wir sind Zeugen eines merkwiirdigen
Dialogs; auf der einen Seite bestehen die Kommunisten darauf, daB3 sie ihre
Prinzipien weder aufzugeben noch auch nur zu modifizieren bereit sind. Auf
der andern Seite sagen die Katholiken, die am Dialog teilnehmen, dal3 wir
zuwarten und uns nicht entmutigen lassen sollen. So steht einer festen Haltung
ein verschwommener, gefihrlicher Empirismus gegeniiber. »

Die katholisch-marxistische Konfrontation hat tatsichlich eine kurze, aber
befremdliche Geschichte. Einige wenige Beispiele mogen gentigen: Der vom
Ex-Nationalsozialisten Boleslaw Piasecky gegriindeten polnischen Pax-
Bewegung — er wurde von der NKWD unter der Bedingung begnadigt, daf3
er die Kirche in Polen und in Frankreich kommunistisch infiltriere — gelang
es jahrelang, die Herausgeber der fithrenden progressistischen Zeitschriften
in Frankreich zu tiuschen. Bis der Vatikan schlieBlich intervenierte und die
Organisation demaskierte, wurde Pax als Musterbeispiel einer Bewegung
betrachtet, die dem Dialog dient. Die Anwesenheit von katholischen Priestern
an der Semaine de la pensée marxiste und die Anwesenheit von kommunistischen
Fihrern an der Semaine des intellectuels catholigues unterstreicht nur noch die
Richtigkeit der Bemerkung im Osservatore Romano.

Zwei Kommunisten, beide fithrende Philosophen der Partei, schildern
ganz aufrichtig die Erfolge ihrer Partei. Gilbert Mury (in France Nonvelle,
31. Miérz 1965) spricht von der kommenden Form des Katholizismus, wie
Lenin sie vorausgesagt hat, das hei3t, «nachdem aller Aberglauben mitsamt
der veralteten Ideologie beseitigt worden ist», und er bestitigt sein gutes
Einvernehmen mit den Katholiken des Dialogs, indem er sagt: «Der religiose
Glaube ist gesellschaftlich bedingt.» Bei jeder neuen Begegnung zeigt sich,
so schreibt er, dafl die Kommunisten und progressiven Katholiken zusammen-
halten, und daf3 nur eine kleine Gruppe von Integristen immer noch versucht,
ihre Einigkeit zu storen.

Ein anderer Parteiphilosoph, Roger Garaudy, stellte nach dem Dialog von
1964 an der Semaine de la pensée marxiste mit Befriedigung fest: « Wenn Fr.
Dubarle den Wert des wissenschaftlichen Materialismus zugibt ..., wenn
Fr. Jolif jene Werte, die in der materialistischen Auffassung der Ethik enthal-
ten sind, aufzuzeigen versucht ..., wenn beide sich dafiir verwenden, daf}

30



Katholiken und Kommunisten an der Entwicklung eines gemeinsamen
Humanismus zusammenwirken konnten ..., dann ist wahrhaftig ein Schritt
nach vorn getan worden.» (L’ Humanité, 27. Januar 1964.)

Einseitiger Dialog

Man kénnte die Reihe der Begebnisse und Zitate beliebig verlingern. Sie
weisen alle auf den marxistischen Ton hin, der in den intellektuellen Kreisen
des Katholizismus Ausdruck findet. Wenn dies der Preis fiir einen echten
Dialog sein sollte, konnten vielleicht mildernde Umstinde fur die Priester
und Intellektuellen geltend gemacht werden, welche das Evangelium in ein
Lager tragen, in dem seine Botschaft mit Spott quittiert wird. Doch gerade
dort, wo der Dialog auf politischer Ebene aufgenommen werden sollte, nim-
lich am Konzil, wurde offenbar, dafl der Kommunismus unnachgiebig und
der Dialog einseitig ist.

Alle Mitglieder der ungarischen Delegation, Priester sowohl als Laien,
waren beauftragt, ihre geistlichen Vorgesetzten und nominalen Fiihrer unter
scharfer Beobachtung zu halten. Selbst Carlo Falconi gibt das zu. In Rom
erklirte Zenon Kliszko, Vizeprisident des Warschauer Parlaments, das Ziel
der kommunistischen Partei Polens in ihrer Beziehung zur Kirche sei der
«materialistische Standpunkt, die systematische Unterdriickung des Kleri-
kalismus, die Erreichung einer vollstindigen Verweltlichung». Er schloB3
seine Pressekonferenz, indem er sagte, die Kirche miisse aus der «sozialistischen
Realitit Polens, die ihre Unnachgiebigkeit nicht aufgeben werde», ihre
Konsequenzen ziechen. Piasecky kam ebenfalls nach Rom, um die Warnung
auszusprechen, daBl Pax die einzige Alternative zum totalen Verschwinden
des polnischen Katholizismus darstelle.

Solche Erklirungen sehen eher nach Erpressung und Drohung, denn nach
aufrichtigem Wunsch nach einem echten Dialog aus. Kann unter solchen
Umstinden ein solcher in den Augen des Christentums immer noch verant-
wortet werden? Ja, wenn die tatsichliche Bedeutung des Dialogs, des Dialogs
im sokratischen Sinn, wiederhergestellt wird. Die Pipste, die sich mit dem
Kommunismus haben befassen miissen, sind sich darin einig, daB3 die Christen
den Marxismus zwar in toto ablehnen miissen, dagegen stets bereit sein sollten,
mit den Marxisten zu reden. Diese Ansicht deckt sich selbstverstindlich mit
der sokratischen Methode: jene, welche im Besitze der Wahrheit sind (a/lezheia,
nicht bloB Meinung, doxa) oder eine hohere Ethik verkorpern, sollten sich
bemiihen, ihren Gesprichspartner zur Erkenntnis dieser Wahrheit zu brin-
gen oder zur Befolgung der moralisch hoheren Grundsitze zu veranlassen.
Christen sollten den Spott ihrer Gegner, sie seien altmodisch, nicht fiirchten,
wenn sie auf Augustins nach wie vor giiltige Lehre von den zwei civitates
hinweisen; sie sollten den fremden Lehren, ungeachtet ihrer Anziehungskraft

31



in der modernen Welt, Widerstand bieten, die den Biirger zwingen wollen,
sein Gewissen der Kontrolle durch weltliche Organe zu unterstellen, seinen
domaine réservé der jeweiligen staatlichen Macht preiszugeben.

An der Semaine des Intellectuels Catholignes im Mirz 1965 legte Abbé Charles
Wackenheim den Finger auf den wunden Punkt, als er sagte, daB «keine
taktische Tapferkeit» den Kern der marxistischen These mit dem katholischen
Glauben an die enge Beziehung des Menschen zu Gott in Einklang zu bringen
vermoge. Der Marxist betrachtet die Religion als eine Entfremdung des Men-
schen von seinem wirklichen Wesen; der Christ dagegen betrachtet die Religion
als freie Orientierung seines Lebens auf das Absolute hin. Der erstere besteht
darauf, daBB wir unser privates Leben in den Dienst der menschlichen Gesell-
schaft stellen sollten, der andere ist nicht dazu bereit, das Individuum dem
Aufbau des Sozialismus zu opfern.

Aktuelle Probleme der Agrarpolitik

JOSUA WERNER

Der Aufsaty gebt zuriick auf zwei Vortrage, die der Verfasser am 2. Februar 1966 in Bern im
Rabmen der « Volkswirtschaftlichen Gesellschaft des Kantons Berny und am 3. Februar 1966 in
Ziirich im1 Rabmen der « Studiengesellschaft fiir Wirtschaftspolitik » gebalten bat.

Die Redaktion

Die wirtschaftspolitischen Auseinandersetzungen der Gegenwart sind stark
gepriagt durch das Wachstumsdenken. Dieses sowohl auf der Ebene der Theo-
rie wie auch auf der Ebene der Politik betrichtlichen Raum beanspruchende
Denken wird aus verschiedenen Quellen gespeist. Eine besondere Intensivie-
rung erfihrt es durch Ost-West-Spannung einerseits und die Forderungen
der Entwicklungslinder andererseits.

Das Ringen zwischen Ost und West weist wohl verschiedene Aspekte auf,
jedenfalls ist sein wachstumspolitischer Aspekt aber unverkennbar. Von den
kommunistischen Staaten wird laut die These verkiindet, das von ihnen
getragene Wirtschaftssystem werde die Produktionsziffern des kapitalistischen
Westens bald iiberfliigeln, ja, habe sie teilweise bereits tibertroffen. Die Aus-
einandersetzung schligt sich in einem Vergleichen nieder, wobei in diesem
vor der Weltoffentlichkeit gefithrten Ringen jede Seite die Uberlegenheit ihres

32



	Gedanken zum kirchlichen Dialog

