
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

ZUR ZEITGENÖSSISCHEN LYRIK

Sprache ist immer auch Mitteilung

Was wiU eigentlich Dichtung? Ältere Zeiten
haben auf diese Frage eine Antwort gewußt.

Aut prodesse volunt aut delectare poetae,

sagt Horaz in seiner Ars poetica. Wer
moderne Gedichtbände liest, wird von solcher
Lektüre meist weder gefördert noch erfreut.
Daß lyrische Poesie keinen Nutzen bringt,
ist verzeihhch und gewissermaßen im Wesen
der Lyrik selber begründet. Daß sie auch
kein Vergnügen mehr bringt, ist unverzeihlich.

Und wer wollte im Ernst behaupten, daß

es immer ein Vergnügen sei, zeitgenössische
Lyrik zu lesen?

Es gilt heutzutage als ein Zeichen
beträchtlicher Naivität, ein rosiges Bild von der
Welt zu entwerfen — «weil sie ja auch aUes

andere als rosig ist ». Wer sagt uns aber, wie
die Welt in Wahrheit beschaffen ist? Ich kann
in Gedichten, die Mord und Gier und Atomtod

beschwören, nicht unbedingt ein Abbild
der heutigen Welt entdecken. Mit solchen
Attentaten wird die Realität von heute noch
nicht zur Strecke gebracht.

Das schulgerechte moderne Gedicht ist
mehr oder weniger makaber in seiner Aussage.

Ja, wenn es überhaupt noch zu einer
Aussage kommt! Denn häufig stehen die

Einblendungen, Verschlüsselungen,
Metaphern so sehr im Vordergrund, daß sie nur
noch sich selber zu dienen scheinen. Als ein
Beispiel der Metaphernwut wähle ich den

Anfang eines Gedichtes von Reinhard Paul
Becker, das « Leviathan » betitelt ist :

Die Hölle ist das Unbenannte. Ich habe
geschlafen / hinter den brüchigen Zäunen der Zeit \
und schloß Freundschaft mit Leviathan in
einem Ei, / ich zog als Fisch in den Süßwasserhafen

I eines Mädchens, in die sprachlose Einsamkeit

I ihrer Gewässer, um zu laichen, aber in die
Abtei I meines Schlafs warf der Herbst seine

Frucht / und weckte mich. Meine Schwestern,

die Stunden / erschreckten mich mit
der Klage um den Sommer der Welt, / um die
verbrannten Felder des Herzens und die Flucht /
der Vögel vor den heulenden, hungernden
Hunden, / denen der Garten der Erde
verfällt1.

Ist das nicht des Guten etwas viel? Ein
solches Gedicht hat wohl auf seine Weise
auch eine Aussage, nur ist sie in der manierierten

Diktion schwer auszumitteln. Wie aber,
wenn sich ein moderner Lyriker darauf
versteifen wollte, überhaupt keine Aussage zu
haben? Wenn er eine «absolute» Sprache
sprechen wollte, aUein mit sich und seinem
Geheimnis? Dann unterläge er doch wohl
einer gründlichen Täuschung. Sprache
spricht nie mit sich aUein; sie spricht vom
einen zum andern. Sprache ist auf den
Angesprochenen bezüglich. Sie schlägt eine
Brücke oder reißt eine Brücke ein, schafft
Gegensatz oder Gemeinschaft. Sie kann
nicht ohne Folgen bleiben. Einfacher gesagt:
die Sprache ist immer auch Mitteilung.

Gegen dieses Grundgesetz scheinen mir
viele moderne Gedichte zu verstoßen. Ich
denke zum Beispiel an die « Konstellationen »

Eugen Gomringers oder an die «17 Formeln»,
die Günter Eichs Gedichtband «Zu den
Akten» abschließen. Die letzteren seien hier
zitiert.

1

Hoffnung, alte Wolfsfährte
2

Mein Versteck in der Dreiteilung des Winkels
3

Eine Knotenschrift für Regina Ohlsen
4
Erleuchtet durch hölzerne Verschlage
5

Gerüche aus Bildzeitungen
6

Katzenschatten, stiUe Feiung gegen das

7 [Glück!
Eunuchen im Ausverkauf

1180



Als Antwort Insektenschwärme
9
Weh dir, daß du mit Wasser kochst!
io
Lachreiz vor Säulen

ii
Keine Flügel
12

Dir, Scott, der zu spät kam!
J3
Zähmst du den Bienenwolf?
14
Schrei, meine Gleichung, schrei!

Fromm durch Indianersprachen
i6
Fischbeinschwäche

17
Hortisilur

So weit hat es die moderne Dichtung
gebracht!

Das Rennen ist offen

Wer zeitgenössische Lyrik rezensiert, ist das

Opfer eines dreifachen ZufaUs. Zufällig ist
erstens einmal, was gedruckt wird. Von den
zahllosen Gedichten in den Schubladen drin
erblickt wohl, auch heute noch, der kleinere
Teil das Licht der Welt. Nicht immer wird es
das Schlechteste sein, was liegenbleibt. Denn
Publizität hängt ja leider mehr von der
Betriebsamkeit der Autoren als von ihrer
literarischen Begabung ab. ZufäUig ist zweitens,

was von dem vielen Gedruckten dem
Rezensenten zu Gesicht kommt. Und drittens

ist zufäUig, was ihn anrührt, bewegt,
zum Mitschwingen bringt. Denn nirgends
ist man so sehr darauf angewiesen,
«gestimmt» zu sein, wie bei Gedichten.

Schon ein flüchtiger Blick auf die große
Produktion an Gedichten zeigt: das Rennen
ist offen. Es gibt sehr viele Neutöner-Lyrik,
es gibt aber immer auch wieder traditionalistische

Lyrik, und vielfach sind die
Zwischenstufen. Die altehrwürdigen Regeln des
Gedichteschreibens scheinen zusammengebrochen.

Statt metrischer Fügung haben wir
allzuoft nur eine stangenförmige Prosa. Wenig

Chancen für Sonette und Oden, für

Stanzen und Gaselen, in welchen die
Formkünstler von Anno dazumal schwelgten! An
die SteUe der Regeln ist die Regellosigkeit
getreten. Ihr negativer Aspekt ist das Chaos,
ihr positiver Aspekt ist die Freiheit: die Freiheit

des Dichters, dahinzugehen, wo er im
Innersten hingehen wiU; denn wer könnte
ihm etwas vorschreiben in einer Zeit, da alle

Rezepte ihre Glaubwürdigkeit verloren
haben?

Traditionalistische Lyrik

Die traditionalistische Lyrik bewegt sich
weiterhin in dem Rahmen, den vergangene
Zeiten dem Gedichte vorgesteckt haben.
Ihre Bilder und Töne sind übersichtlich, man
orientiert sich leicht in ihrer Landschaft.
Von den verstorbenen Altherren unserer
Poesie haben Hans Carossa, Hermann Hesse,
Werner Bergengruen solche Gedichte
geschrieben. Man braucht aber gar nicht nach

großen Namen zu greifen ; die herkömmliche
Art des Dichtens lebt hundertfach im
Bewußtsein der Allgemeinheit fort. Auch bei
unbekannteren Autoren lassen sich hübsche
Gedichte finden, wenn man sie suchen geht.
In einem Bändchen von Anna Gallmann steht
das folgende Gedicht, «Beim Erwachen»
betitelt:

Du dunkelbrauner Schmetterling,
auf samtigem Geflügel
ein schwarzer Blick im goldnen Ring,
verborgner Liebe Spiegel,

wo kommst du her, wie bist du hier
auf meines Schlafes Kissen
und atmest gleichen Takts mit mir
ureingeahntes Wissen?

Bist du aus meinem Traum gemacht,
du schlafgebornes Wesen,
und wiUst die ängstedunkle Nacht
zum Morgenflug erlösen2?

Man könnte einwenden, daß gewisse
Adjektive überladen oder konventionell seien.

Aber das Motiv des Schmetterlings, der beim
Erwachen der Schlafenden einfach da ist, im
gleichen Takte atmend, und aus der Nacht
zum Licht hinüberführt, ist voller Anmut.

Il8l



Und daß das Gedicht leicht verständlich ist,
würde ich nicht als Nachteil werten; denn
die SchwerverständUchkeit vieler
avantgardistischer Gedichte ist nur konstruiert.

Ein ernsterer Vorwurf wird gegen die
traditionaUstische Lyrik erhoben. Sie
täusche, sagt man, eine wohlbehütete,
wohleingerichtete Welt vor, die es in Tat und Wahrheit

gar nicht mehr gebe. An diesem
Vorwurf ist etwas dran. Indessen bleibt es das

Vorrecht jedes einzelnen, die Welt wieder
neu zu empfinden, und niemand kann darum
als gegenwärtiger gelten, weil er die Angst
und das Grauen in den Vordergrund schiebt.

Hermetische Lyrik

«Hermetisch» soU hier diejenige Lyrik
genannt sein, die sich durch Verfremdung,
Einblendung und Dissoziierung so weit von
der landläufigen Verständlichkeit entfernt,
daß der Ungeübte sich kaum in ihr zurechtfinden

kann. Und auch der Geübtere kommt
hier und da in die Lage, daß er ein Gedicht
vor aUem darum schön findet, weil er es —
ausnahmsweise — versteht. Man fragt sich
manchmal: Haben wir es mit Gedichten zu
tun oder mit Kreuzworträtseln?

Mir scheint, der innere Antrieb der
hermetischen Lyrik sei das Geheimnis. Der
Dichter hofft durch unbedingte Ächtung des

Banalen, durch die größtmögUche Knappheit
des Ausdrucks, durch mythische Anspielungen

oder kühne Symbolik «dem Geheimnis
der Dinge » auf den Leib zu rücken, dem Ur-
zusammenhang, in dem ein jedes drinsteht —
und der sonst nur der Ahnung oder der
Vision zugänglich ist. Diesen «Weltinnenraum »

(mit Rilke zu reden) zu erschließen, das ist
gewiß ein erhabenes Ziel. Ich kann aber nur
Geheimnis im Gedicht erreichen, wenn das

Geheimnis, als Möglichkeit, zuvor in mir
selber schon da ist. Ich kann das Gedicht,
auch mit den ausgesuchtesten Manipulationen,

nicht in eine höhere Daseinslage
hinaufbugsieren als in diejenige, in der ich selber
schon drin bin. Und so scheint mir die Her-
metik mancher zeitgenössischer Lyriker viel
eher gewoUt als gelebt zu sein. Man kann
nicht ungefähr so leben, wie alle anderen auch

leben, und dann sprechen, als spräche man

vom Sirius herüber. Damit ist die
Existenzberechtigung des hermetischen Gedichts in
keiner Weise bestritten; nur soUte es eben
der Ausdruck eines ganzen Daseins — und
nicht nur der Ausdruck eines Stilwillens sein.

Als erstes Beispiel wähle ich ein Gedicht
von Nelly Sachs aus dem Gedichtband
«Flucht und Verwandlung'»:

Zwischen
deinen Augenbrauen
steht deine Herkunft
eine Chiffre
aus der Vergessenheit des Sandes.

Du hast das Meerzeichen
hingebogen
verrenkt
im Schraubstock der Sehnsucht.

Du säst dich mit allen Sekundenkörnern
in das Unerhörte.

Die Auferstehungen
deiner unsichtbaren Frühlinge
sind in Tränen gebadet.

Der Himmel übt an dir
Zerbrechen.

Du bist in der Gnade.

Das Gedicht ist nahezu unverständlich.
Es ist möglich, daß man bei genauer Kenntnis

des Gesamtwerks von Nelly Sachs es

interpretieren könnte. Nur eben: Wo soU ich
einsteigen in ein Werk, das sich aus solchen
Gedichten zusammensetzt? Kein «Schraubstock

der Sehnsucht» zwingt mich da hinein

Ich bin kein Eiger-Nordwand-Gänger
der Literatur; die bloße Schwierigkeit
genügt mir nicht als Anreiz. Und auch nicht die
augenblickUche literarische Reputation eines
Autors. Die Sache muß mir Vergnügen
bereiten.

Ein glücklicheres Beispiel hermetischer

Lyrik ist ein Gedicht wie «BesteUung» von
Günter Eich.

Fünf Gänge,
sag es den hölzernen Mädchen,
fur den Pfennig unter der Zunge,
und die Teller gewärmt.



Ihr habt uns hingehalten
mit Fasanen und Stör,
Burgunder und Bouillabaisse.

Tragt endlich die Speise auf,
die es nicht gibt,
und entkorkt die Wunder!

Dann woUen wir gern
die Mäuler öffnen
und was wir schuldig sind
zahlen4.

Es ist eine aUtägliche Situation, daß
jemand im Restaurant ein Essen bestellt. Sie

wird hier in einen Todesmythos hinein
verfremdet. Der Gast trägt das Geldstück, womit

er bezahlen wird, unter der Zunge: wie
ein altgriechischer Toter, dem man diesen
Obolus mitgegeben hat, damit er den Charon
für die Überfahrt in den Hades bezahlen
kann. Der Gast will sein Essen: «fünf
Gänge... und die TeUer gewärmt». Aber
seine BesteUung ist den landläufigen
Bestellungen vöUig entgegengesetzt. Mit den
herkömmUchen Speisen wiU er sich nicht mehr
abspeisen lassen. Er wiU, wie Kafkas
Hungerkünstler, «die Speise... die es nicht
gibt», oder, positiv ausgedrückt, «die Wunder».

Dafür, und nur dafür, will er seinen
Obolus zahlen.

In einem solchen Gedicht erkennen wir,
einmal mehr, die alte deutsche Neigung zur
Transzendenz, das Hinausjauchzen oder
Sich-hinwegtrauern über die unvollkommene
Erde. Insofern wird es vieUeicht einmal möglich

sein, die besten Gedichte eines Günter
Eich, Paul Celan und anderer in eine Reihe
zu steUen, die mit Klopstock, Hölderlin,
Novalis beginnt. Das wäre doch wohl ihre
höchste Möglichkeit. Aber wie oft bringt
sich die hermetische Lyrik, durch ihre
Künstlichkeit, selbst um die Chancen

Urbane Lyrik

Diese betont «modernen» Gedichte sind
eine Zumutung an den Leser, und sie woUen
es auch sein. Es ist aber nur richtig, harte
Forderungen zu steUen, wenn man auch viel
zu bieten hat. Die Mühe, Lyrik zu entschlüsseln,

muß sich lohnen: durch neue
Zusammenhänge, die einem aufgehn.

Noch üeber sind mir aber diejenigen
Dichter, die höflich zum Leser sind, höflich
schon im ersten Umgang und herzlich beim
Wiederbegegnen. Denn Geben ist seüger als

Nehmen, auch in der Poesie.

Der österreichische Lyriker Ernst Schönwiese

hat in seinem Werk auf jede Schwarzmalerei

verzichtet.

Es liegt immer nur an dir :

und wieder blühen die Rosen
und Gottes Atem weht5.

Wie die Welt aussieht, das ist also nicht
zuletzt eine Frage der persönlichen Einstellung.

Unser Sinn ist zu sehr auf das
Außerordentliche und Grausliche gerichtet. Die
Großväter hatten zu lange in Herz und
Schmerz geschwelgt; die Enkel starren auf
den Atompilz... Als ob es nicht auch heute
noch ein gütiges Schicksal gäbe

Ernst Schönwiese sagt schlicht und
einfach:

UnendUch viel Glück für jeden,
aber keiner ergreift es.

Wenn wir richtig wären :

der Stab in unseren Händen würde blühen.
Wieviel ungehobene Schätze!
Aber geizig zählen wir das schmutzige

Kleingeld unserer Trauer6.

Dieser Lyriker weiß noch, daß Gott allezeit

da ist — nicht zuletzt im Mitmenschen,
der uns begegnet und der unsere Aufgabe
sowohl als unsere Freude ist. Es hat keinen
Sinn, auf ein erfülltes Leben erst im Jenseits
zu warten. Eine hochgemute Diesseitigkeit
erfüllt dieses Werk, ein lichter Mystizismus
zugleich, denn der Dichter hat sich an Jakob
Böhme und Angelus Silesius, aber auch an
japanischen Haikus und der Zen-Philosophie
inspiriert. Unendliches im Endlichen, Traum
im AUtag, Zeitlosigkeit mittendrin in der
Zeit : damit ist die SteUung Schönwieses
angedeutet. Möge dafür das Ritornell «Blühender

Flieder » zeugen :

Blühender Flieder!
In seinem Duft bist Du. Umsonst entfliehe
Ich Dir. Denn ach da duftest Du schon

wieder'!

1183



Wer ist das wunderbare Du, das sich im
Fliederduft verbirgt? Die Anmut der
Geliebten? Das Göttliche selbst? Und wenn es
das Göttliche wäre, wie könnte es sich
liebenswürdiger offenbaren als in der Geliebten?

Und was könnte zarter für die Geliebte
sprechen als gerade der Fliederduft? So ist
denn das Sinnliche eins mit dem Übersinnlichen,

und der Mensch versteift sich auf
Unterscheidungen da, wo gar nichts zu
trennen ist.

Bei den lebensfreundlichen und urbanen
Lyrikern möchte ich unter anderen auch Peter
Gan einreihen. Seine Versbände spielen ein
hohes geistiges Spiel, das nichts ganz ernst
nimmt, auch nicht sich selber. Der Dichter
schaut sich beim Spielen zu, er spaltet sich,
vereinigt sich wieder mit subtilen Reflexionen.

Mag auch etwas Verspieltes mitschwingen

im Spiel, es ist, soviel ich sehe, nie bissig.
Die ausgesuchtesten Paradoxien behalten
doch einen gewissen Charme. Peter Gan ist
umgänglich, noch wenn er mit sich allein ist.
Er hat Töne, die an Goethes West-östlichen
Divan erinnern; nur ist er intellektualisti-
scher, ohne den großen Eros Goethes, mehr
in die Vielschichtigkeit, in die Paradoxie aller
Dinge verliebt. Dafür zeuge das «Selbst-
Interview» aus dem Bande «Das alte Spiel8».

Daß doch der große Magier käme
und machte mich mir selber klar!
Denn, auf mich selbst verwiesen, nehme
ich dies mir innig unbequeme
«Mich» doch nur sehr verworren wahr
als eine recht verlorne Seele,
die sich nur schlecht vor mir versteckt
und, wenn ich sie (aus Neugier) quäle
und herzlich bitte : « Komm, erzähle
mir, wer du bist », sich so erschreckt
und fürchtet, daß sie sozusagen
vollkommen meinen Kopf verliert,
der sich, wie vor den Kopf geschlagen,
hinwiederum für sein Betragen
die Seele aus dem Leib geniert.

Es ist also unmöglich, daß das Ich, das

nach sich selber fragt, eine reine und runde
Antwort bekommt ; solange die rationale
Instanz (der Kopf) nachfragt, kann jedenfalls

die irrationale Instanz (die Seele) nicht
Antwort geben. Eine solche Problematik könnte
à la Kleist zur Verzweiflung führen; keine
Spur der Verzweiflung bei Peter Gan ; Kopf
und Seele spielen ihr Blinde-Kuh-Spiel weiter.

Manchmal hat der Dichter auch nahezu
barocke Töne, aUerdings weniger pathetische,
als sie Bergengruen in seiner Lyrik
angeschlagen hat. Ausgefallene Dinge gelingen Peter

Gan am besten. Das Gedicht «Auf meinen
gläsernen Briefbeschwerer» aus dem Band
«Die Holunderflöte9» darf hier als Beispiel
gelten. Die Künstlichkeit, die Selbstgenügsamkeit

und Zwecklosigkeit dieses winzigen
gläsernen Kosmos scheint dem Genius Peter
Gans vollkommen angemessen zu sein. Es
ist ein Kosmos, der mit willentlich vom
Dichter erregten Wintern und nachfolgender
SommerstiUe Zeit vortäuscht und der Zeit
zugleich spottet — ein reizendes Paradoxon.
Der Schluß lautet:

Wenn frevelnd meine freche Hand
dich aufzurütteln wagt
aus ewigem Schlaf, dann hüllt das Land,
wo's nachtet nicht noch tagt,

ein stiller Wirbelflockensturm.
Man sieht nur noch: es schneit.
Doch langsam hebt der Eiffelturm
sich aus dem Nebelkleid,

das tausendflockig niederstäubt
und alles weiß begräbt,
bis Friede neu, noch halbbetäubt,
durch meine Kugel schwebt.

Die moderne Lyrik ist nicht modern genug

Solch urbane Dichtung muß heutzutage
leider als die Ausnahme gelten. Peter Gan ist
1894 geboren, Ernst Schönwiese 1905; es

wäre aber vöUig verfehlt, die «humanere»
oder «inhumanere» Haltung der Dichter zu
einer Generationenfrage zu machen. Nicht
die Lebensalter sind es, die sich scheiden,
sondern die Geister. NeUy Sachs ist bekanntlich

auch nicht mehr die Jüngste. Eine so

begabte Lyrikerin wie Marieluise Kaschnitz, die
einst so klangvolle Zyklen wie den «Sizih-
schen Herbst» oder die «Jahreszeiten im
Breisgau» geschaffen hat, nähert sich in

1184



ihrem letzten Bande10 sehr den zeitüblichen
Manierismen an.

Was haben wir seit der großen stilistischen

Wende von 1945 in der deutschen Lyrik

erreicht? Wir haben der Gefühls- und
SchoUenlyrik die Türe gewiesen und dafür
die Messergesänge, die Atomgesänge
hereinkomplimentiert. Es ist auch eine Sentimentalität,

die da zu Gast gekommen ist, aber
eine mit negativen Vorzeichen. Ob sie ebenso

lange zögert, ehe sie untergeht, wie das
bei der andern der Fall war?

Das eine ist sicher: daß die Gegenwart,
auch im Stilistischen, ihre eigensten Möglichkeiten

fortwährend entdecken muß ; daß also
eine Rückkehr zu den Formen von einst
nicht mehr in Frage kommt, es wäre denn,
sie geschähe in einem neuen Geiste. Wir
stehen heute im Offenen ; die Welt, die einst so
wohlbehaust und geordnet schien, ist
vieldeutiger und beziehungsreicher geworden.
Und was die moderne Lyrik betrifft — ich
glaube, daß sie nicht modern genug ist. Das
tönt paradox. Ich meine aber, daß sie sich aus
der äußeren Modernität (der Modernität der

Kniffe und Mätzchen) durchringen soUte zu
einer inneren Modernität: zu einer unbedingten

Offenheit gegenüber den Kräften, die in
uns und über uns sind.

Arthur Häny

1 Reinhard Paul Becker: Die Arche unter
dem Pilz. Limes Verlag, Wiesbaden 1955,
Seite 9. Die Heraushebungen stammen vom
Rezensenten. "Anna Gallmann : Der Weg des

Mädchens Muriel, Südverlag, Konstanz 1950,
Seite 24. 'Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart

1959, Seite 17. 4Aus «Zu den Akten»,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1964,
Seite 32. Die obenerwähnten «17 Formeln»
finden sich im gleichen Band Seite 61 ff. 5 Aus
dem Band «Baum und Träne», Limes Verlag,

Wiesbaden 1962, Seite 15. 6«Baum und
Träne», Seite 50. 'Aus «Traum und
Verwandlung», Stiasny-Bücherei Band 96,
Stiasny-Verlag, Graz und Wien 1961, Seite
61. 'Atlantis Verlag, Zürich 1965, Seite 18.
9 Atlantis Verlag, Zürich 1949, Neuauflage
1965, Seite 24. 10«Ein Wort weiter», Ciaaßen

Verlag, Hamburg 1965.

EINBLICKE NACH DRÜBEN

Literatur im Osten Europas, ja auch nur im
Osten des deutschen Sprachgebiets — was
wissen wir von ihr? Soweit Theoretiker und
Kritiker darüber zu hören sind, die das
literarische Werk als Träger geseUschaftskriti-
scher Anschauungen betrachten, bleibt das

Bild abstrakt. Es gibt ein paar Spezialkenner,
die aus eigener Lektüre die FüUe der
Erscheinungen zu sichten wissen, eine keineswegs

monotone FüUe übrigens. Aber
gemeinhin sind unsere VorsteUungen über das

dichterische Schaffen hinter dem ominösen
Eisernen Vorhang nicht sehr weit von puren
Vorurteilen entfernt. Man sollte sie durch
Urteile ersetzen, geduldig und von EinzelfaU
zu Einzelfall. Die Möglichkeiten dazu mehren

sich, da in westdeutschen Verlagen
Lizenzausgaben erscheinen, zum Beispiel von
Strittmatters Roman Ole Bienkopp, von den

Erzählungen des jungen Rolf Schneider, von
polnischen Autoren oder von dem Ungarn
Tibor Déry. Einblicke sind möglich, und

wenn sie auch längst nicht zahlreich und
vieUeicht repräsentativ genug sind, um Überblick

zu ermöglichen, so sind sie dennoch
geeignet, die Vorurteile umzustoßen. Ein
Beispiel zum mindesten war seit langem
bekannt, nämUch das der Dichterin Anna
Seghers, ein Beispiel von der Art, die jedes
Pauschalurteü, jede UntersteUung oder
Vereinfachung als voUkommen verfehlt erscheinen

läßt. Im Dritten Reich wurden ihr sozial-
revolutionäre Tendenzen nachgesagt und
ihre Bücher verboten und verbrannt. Sie ging
in die Emigration, nach Paris und später nach

Mexiko, sie weilte lange auch in der Sowjetunion.

Ihr Werk, insbesondere der Roman
Das siebte Kreuz, wurde in der ganzen Welt

II85



gelesen als ein Dokument des Widerstandes,
der Verfolgung und Erniedrigung, nicht
weniger aber als ein Zeugnis reaUstischer Epik
von großer Kraft.

SelbstverständUch ist die FeststeUung
einer «Sozialrevolutionären Tendenz » in
diesem FaU nicht aus der Luft gegriffen, und es
kommt am Ende auf den Standpunkt an, ob
man sie als Vorwurf oder aber als Lob
verstehe. Nach der Lektüre einiger vorwiegend
noveUistischer zeitgenössischer Werke aus
Ungarn und Ostdeutschland möchte ich meinen,

diese Tendenz sei offenbar für die
osteuropäischen Literaturen eher typisch als für
die westeuropäischen. Aber faUs man mir
darauf entgegenhielte, das sei ja weiter kein
Wunder und entspreche am Ende der
Aufgabe, die der Literatur dort zugewiesen sei,

so muß ich das auf Grund meiner Lektüre
bezweifeln. Ich bezweifle entschieden, daß
Tibor Dérys NoveUen in dem Bändchen
Rechenschaft und andere Erzählungen auch nur
ungefähr auf einer offizieU gezogenen Linie
Uegen, ich bezweifle es auch in bezug auf
IUyés, und was Anna Seghers betrifft, so ist
ihr Bekenntnis zum Kommunismus ebenso

eindeutig wie ihre dichterische Gestaltungskraft

über jedes reglementierende KoUektiv
hoch erhaben. AUenfaUs mag Strittmatter als

Beispiel eines SchriftsteUers angeführt werden,

der bestimmte Anforderungen der Ideologie

an die Literatur erfüUt. Aber nicht einmal

da unterbleibt die Kritik an Menschen
und System, nicht einmal da verzichtet der
Autor auf sein ursprüngliches Recht, seine
Wahrheit auszusprechen und im Wort zu
gestalten. Außerdem ist anzumerken, daß der
Bauernroman öle Bienkopp bei weitem nicht
den Rang der Werke eines Déry, eines IUyés
oder einer Seghers beanspruchen kann. Es
ist aber Georg Lukâcs, der marxistische
Literaturtheoretiker, der gesagt hat, der ästhetische

Wert und die geschichtUche Höhe
einer Kunst werde stets und mit Recht nach
ihren Spitzenleistungen bestimmt, während
das Durchschnittliche nach einer gewissen
Zeit in wohlverdiente Vergessenheit
versinke1. Ich würde meinen, Strittmatters
Kolchosengeschichte sei, rein sprachkünstlerisch
und gestalterisch gesehen, von weit geringerem

ästhetischem Wert als etwa Rolf Schnei¬

ders Erzählungen Brücken und Gitter; gerade
dieses Buch eines SchriftsteUers der jüngeren
Generation ließe sich indessen kaum als eine
flache Bestätigung marxistischer
Literaturbetrachtung interpretieren. Der Streit
darüber ist müßig; Kunst, also auch Dichtung,
folgt ihren eigenen Gesetzen.

Das Phänomen der «Sozialrevolutionären
Tendenz » wird hier also nur als ein Merkmal
unter anderen, als ein Charakteristikum einiger

neuerer epischer Werke aus dem östlichen

Kulturraum festgesteUt. Die zwei
Bände Ungarischer Meistererzählungen, die uns
in deutscher Übersetzung vorliegen, machen

vor aUem deutUch, daß eine sozialkritische
Betrachtungsweise in der ungarischen Epik
vorbereitet war2. Wenn diese Epik realistisch

war, sich also mit der Wirklichkeit Ungarns
auseinandersetzte, dann mußte sie natürlich
lange vor der Machtübernahme der
Kommunisten die zerstörerische Diskrepanz
zwischen den Magnaten und dem Volk,
zwischen den Großgrundbesitzern, die längst
nicht mehr wußten, wie weit sich eigentlich
ihr Besitz erstreckte, und den Bauern, Schäfern

und Zigeunern konstatieren. Sie hat es

getan. Es gibt im ersten Band der Sammlung
Stücke, die mühelos den Ideologen zum Beleg

dienen könnten; im Nachwort und in
den Kurzbiographien wird das denn auch
vordemonstriert. Auch dazu ließe sich
Lukâcs anführen: «Die DarsteUung eines echten

WirklichkeitsbUdes », sagt er, «ist also —
einerlei, ob dies vom Autor beabsichtigt ist
— eine reale Unterstützung der marxistischen

Kritik der Welt des Kapitalismus, des

soziaUstischen Aufbaus. Auf solcher Grundlage

ist ein Bündnis von SoziaUsmus und
jedem Realismus in der Kunst im Wesen der
revolutionären Arbeiterbewegung selbst

fundiert...'.» Ein Beispiel dafür wäre dann
also etwa Kaiman Mikszäth (1849—1910), ein
bedeutender ungarischer Erzähler, dem
Kleinadel entstammend, als Journalist und
Parlamentarier wirkend. Mit kritischem
ReaUsmus, nicht ohne satirische Züge, steUt

er die Feudalherren dar, und zwar vorwiegend

den degenerierten Typ. Seine Erzählung

«Kozibrowski macht ein Geschäft»
handelt davon, wie ein Graf und
Lebenskünstler mit einem wertlosen, verwahrlosten

1186



Landgut einen exorbitanten Spekulationsgewinn

erzielt, indem er die Besitzung einem
jagdtollen Bankier und Fabrikbesitzer aus
Deutschland andreht. Ein Schelmenstück,
wie Kozibrowski etwa in seinen ausgeräuberten

Waldungen ganze Wagenladungen
von zusammengekauften Hirschgeweihen
auslegen läßt, damit der Deutsche glaube,
hier wimmle es nur so von edlem Wüd. Die
treffUch als Gauner und Trottel gezeichneten
feinen Leute, die Schüderungen der Wälder
und Ebenen, des Landvolks und der Kumpane

des gerissenen Grafen, machen Miks-
zâths NoveUe zu einem bewundernswürdigen

Stück reaUstischer Epik. Wer Lust hat,
mag daraus klassenkämpferisches Kapital
schlagen.

Betrachten wir, als zweites Beispiel, die
große Erzählung Mittagessen im Schloß von
Gyula IUyés. Der Verfasser nahm 1919 aktiv
an der Räterepubük teil und mußte in der
Folge ins Exil nach Frankreich. Er zählt
heute in Ungarn zu den hervorragendsten
und erfolgreichsten Lyrikern. Soziologische
Neugier, gepaart mit Sarkasmus und An-
griffigkeit gegenüber den Vertretern des
alten Magnatentums, ist in der erwähnten
Erzählung selbst zum Thema geworden. Der
Graf, der enteignet worden ist und lediglich
in der Gesindeküche seines alten Schlosses

mit Frau und Freundin noch Wohn- und
Lebensraum zugewiesen erhalten hat, während

in den weitläufigen und vornehmen
Sälen die Stars des staatlich geförderten
Unterhaltungsgewerbes ihre Kongresse abhalten,

lädt den SchriftsteUer nlyés zum Mittagessen

ein. IUyés ist berühmt durch sein Buch
Pusztavolk, in dem er sowohl seine
revolutionären Ideen wie auch seine beißende
Kritik an den adligen Großgrundbesitzern
scharf formuliert hat. Er nimmt die Einladung

an, weil er sehen möchte, wie sich ein
Vertreter dieser Klasse mit den neuen
Verhältnissen abfindet. Vom Thema her also ist
die NoveUe eindeutig festgelegt. Aber die
Doktrin, von der IUyés ausgeht, verhindert
in diesem FaU nicht, daß ein realistisches
Kunstwerk entsteht. Die Gestalt des

enteigneten Grafen prägt sich ein. Nicht der
geringste Zweifel besteht über die harte Sicherheit,

mit welcher der Erzähler die Revolu¬

tion bejaht. Aber sein BUck für Menschen
und Situationen bewahrt ihn vor Simplifizierungen.

Er läßt sich nicht dazu verleiten,
seinen Gastgeber als lächerüche Figur
darzustellen. Was spürbar wird, ist ein stark

ausgeprägter Sinn für Würde, ja für Größe und
echte Haltung. Der Graf, mag er noch so
sehr in feudalistischen VorurteUen befangen
sein, die ihm der Gast schonungslos vorhält,
hat Würde und Größe. Und indem wir mit
wachsendem Interesse der Erzählung folgen,
ahnen wir den Konflikt, in den der wahrheitsuchende

Künstler, der die neue politische
WirkUchkeit bejaht, eben mit dieser
volksdemokratischen Wirklichkeit auf einmal
geraten muß.

Kann sein, daß der Konflikt nicht
ausbricht, daß er schlummert. Bei Tibor Déry
ist er ausgebrochen. Man hat den SchriftsteUer

inzwischen wieder aus dem Gefängnis
freigelassen; unter den Autoren der
Meistererzählungen findet sich sein Name nicht. Das
Bändchen Rechenschaft und andere Erzählungen,
das vor Jahresfrist in deutscher Übersetzung
erschienen ist und — außer einigen älteren
Prosastücken — aUe Erzählungen Dérys
enthält, die seit 1956 entstanden sind, bestätigt
freilich die dichterische Kraft des Verfassers
in einer Weise, die für Anthologien vieUeicht
nicht gerade geeignet ist4. 1961 schrieb Déry
die Titelgeschichte. Sie berichtet von der
Flucht aus Ungarn nach dem Aufstand. Mit
knappen Zügen und vorwärtsdrängenden
Dialogen sind dramatische Situationen
eingefangen. Etwas, das uns auch in der Erzählung

von IUyés beeindruckt, gewinnt in
Dérys realistischer Kunst feste Umrisse: die
Unverwüstlichkeit des Menschen, die
Widerstandskraft der Person. Fremde Menschen
sitzen in einem Zug, der sich der Grenze
nähert. Mißtrauen läßt sie verstummen.
« Schlachtfest zieht nämlich nicht mehr », sagt
einer im Verlaufeines knappen Dialogs. Wir
erfahren, daß täglich an die zweihundert
zurückgeschickt werden, die als Grund ihrer
Reise angegeben haben, sie woUten zum
Schlachtfest bei Verwandten in Sopron
reisen. Déry hat den Leuten aufs Maul
geschaut; er zeichnet Menschen, die sich
abfinden und einrichten. Sein Realismus, nach
Lukâcs also seine DarsteUung eines echten

1187



Wirklichkeitsbüdes, ist durchaus nicht
«Unterstützung der marxistischen Kritik des

KapitaUsmus», sondern eine Apologie des

Menschen, eine Anklage gegen grausame
Mächte, mögen sie nun dieser oder jener
Art sein. Die Sozialrevolutionäre Tendenz,
die aUenfaUs auch da zu erkennen wäre, hat
ihre Spitze von unten nach oben. Daß man
weder unter der alten noch unter der neuen
Ordnung der Dinge sagen könnte, sie sei

gegenstandslos geworden, das eben ist es,
was Dérys NoveUen zu ergreifenden
Prosastücken macht.

Bei ^4««« Seghers fäUt auf, wie sehr sie den
Gegenwartsstoff meidet6. Nicht mehr der
Kampf gegen Gestapo und Lagerwächter,
sondern der zeitlich weiter zurückliegende
Kampf um Freiheit und Selbstbestimmung
ist jetzt ihr Thema. Ihre Novellen spielen im
Paris der Französischen Revolution, in
überseeischen Kolonien zur Zeit ihres
Unabhängigkeitskampfes. Durch den Verzicht auf
unmittelbare Aktualität gewinnt sie künstlerische

Distanz. Sie erzählt von Toussaint, dem
Negerführer, wie Kleist von Kongo Hoango
erzählt, in einem trockenen, Leidenschaft
durch Sachlichkeit bändigenden Stü. Die
Vermutung liegt nahe, es sei der Rückzug
auf historische Stoffe in dem WiUen begründet,

Dichtung davor zu bewahren, zum bloßen

Vehikel politischer Lehren degradiert zu
werden. Aber man kann nicht sagen, daß
Anna Seghers dem Engagement ausweiche.
In ihren durchgeformten Erzählungen
plädiert sie für die Freiheit und die Würde des
Menschen.

Der Vergleich mit Erwin Strittmatters
Roman Ole Bienkopp ist aufschlußreich, mit
einem Buch, das als ein unabhängiges und
mutiges Zeugnis eigenwiUiger Epik gepriesen

worden ist6. Seine Handlung ordnet sich
um die Gründung und den Aufstieg einer
Kolchose. Bienkopp, als Einzelgänger und
Spinner von den Dorfgenossen gehänselt,
setzt sich durch. Zwar läuft ihm die Frau
davon in die Arme des SägemüUers, dessen

Verführungskünsten alsbald auch die junge
Försterin erliegt. Der Sägemüller arbeitet
mit Schmiergeldern und baut auf die Macht
des Geldes überhaupt. Bienkopp dagegen hat
Charakter, baut auf Ideen und glaubt an den

Fortschritt, der sich ihm in steigenden
Produktionszahlen darsteUt. Gott sieht, sagt
Strittmatter durch den Mund einer seiner

Figuren, auf das Herz und nicht auf das
Parteibuch, das dem Helden zeitweilig sogar
entzogen wird. Darin erschöpft sich indessen
seine EigenwiUigkeit.

Künstlerischer Reahsmus ist ohne
Wahrhaftigkeit nicht zu denken. In der Sprache
muß sie ihren Ausdruck finden, und in ihr
auch verrät sich, was unecht und aufgesetzt
ist an dieser Bilderbuchwelt der grundlauteren

Parteibauern und der bösen Kapitalistensprößlinge

und ehemaligen Herrschaftskutscher.

Naiven Bauernglauben und Parteiparolen

in eins zu mischen, mag in einer Flut
öder Traktoristenliteratur originell erscheinen.

Jedoch die Wahrheit, die eine Seghers
oder ein Déry zu künden haben, ist in jedem
Satz verantwortet. Man spürt es an der trok-
kenen und knappen Sprache, an der Präzision
der Wortwahl, die einfach und genau ist.
Strittmatter scheint hierin weniger Skrupel
zu haben. «Neue EinfäUe prasseln bei
untergehender Sonne auf den eifernden Hobler
herab », versichert er uns, während er davon
erzählt, wie Bienkopp Hühnerwagen
zimmert. «Was ist ein Dorf auf dieser Erde?»
fragt er. «Es kann eine Spore auf der Schale
einer faulenden Kartoffel oder ein Pünktchen
Rot an der besonnten Seite eines reifenden
Apfels sein. » Das Bild in seiner volkstümlichen

Biederkeit und in seiner Verklärung
dessen, was Bienkopp angestrebt hat, macht
deutlich, bis zu welcher Schönfärberei sich
ein Dichter nicht hergäbe. Die Welt zu
verbessern, ist vieUeicht die heimliche Absicht
der Schriftsteller, von denen hier die Rede ist.
Indessen geht es den Dichtern unter ihnen
nicht darum, aus dieser Erde einen rotbäckigen

Apfel zu machen. Sie begnügen sich
damit, für die Mühsehgen und Beladenen, für
die Geschundenen und die Rechtlosen ihr
Wort einzulegen.

Der FaU des jungen Rolf Schneider ist
komplizierter7. Einen Realisten könnte man
ihn mit Fug nennen. Aber seine Geschichten
berichten nicht nur von tatsächlichen
Situationen. Auch das Imaginäre drängt sich in
seine Berichte, der Tagtraum des Arztes zum
Beispiel, der eines Tages beim Mittagessen

Il88



im Hotel plötzlich die letzten AugenbUcke
vor der Explosion der Atombombe über
seiner Stadt erlebt. In der Erzählung
«Metamorphosen» gestaltet der virtuose Erzähler
eine ironisch-groteske Variation auf das

Kafka-Thema der Verwandlung eines
Menschen. Und dies vor aUem ist das Grundmotiv

aUer seiner Erzählungen : der Mensch gerät

unversehens in eine Lage, die er nicht
voraussehen konnte. Er sieht die Auswege
versteüt. Das kann sich auf eine verhältnismäßig

harmlose Situation beziehen. Der
Betriebsstatistiker einer Kindermehlfabrik
erfährt plötzlich, daß das miUionenfach von
Etiketten und Prospekten lächelnde
Säuglingsgesicht sein eigenes ist. Der Studienrat,
der einen unbekannten Dichter des frühen
19. Jahrhunderts entdeckt und im Laufe seiner

Forschungen auf die niederschmetternde
Erkenntnis stößt, daß der hochbegabte
Nachfahre Hölderlins mit einem üblen
Pornographen identisch ist, verzweifelt über der
Erkenntnis, daß Dichtergeist moraUsche
Niedertracht nicht ausschUeßt. Die Ausweglosigkeit

kann die Existenz selbst betreffen.
Ein Mann verhert im besetzten Holland
seine Brieftasche. Auf einmal sieht er alle
Brücken rings um sich hochgezogen. Er gerät

in eine Razzia auf Juden, der er sich nicht
entziehen kann, weil er seine Ausweispapiere
verloren hat. Ein Widerstandskämpfer sieht
sich gefangen und weiß, daß ihn weder Verrat

an den Kameraden noch Festigkeit davor
retten können, in ein schiefes Licht zu geraten.

Der Mensch gefangen und umsteUt, die
Flucht abgeschnitten : das ist Rolf Schneiders
Grundmotiv.

Daraus freiUch nun wiederum pohtische
Schlüsse zu ziehen, wäre verfänglich. Ist
Schneiders Ausweglosigkeit durch die Mauer

quer durch BerUn zu erklären? Ja und nein.
Seine Geschichten gestalten keinen politischen

SonderfaU, sie gestalten ein Grunderlebnis.

Darum finden sich — abgesehen von
der offenbar ältesten Erzählung «Brücken»
— keine bestimmten Ortsangaben oder
lokalisierbare Bezeichnungen. Der Tierarzt,
zum Beispiel, sagt von sich nur, er begebe
sich «an den Ort meiner Tätigkeit». In
welcher Stadt, in welchem Land? Wenn das

offen bleibt, so tritt uns um so deutUcher der

erlebende Mensch, das Individuum, an dem
sich der erzählte VorfaU vollzieht, entgegen.
Die besten Stücke des Bandes sind in der
Ich-Form geschrieben. Von besonderem
Gewicht sind die Schlüsse. Wenn das Ereignis,

nämlich die Atomexplosion, einmal
eingetreten ist, so lesen wir am Schluß der ersten
Erzählung, dann müssen «auch die gläubigsten

Handlungen nutzlos werden; vieUeicht,
daß es Handlungen vorher gibt; vieUeicht,
daß ich darüber nachdenken sollte». Oder
ein anderer Schluß: «Ich preise mein Glück,
in einem technisierten Zeitalter zu leben,
und vergesse dann vöUig, daß hinter uns
Jahrhunderte liegen, deren Erben wir sind. »

Verzicht auf Ausflüchte, fast durchwegs auch

Verzicht auf psychologisierenden Kommentar

kennzeichnen den Duktus der Sprache,
der dennoch spielerisch und elegant ist. Der
Mensch, hinter dem die Brücken hochgezogen

und der vor sich vergitterte Fenster hat:
eine Situation, die jedenfaUs nicht einfach zu
lokaUsieren und damit zu erledigen wäre.
Vor aUem dann nicht, wenn ein junger Autor
so wie hier zu einer Gültigkeit der Aussage

vordringt, die überzeugt.
Der Zweck dieser Zeilen ist es nicht,

umfassenden Überblick zu geben über Strömungen

und Tendenzen der Literatur im Osten.
Anhand von Neuerscheinungen, die uns
vorliegen, nehmen wir Einblick nach drüben.
Man soUte die Vorurteile durch Urteile
ersetzen.

Anton Krättli

1 Georg Lukâcs, Wider den mißverstandenen

Realismus. Ciaaßen-Verlag, Hamburg
1958. 2Ungarische Meistererzählungen, zwei
Bände. Corvina-Verlag, Budapest 1964.

»A. a. O., Seite 108. 4Tibor Déry, Rechenschaft

— und andere Erzählungen, Fischer

«doppelpunkt», Frankfurt am Main 1964.

'Anna Seghers, Erzählungen, zwei Bände.

Verlag Hermann Luchterhand, Copyright by
Anna Seghers, Berlin-Ost 1963. 'Erwin
Strittmatter, Ole Bienkopp, Roman. Verlag
Sigbert Mohn, Gütersloh (Lizenzausgabe;

Copyright by Aufbau-Verlag, Berlin W 8).

'Rolf Schneider, Brücken und Gitter,
Erzählungen. Verlag R. Piper & Co., München
1965.

1189


	Bücher

