
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

PARISER THEATERPANORAMA

Ohne Zweifel liefert das dokumentarische
Theater heutzutage den authentischen
Ausdruck dessen, was unsere Zeit beschäftigt:
die historische Wirklichkeit und ihre Folgen.
Was vermag ihr gegenüber die Erfindung
der Phantasie? scheinen sich die schöpferischen

Geister zu fragen. Erfindung hat nur
für den einzelnen Gültigkeit, für ihren Träger,

nicht aber für die Probleme der
Allgemeinheit. Vor ihnen scheint sie unerheblich
zu werden. Mit Geschehnissen konfrontiert,
die alles Vorstellbare hinter sich lassen, wollen

die Dichter nur einem obliegen, der
deutenden Rekonstruktion der Tatsachen. Der
Abrechnung mit ihnen natürlich auch. In
Deutschland verfügt diese Dramaturgie über
ihre bekanntesten Vertreter: Kipphardt und
Hochhut heißen sie und seit kurzem auch
Günter Graß. Er freilich hat sich stilistisch
vom Reportageton entfernt und schrieb mit
seinen «Plebejern» ein dokumentarisches
Bühnenstück, dem Shakespeares Verknüpfung

der Gegensätze von ferne Pate stand.
Das jüngste Beispiel dieser Theaterart
kommt nun aus Frankreich. Armand Gatti
hat es verfaßt und ihm den Titel gegeben:
«Chant public devant deux chaises
électriques» (öffentlicher Lobgesang vor zwei
elektrischen Stühlen).

Er spielt damit auf die Affäre Sacco-
Vanzetti an, die vor über vierzig Jahren
Amerika in Atem hielt. Man erinnert sich:
zwei unschuldige Italiener, denen man freilich

extremistische Neigungen nachsagen
konnte, waren des Mordes an zwei Kassierern

einer Bostoner Schuhfabrik angeklagt
und wurden auch dem elektrischen Stuhl
überliefert, obwohl unwiderlegbar feststand,
daß sie den Mord nicht begangen hatten.
Fremdenhaß, Standesdünkel, Hochmut der
Privilegierten hatten es nicht zugelassen,
obwohl die ganze Welt, durch die Gewerkschaften

alarmiert, die Begnadigung der
Unschuldigen forderte, den tatsächUchen Mörder,

der ebenfalls in Haft war, dem Tod zu

überantworten und die beiden Italiener laufen

zu lassen. Zu verstehen ist diese
verbrecherische Borniertheit des Staatsanwalts, des

obersten Gerichts im Staate Massachusetts
und später des Obersten Bundesgerichts nur
aus der Wut und Angst vor den Extremisten.
Gewerkschafter waren potentielle
Landesverräter, imstande, das Land dem Kommunismus

auszuliefern. So wenigstens in der
Meinung der rechtdenkenden Bostonians, zu
denen der Richter Thayer gehörte, der vor
keinem falschen Zeugen, keiner
Wahrheitsverdrehung zurückschreckte, um die
Unschuldigen zu vernichten.

Ein berühmter Kriminalfall: fast ein
Jahrzehnt hielt er die Welt in Atem, bis heute
blieb er unvergessen, gab er Stoff ab für
anklagende und die Würde des Menschen
verherrlichende Theaterstücke. Armand Gatti
schrieb auch eines, zielt jedoch höher als auf
bloße geschichtliche Nachzeichnung. Sein
Lehrmeister aus der Ferne ist unbestreitbar
PirandeUo. Die Identität der Anarchisten in
ihrer und in unserer Zeit handelt er ab. Er
strebt also das Exemplarische, nicht das

Individuelle des Falles an, will uns zeigen, daß

etwa die Verurteilung des Ehepaars Rosenberg

als Neuauflage des Falles Sacco-
Vanzetti aufgefaßt werden muß. Mehr:
indem er auf der Bühne die Wirkung eines

Theaterstücks über den Fall der unglücklichen

Extremisten auf Zuschauer in Boston,
Hamburg, Turin und Lyon darstellt, ist seine

Absicht, den Widerhall des einmal durchlit-
tenen Unrechts im kollektiven Empfinden
aller Zeiten und Kontinente erklingen zu
lassen. Sacco-Vanzetti sterben für uns ebenso
wie für sich selbst — auf ein säkularisiertes

Märtyrerspiel läuft also sein künstlerischer
Ehrgeiz hinaus. Zu ihm gehört heutzutage,
wie wir wissen, das aufklärerische Pathos, die
entlarvende Geste, der belehrende
Hintergedanke. Dies ist die ideelle Voraussetzung
der ganzen Gattung; sie ist ebenso selbstverständlich

wie die szenischen Brechtanleihen,

"73



die dem Film abgeguckte Dynamik des

Handlungsablaufs.
Nur ein äußerst disziplinierter Geist kann

ein so weitgespanntes Programm verwirklichen.

Gatti hat die Chance, auf der gewaltigen

Bühne des Théâtre nationalpopulaire seine
Vision zu verwirklichen und mit den Mitteln
einer großzügigen Staatssubvention
obendrein; wo böte sich ihm sonst genügend
Raum für die blitzartig aufgeblendeten
Szenen, deren Abfolge sich überstürzt und lange
Zeit unbegreiflich bleibt? Schon in seinen
früheren Stücken bewies er eine Vorhebe für
theatralische Exuberanz ohne Grenzen, in
diesem «Lobgesang» ist er dem ausschweifenden

Hang seines Geistes völhg erlegen.
Um zu zeigen, daß sein Thema jedermann
angehe, möchte er am liebsten jeden als

Mitspieler auf die Bühne stellen. Nicht die Qualität

der Empfindung wird bei diesem
Vorgehen bedeutsam, ihre Quantität gibt vor
allem anderen den Ausschlag. Wie ein
ehemaliger Nazi in Hamburg, wie ein Monteur
der Fiatwerke in Turin, ein Industrieller in
Boston auf das Geschehen reagieren, das soll
uns ebenso interessieren wie die Geschichte
selbst. Siebzig Schauspieler sieht das
Rollenverzeichnis vor, immer mehr Menschen werden

einbezogen, aber selbstredend nur auf
die oberflächlichste Weise. Sacco und Van-
zettis Schicksal soU nach Gattis Absicht auf
das ihre einwirken. Daß wir uns für die
vorüberhetzenden Nebenwirkungen auf die an
sich gleichgültigen Gestalten nicht erwärmen,

kann uns der Autor nicht verübeln.
Im Gegenteil, wir haben als Zuschauer

ein Recht darauf, über diese gewaltige
Anhäufung von Ablenkendem ungehalten zu
sein, die mangelnde Disziphn des Autors
anzuklagen, welche die geistige Bedeutung
seines Themas, ja die unleugbare menschliche

Pathetik erstickt. Je mehr Personen
auftreten, je mehr verhöhnende Züge sich ins
Gesicht der Vereinigten Staaten von damals
einzeichnen, um so ferner rückt uns das wirkliche

Problem. Das ist ja eines der Geheimnisse

der Bühne, daß, wer zu viel zeigen will,
immer weniger zeigt. Für das Verhältnis der
Realität zur Phantasie gut das gleiche. Je
verdächtiger dem Dichter die Einbüdungs-
kraft wird, die akzentuiert und wertet, um so

unwirkUcher erscheint schließlich seine aUein

von Aktenkunde gestützte Realität auf der
Bühne. Einer Konzentrierung im Geistigen
sowie im MenschUchen entzieht er sich. Wie
es war, das wiU er allein aufzeigen. Gatti freilich

strebt mehr an : die Brechung der durch
Reportagemittel eruierten TatsächUchkeit im
Bewußtsein von erfundenen Gestalten. Warum

will ein ehemaliger Nazi Sacco und Van-
zetti vor dem voreingenommenen Richter
verteidigen? Warum fühlt ein Neger in New
Orleans sich nicht solidarisch mit den gleich
ihm Rechtlosen? Das geschichtliche Ereignis,

das heute abgeschlossen schien — eine

Herausforderung an die unmittelbare Gegenwart.

Diese letztere trägt natürlich fiktive
Züge, aber der Dichter ist weit davon
entfernt, dies in seiner Sprache einzugestehen.

Daß sein groß gedachtes Unterfangen am
Ende scheiterte, findet hier in der Tat seine

hauptsächlichste Begründung. Die vielen
Illogismen, die Überfülle an Blitzeinblendungen,

an unnötigen Nebenfiguren oder
Randeinfällen, diese Merkmale eines
durcheinander quirlenden Geistes, sie sind nicht
allein daran schuld, daß die Absicht Gattis
stärker fesselt als die dramaturgische
Verwirklichung. Die Plattheit der Sprache
vielmehr, die nur von erhitzter Reportage und
von ergreifendem Solidaritätsgefühl Zeugnis
ablegt, läßt ihn scheitern. Nicht zu übersehen
ist ferner der Bruch in der Komposition
zwischen erstem und zweitem TeU. Nach der
Pause vereinheitlicht sich das Geschehen.
Nicht seine verwirrenden Brechungen im
Denken heutiger Zeitgenossen stehen im
Vordergrund, sondern die dokumentarische
Nacherzählung der letzten Wochen und letzten

Hoffnungen, Wünsche sowie Abgeklärtheiten

der beiden Helden. Seltsam dabei die
Feststellung, daß dieses anklagende und
aufklärerische Stück nun eine antipodische
Mythenbildung treibt. Es will überkommene
Vorstellungen in der Welt der Ausbeuter
zerstören und richtet dabei in der geistigen
Welt, die seiner Intention nahesteht, andere
auf. Die abgefeimten Geschäftemacher, die

hochmütigen, ja verbrecherischen Vertreter
der bestehenden Ordnung geißelt es

uneingeschränkt, aber die gefühlvoUe Heroisierung

der Unteren tastet es keinen AugenbUck

"74



an, setzt sie vielmehr als unanzweifelbaren
absoluten Wert. Unrecht leiden die beiden
von der Gesellschaft Geächteten, wie es vor
ihnen Christus getan. Duldend wie er und
zugleich heldenhaft nehmen sie die Qual zum
Tode auf sich; stellvertretend für uns alle, so
suggeriert es Gatti. Die Analogie mit dem
Opfer der Messe schimmert in den
Schlußdialogen unabweislich durch. An das von
Angst diktierte Pilatusurteil, an die Verzweiflung

im Garten Gethsemane, die Kreuzigung
und triumphierende Auferstehung werden
wir erinnert. Am Ende stehen Vanzettis
frohlockende Worte: «Die letzte Stunde gehört
uns bereits. Unsere Agonie ist unser
Triumph. » So fällt der Vorhang über einer
Leidens- und Heilsgeschichte ohne Gott.
Aber die Verklärung des gelungenen Kunstwerks

bleibt Gattis Theaterstück versagt.
Bei näherem Nachdenken verwundert es

nicht, daß Jean Vilar im Théâtre Athénée, das
seit drei Jahren den Untertitel «Théâtre
vivant» trägt, einen «galanten Dialog» von
Crébillon fils aus dem Jahre 1763 bearbeitete
und zur Aufführung brachte. In den fein
stilisierten Kriegslisten des Herzens findet der
Zuschauer den Drang zur Tabuzerstörung,
der Vilar und die Leitung des «Théâtre
vivant» vom ersten Tag an beseelte. Der «kalte
Blick» des wortgewandten Freigeistes
Crébillon deckt unbarmherzig jenen «gefährlichen

Müßiggang» auf, dem die Leute von
Stand zur Zeit des Ancien régime verfallen
waren und der sie in Zeiten des Friedens die
Eroberung von Festungen durch diejenige
der Schönen ersetzen ließ.

Es geht um die Finten, deren sich
herzenskundige Verführer bedienen, um die
Sinnenlust zu stiUen, die Geistesfeinheit
nicht zu verletzen und das Schicksal,
solange die Körper reizend und der Witz un-
verblaßt sind, in genießerischer Schwebe zu
halten. Le hasard du coin dufeu lautet der Titel
von Crébillons Gespräch, ursprünglich in
fünf Szenen, das heißt Akten abgefaßt, aber
nie auf der Bühne aufgeführt. Der «Zufall an
der Kaminecke» will es, daß Célie dem
zynisch ihre vergangenen Liebschaften
analysierenden Herzog nachgibt, ohne daß dieser
ihr seine Liebe beteuert, sie also für diese
Hingabe eine Verbrämung vor sich selbst

und einen vergoldeten Rahmen vor der
Gesellschaft erhielte. Der Herzog schweigt sich
aus: er liebt die Marquise, Célies
Busenfreundin; ihr wird er treu bleiben. Célie ist
eine Laune für ihn, ein «Zufall ».

Seit jeher gilt Crébillon als lockerer,
um nicht zu sagen unzüchtiger Schriftsteller.

In Vilars Bearbeitung tritt er denn
auch als Vorsprecher auf, der den Ort
der Handlung und die Personen einführt.
Aber was er da mit vorsichtigen Worten
elegant vorwegnimmt und damit dem Bereich
roher Sinnlichkeit entzieht, das ist dem
Theaterbesucher von heute so geläufig,
schockiert ihn so wenig, wie sich das ein
Freigeist des angeblich unzüchtigen
Dixhuitième nicht ausmalen konnte. Seine Feinheit

jedoch, das wendige Fechten mit dem
schnellsten Rapier, der Zunge, sie hat sich
abgestumpft, oder genauer gesagt: unser
Organ für diese Art Feinheit ist verkümmert.

Was uns die fünf Schauspieler auf der
Bühne bieten, ist ein Lesedialog, raffiniert
konstruiert, in Über- und Unterordnungen,
in den kompliziertesten Konjunktiven
schwelgend. Ein Aufundniederschaukeln der
Gedanken, ein unablässiges Abwägen der
Empfindungen, Nuancieren der Gefühle,
kurz, ein sprachlicher Genuß, eine Ergötzung

des Gehirns. Wenn wir uns davon
abkehren, haben wir unrecht und beweisen, daß

wir Barbaren sind. Aber Theater soU ja nicht
zur Demütigung des PubUkums gespielt werden.

Wenn dieses nämlich bemerkt, Feinheit
werde auf der Bühne zu Fadheit, woran
übrigens auch Crebülons stets auf den
gleichen Ton gestimmte Dialogführung die
Schuld trägt, dann hat es unleugbar recht.
Dem Weg, den der sezierende BUck des
Moralisten vorzeichnet, der Schatten nicht kennt
und die Seelen als mechanistische Einheiten
auffaßt, sind wir heute, von anderen
geschichtlichen Ereignissen geprägt, zuinnerst
entfremdet.

Vilars Inszenierung gab sich alle erdenkliche

Mühe, direkt zum Betrachter zu
sprechen. Aber daß ein Franzose über seine

Überlieferung hinwegsähe, die bei aUer In-
tellektualisierung nie die Grenze der menschlichen

SensibiUtät übertrat, dieser Gedanke
muß verbannt werden, weil er StiUosigkeit

"75



voraussetzt. Zur kritischen Revision des

Hergebrachten bietet Jean Vilar die Hand
nicht. Sie dünkt ihn wohl abwegig
angesichts der formalen Perfektion und geschichtlichen

Sanktionierung des Textes.
Das Abwegige in der Parodie eines der

gängigsten Erzeugnisse der Unterhaltungsindustrie

hat sich Rene de Obaldia in seinem

neuen Stück vorgenommen, das den poetischen

Titel Du vent dans les branches de sassafras

(Wind in den Ästen des Sassafrasbaumes)

trägt und im Théâtre Gramont aus der Taufe
gehoben wurde. Ein «Kammerwestern»
nennt sich das Stück im Untertitel. Die
Gattung des Western nach Strich und Faden zu
verspotten, ist des Autors heitere Absicht.
Man höre : Im tiefsten Westen lebt die arme,
ehrliche Farmerfamilie Rockefeiler. Der
Sohn ein Tunichtgut und Revolverheld, die
Tochter nach Abwechslung und Männerschmiß

ausschauend. Vater RockefeUer ist
alt, aber unverwüstlich, und daß er nach wie
vor das Schießeisen zu handhaben versteht,
stellt er unter Beweis, als alle Indianerstämme
der Umgebung gegen seine Farm anrücken,
nachdem sie bereits die benachbarte Stadt,
von wo Hilfe zu erhoffen wäre, niedergebrannt

haben. Nur Miriam, die Stadthure,
entkam zu den Rockefellers und berichtet
von dem Desaster — aber in Alexandrinern,
feierlich getragen und voller Erinnerung an
Rodrigos berühmte Schlachtschilderung im
«Cid» oder an Athalies Traum bei Racine.
Ihr Rock ist zerfetzt und gibt ihr entzückende
Blößen, an denen sich RockefeUer nicht
sattsehen kann, bis klar wird, daß er seine eigene
Tochter vor sich hat, Frucht einer vergnügten

Nacht im Freudenhaus der eingeäscherten
Stadt. Den anrückenden Indianern wird das

stripteaseerfahrene Mädchen entgegengeschickt:

ihm gelingt es mühelos, sie vom
wilden Sturm abzulenken. Aber ein vergifteter

Pfeil streckt die heldenhafte Hure
nieder. Keine Angst, am Schluß steht sie wieder
auf, denn nur ein Schlafmittel tränkte die
Pfeilspitze, kein herzlähmendes Alkaloid.
Und ein Sheriff fehlt auch nicht, der nach
Gerechtigkeit dürstend sich bei den Rockefellers

in den scheinbar sicheren Tod begibt.
Jedes Klischee der Wildwestromantik wird
von Obaldia herauspräpariert und darauf mit

Kunst parodiert. Was inhaltlich ein bescheidener

Spaß ist, wird durch die sprachliche
Gestalt zum Genuß. Der Reiz liegt dabei in
dem zum geäußerten Gegenstand umgekehrt
proportionalen Sprachgewand. Flaches wird
erhaben angerufen, Trivialität augenzwinkernd

in Poesie gekleidet. Das ist nur möglich

auf Grund eines lückenlosen consensus

omnium, der die Tradition des Geistes sowie
der Sprache allen Zuschauern sichtbar und
für alles verwendbar macht, ohne daß Plattheit

ihrer Herr würde.
Von einem anderen Spiel mit der Tradition,

einem wahren Jonglieren mit ihr, muß
noch die Rede sein. Einen Sommernachtstraum,

wie ihn Jacques Fabbri zur Saisoneröff-

nung inszenierte, haben die Stammgäste der
Comédie Française wahrhaftig noch nie gesehen.

In diesem Theatermuseum, in dem das

dramatische Erbe Frankreichs ehrfurchtsvoll
gepudert und geschnürt vor unser Auge
tritt, geschah etwas Ungeheuerliches: ein
Shakespeare-Stück wurde ohne Ehrfurcht
und ohne klassizisierende Steifheit so aufgeführt,

als käme es heute zum ersten Mal aufs

Programm. Charles Chartas heißt der
Urheber dieses Sakrilegs. Er hat vordem nicht
aus dem Englischen, sondern aus dem Deutschen

übersetzt. Nun lieferte er eine Fassung
des Sommernachtstraums, die man
entmythologisiert nennen kann, das heißt gereinigt
von all den einem aufgeklärten Geist schwer
eingänglichen Zauberwesen.

Shakespeare hat manche italienische
Quelle für seine Stücke benutzt ; warum soll
ein Chartas nicht seinerseits einen Shakespeare

als Anregung und Vorlage benutzen
Was zeitgebunden ist, kann er ja abstreifen,
und was dann als unrationalisierbar
Märchenhaftes übrigbleibt, das schreibt ein
heutiger Zuschauer, der Zaubermacht der Bühne

völlig bewußt geworden, aufs Konto
übermütigen Theaterspiels. Die Poesie bleibt, wo
sie Platz findet: in den ungestrichenen, un-
verballhornten Shakespeare-Sätzen und -Versen.

Charras ist mithin auch einer der
«Entstauber», die glauben, man müsse den Text
von gestern in die Sprechweise von heute,
um nicht zu sagen den heutigen Jargon
übersetzen. Die Lebenskraft der großen Stücke
bewahrheite sich dann aufs neue. Daß sie

1176



freiUch mit dem originalen Text in engstem
Bunde steht, das sehen sie meistens nicht ein.

Shakespeare schrieb keinen Jargon,
Charras aber schreibt einen, darin liegt der
Unterschied. Er läßt die Gestalten, gleichgültig

ob spielsüchtige Handwerker oder
schwärmerische Liebende, mehr sagen als

angemessen. Dies Zuviel bekommt eine
ironisierende Wirkung : die Gestalten beginnen
unversehens, sich über sich selbst lustig zu
machen. Aus dem Lustspiel mit Durchbrüchen

ins Feenreich wird ein Schwank voller
Abstiege ins Triviale.

Charras Dialoge sind dabei gröber als

Fabbris Regie. Im Gegenteil: der Regisseur
sucht die massiven Plattheiten seines
Textbearbeiters ein wenig zu poetisieren. Durch
ausgelassene Bewegung, durch eine Ausstattung,

die an eine überdimensionale
Puppenstubendekoration, durch Requisiten, die an
das säkularisierte Märchenreich, den Zirkus
nämlich, erinnern, sucht er die Blöße des

Worts zu bedecken. Daß er zum Zirkus
kommt, ist ganz folgerichtig. Titania und
Oberon, einmal ihres Ranges als Königspaar
der Naturgeister verlustig gegangen, werden
zu Magiern in einer Pappmache-Welt. Sie
treiben ihren Schabernack mit den Liebenden,

die vor Leidenschaft benebelt nicht über
die Spitzen ihrer wehenden TüUgewänder
hinaussehen. Daß sie selbst in ihrem Reiche
eine Versöhnung und Neuzusammenkunft
zu stiften haben, gerät über dem Scherzo
furioso der Handlung sowie der gemächlichen

Routineleistung der Schauspieler in
Vergessenheit. Zu dieser Art von Modernisierung

gehört ja die Abschaffung der
pyramidenförmig gipfelnden Bindungen eines
Stücks. Statt dessen wird alles flach zu ebener
Erde ausgebreitet : Rangunterschiede gibt es

weder in Hinblick auf den Gehalt der Worte,
noch auf die Intensität des Spiels.

Wenn das Herrscherpaar der Naturkräfte
farblos erschien, so nicht nur, weil die
Sprache sie der übersinnhchen Macht
beraubte, sondern auch weil diese RoUen den
beiden einzigen älteren Schauspielern des
Ensembles anvertraut worden waren, die im
Stück spielten. Alle übrigen waren in der Tat
mit den Nachwuchskräften besetzt, die man
bisher auf der Bühne nur in nebensächlichen

Aufgaben gesehen hatte. Dies munter
quirlende Leben, das Fabbri seit Jahren, würdiger

Nachfahre des Neapler Komödianten-
tums, auf den Pariser Brettern heraufbeschwört,

es lag den Jungen vortrefflich. Man
spürte, mit welchem Genuß sie aus dem
gemessenen Schritt der Tragödie ihre Gelenke
entbanden, sie nun springen, laufen, tänzeln
hießen. Was man bei französischen
Schauspielern, die meist aus dem Rumpfund seiner

(allerdings erstaunUchen) Biegsamkeit heraus

spielen, selten gewahrte, hier wurde es

Wirklichkeit: ein Spiel der Hände und der Beine,
ein Spiel, dem es auf Flinkheit mehr denn auf
Adel der Bewegung ankommt.

Hat man in diesem Theater jemals zwei
Personen auf Fahrrädern vors Publikum
rollen sehen? Puck und Helena führten sich
also chromblitzend ein. Nicht Kunstreiter,
Kunstvelozipedisten sind sie: Ihren Part
sprechen sie tretend, flitzend, auf dem Sattel

equilibrierend, immerfort paillettenglänzend.
Sie geben den Ton an; die andern folgen
nach. Das ist ein Wirbel, ein Lachen, ein hin
und her schießendes Gerenne, ein Verwech-
sel- und ein Vorwurfsspiel, so locker und so

respektlos... nicht wie von heute, das im
Grunde doch nicht, sondern wie zu des

Vaudeville Blütezeit. Shakespeares Talent
zum unbürgerlichen Feydeau — das ist es,

was Fabbri und Charras uns mit dieser

Modernisierung zeigten. Die Pariser Kritik
schluckte sie nur widerstrebend. Sie erschien

ihr, die doch allmonatlich nach einer
«Verlebendigung» der Comédie française ruft, als

zu gewagt, zu kabaretthaft (mit welchem
Vorwurf sie Recht hat). Aber daß sie sich in
einen traditioneUen bürgerlichen Rahmen

trotz aller Nasen, die sie bürgerUchen Vorurteilen

dreht, ohne Widerrede einfügt, nahm
sie nicht wahr. Die wirkliche Erneuerung
geht nicht von Mätzchen aus, weder in der
Sprache noch in der Spielweise. Sie sucht
vielmehr dem Zuschauer das Wort des

angeblich entrückten Klassikers, indem sie es

mit Händen greifen, das heißt voll und ganz
ausspielen läßt, als geistige Wirkmacht deutlich

zu machen. Hier aber entstand eine

Show, hinter der das Wesentliche zurücktrat:

Shakespeare in den Fabbri-Folies.
Marguerite Duras hat im Laufe der Jahre

"77



fast jeden ihrer Romane für die Bühne
bearbeitet. Fand sie keine eigene erzählende

Vorlage, so griff sie zum Werk Henry
James und übertrug daraus «Die Papiere
Asperns» sowie «Das Tier im Dschungel»
fürs Theater. Diesen Winter betrat sie das

hochoffizielle Odéon-Théâtre de France mit
einem kurzen Stück, das den Titel der
Novelle trägt, die ihm vor zwölf Jahren
vorausging: Des journées entières dans les arbres.

Tagelang blieb Jacques, der Sohn, als er
jung war, in den Bäumen: ein Außenseiter,
der sich selbst von der Gemeinschaft der
Spielkameraden ausschloß, weil er damals
schon zu phlegmatisch war. Heute ist er rundweg

faul. Es fäUt ihm nicht mehr ein, einen
Finger zu krümmen, um mehr zu werden als

Eintänzer und Amüseur in einem Luxuslokal
der Champs-Elysées. Das jedoch möchte
seine Mutter, die aus «einer ehemaUgen
französischen Kolonie» in Paris auftaucht,
steinreich, mit goldenen Armreifen behängt
und uralt. Verbissen tüchtig ist sie, die im
feuchten Tropendschungel (man errät:
Indochina, wo die Vorlage der Novelle, der
Roman «Un barrage sur le pacifique» spielt)
eine Fabrik besaß und nach der Nationalisierung

als Direktorin leitet. Besitz heißt das

Schlüsselwort ihres Charakters. Sie besitzt
drüben eine Tochter, Mimi, zweiundvierzig
Jahre alt; und bis vor kurzem hat sie sie

streng an der Kandare gehalten. Aber jetzt
wird das Mädchen den Bürgermeister
heiraten, wird aus dem Besitzkreis der Mutter
entrinnen. Und ihr Sohn, der mit einer
ungebildeten Dorfeinfalt zusammenlebt, zählt
vor allem anderen zu ihrem Besitz. Daß dem
auch jetzt, in seinem vierzigsten Jahr, noch
so sei, dessen wiU sie sich in seiner schäbigen
Pariser Wohnung vergewissern.

Das Drama der alten, besitzgierigen Mutter

führt uns Marguerite Duras vor. Einen
psychologischen Fall, wie wir sehr bald
einsehen, ist doch diese Frau unglücklich, weil
sie selbst in ihrer Jugend um das gebracht
wurde, was ihr Spaß gemacht hätte. Faul war
sie selbst, das gesteht sie Marcelle, die ergeben

wie ein Hund Jacques' Leben teilt, ein.
Und ehe sie es sich richtig versah, kam eine
Mutterschaft nach der andern über sie, damit
aber der Zwang, sich hintanzusteUen und für

ihre Kinder zu leben, wo sie es doch vor
allem für sich selbst und ihr Vergnügen zu
leben gewünscht hätte. Hatte sie, die so früh
zu geben genötigt war, bald nichts mehr in
sich und begann ihre Kinder auszusaugen?
Die Antwort, obgleich nie gegeben, errät der
Zuschauer schnell. Er muß bei Marguerite
Duras vieles ergänzen, denn nicht das

Ausgesprochene gibt die Erklärung für ihre
Wirklichkeit, in den Zwischentönen, der
verschwommenen Aura um die Gestalten

liegt sie vielmehr. Die Fragestellung: wie
erklärt sich der Charakter der verbitterten
Frau, die ihren Sohn als ihr Besitztum
betrachtet und zugleich als den allen Menschen
überlegenen Prinzen verhimmelt, mündet
in eine Seelenuntersuchung herkömmlicher
Art und löst gleichzeitig alles endgültig
Verfestigte, das einem solchen Charaktergemälde

eigentümlich wäre, durch den
verdämmernden Rand der Figuren auf. FreiUch,
über den dargestellten Sonderfall kommt sie

nicht hinaus, es bleibt ein anekdotischer
Rest, der uns daran erinnert, daß wir, bei
aller Straffung der Vorlage, es doch mit
einem Text lange vor ihren Hauptwerken zu
tun haben.

Auch in ihrem ersten Stück, das aufhorchen

ließ, in «Le Square» (ebenfalls ein
umgearbeiteter Roman), findet sich dieser

Zugang zu den Menschen durch eine Randzone

von ungewisser Verschwommenheit.
Menschen ohne Bedeutung, Treibgut des sozialen

Lebens, bevölkern mit ihrer Willenlosigkeit
schon dieses Stück; sie kehren überall bei

Marguerite Duras wieder. In dieser nachgeholten

Dramatisierung des Erstlings widerfährt

ihnen nichts, gibt es keine Entwicklung,

nur einen Zustand unendlicher
Willensschlaffheit. Im « Square » dagegen wirken
die beiden vom Leben übergangenen
Gesprächspartner, das Dienstmädchen und der
junge Mann, aufeinander ein. Am Ende
haben sie innerlich einen Schritt vom Anfang
fort getan, sind sie vielleicht der schrankenlosen

Einsamkeit entronnen, die —
Marguerite Duras' Hauptthema — alle Menschen

umfangen hält. Sie sind zumindest an die
Grenze einer benachbarten Einsamkeit
vorgestoßen. Dies die Grundbewegung in den
Romanen von Frau Duras und ebenso in

1178



ihren Stücken. Hier zeichnet sie sich freilich
erst larvenhaft ab und kommt schheßlich
überhaupt nicht zustande. Die Mutter wird
morgen abfliegen, wird weiter im feuchten
Dunst Indochinas die Fabrik leiten, ohne zu
wissen für wen, jahrzehntealten Sehnsüchten
und Verzweiflungen preisgegeben. Der
Sohn wird weiterhin schönen und reichen
Müßiggängerinnen der Champs-Elysées den
Kitzel des Abenteuers verschaffen, sich an
Frauenkörper klammern und dennoch allein
bleiben. Wird er Marcelle verstoßen? Sie, die
ungehobelte Törin, erkennt am Schluß die
aussichtslose Lage. Als käme Verständnis
über sie, die nie verstand, spricht sie zur
Mutter und äußert unvermittelt einen Willen.
Wie weit er reicht, sagt uns die Dichterin
nicht. Wir ahnen indes: weit wird er nicht
reichen.

Was in den voraufgegangenen Stücken
Marguerite Duras Stärke ausmachte: zarte
Seelenschwebungen sichtbar zu machen,
ohne die Seele mit Sentimentalität zu belasten,

das hat sie hier am wenigsten erreicht.
Das Tempo des Stücks muß notgedrungen
ein langsames sein : Aufschwünge sind nicht
denkbar, selbst da, wo die entscheidenden
Eröffnungen stattfinden, etwa in Jacques'
zwielichtiger Arbeitsstätte. Jean-Louis
Barrault hat dieses seelische und szenische
Halbdunkel auf fesselnde Weise heraufbeschworen.

Er hätte aber den Eindruck des
Schleppenden, dieses Im-Kreise-Gehens durch den
Nebel der Gefühle nicht so gut überwinden
können, stünde ihm in Madeleine Renaud

nicht eine Schauspielerin zur Verfügung, die

aUes zurücksteUt, was sie bisher kennzeichnete.

Eine Salondame war sie früher gewesen,

Charme und Liebreiz hatte sie während
vieler Jahre für den Pariser Theaterbesucher

verkörpert, ja sie war zum Inbegriff der
Mischung von Grazie, Schelmerei und soUder

Vernünftigkeit geworden, die in der Tiefe
jede Französin auszeichnet.

Nichts dergleichen haftet ihrer heutigen
RoUenkomposition an. Sie steht nunmehr zu
ihrem Alter, die Marivauxschen geistreich
und eitel zwitschernden Gestalten, denen sie

oft und mit beispieUosem Erfolg zum Leben
verhalf, sind von ihr abgefaUen. Sie gibt eine
alte Frau am Ende aller persönlichen Prätentionen

und Illusionen. Sie trägt ein Schicksal
auf ihrem müden Rücken, eine Weisheit
auch, die ihr früher nicht zu eigen war.
Seltenes Zeugnis eines Verzichts auf menschliche

und schauspielerische Eitelkeit: nicht
mehr aufs Glänzen kommt es ihr an, sondern
darauf, wahr zu sein. Aus vielen kleinen,

genau beobachteten Einzelzügen setzt sie das

Bild einer Alten zusammen, gleichermaßen
fern von NaturaUsmus wie von unwirklich
trockener Stilisierung. Eine Frau, die einst
Schönheit besaß, heute noch alles besitzen

wiU, aber Verführung, frauUche Lebensmeisterung

seit langem ablegen mußte. Eine
Habgierige, die sich aUes Ihrigen entäußerte.

Eine Einsame, der sich bald aUer Besitz
entringen wird. Diese ergreifende Charakterstudie

hält Paris mit Recht in ihrem Bann.

Georges Schiocker

"79


	Umschau

