
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Artikel: Surrealismus und Parapsychologie

Autor: Starobinski, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dritten Fassung von HölderUns Hymne beschworen wird, wäre auch das Ende
der Dichtung. Der Dichter scheidet sich endgültig vom Helden durch seine

Sorge, die Erinnerung zu bewahren, auch die Erinnerung an die heroische Tat,
die sich in die Zukunft wirft und sich in diesem Entwurf zerstört. In diesem
wesentUchen Punkt treffen sich der Dichter und der Historiker in dem Maße,
als sie beide von einer Handlung sprechen, die ihnen vorangeht, die aber nur
dank ihrem Eingreifen für das Bewußtsein existiert.

In eben dieser Weise kann man auch die Schwierigkeiten verstehen, welche
die Literarhistoriker der Romantik gegenüber empfinden. Als ein naher und
besonders aktiver Moment in der Geschichte des Bewußtseins erscheint uns
die Romantik notwendig in einem titanischen Licht, aus dem keine
Entmythologisierung sie ganz zu lösen vermag. Daher rührt unsere zwiespältige Einstellung

zu einem Phänomen, das uns immer über Gebühr anziehen oder abstoßen

will, je nachdem wir den Aspekt der Erneuerung oder der Gefahr betonen.
Aber die Reflexion Wordsworths und Hölderhns über das Verhältnis von Tat
und Deutung erlaubt die FeststeUung, daß wir uns der deutenden Aufgabe,
die unsere romantischen Vorfahren uns hinterlassen haben, nicht entziehen
dürfen, wenn wir unserseits eine geschichtUche Bedeutung gewinnen wollen.
Wir dürfen den dichterischen Edelmut, dem unser eigenes Bewußtsein
tributpflichtig ist, nicht im Vergessen versinken lassen.

Surrealismus und Parapsychologie

JEAN STAROBINSKI

Als der dadaistische Sturm sich legte, der sich gegen alle anerkannten Werte
und vor allem gegen die Literatur erhoben hatte, begnügte sich der Surreaüs-

mus nicht damit, den Geist der Auflehnung weiterzutragen, sondern wollte
vielmehr aufbauende Arbeit leisten. Für die Surrealisten mußte zum Werk der

Unterhöhlung und Verneinung, das Dada unternommen hatte, eine Anstrengung

zur mutigen Bejahung hinzukommen, ein Kampf, der zur Einsetzung
neuer Werte führen sollte. Zwar waren sie nicht bereit, hinsichthch der
Ablehnung, mit der sie dem Betrug der bestehenden Ordnung glaubten begegnen
zu müssen, Zugeständnisse zu machen, aber sie woUten die Heraufkunft einer
Welt vorbereiten, in der es der Liebe, der Brüderüchkeit und dem Wunderba-

"55



ren erlaubt sein sollte, ohne Fesseln zu herrschen. Daher rührt ihr Anspruch,
bis zu «einer neuen Erklärung der Menschenrechte» zu gelangen.

In einem Anflug von Großzügigkeit, dem in der Folge der Lauf der
Geschichte widersprechen sollte, glaubten André Breton und seine Freunde

gleichzeitig dem Marxismus und der Psychoanalyse zustimmen zu können.
Das Freudsche Denken (das sie etwas voreihg im Sinne einer Befreiung der
Aktivität des Unbewußten deuteten) schien ihnen mit dem von der äußersten
Linken verfochtenen Programm der sozialen Befreiung völhg vereinbar zu
sein. In den ersten surrealistischen Schriften scheinen die « rationaüstische

Tyrannei» und die «bürgerliche Ordnung» ein und dasselbe zu sein; sie

vermengen sich so sehr, daß sie eine einzige und gleiche verabscheute Macht
darstellen. Aber sowohl der Marxismus als auch die Psychoanalyse sind von
rationalistischen Überzeugungen durchtränkte Systeme, und die geräuschvolle
Gefolgschaft der Surrealisten konnte Freud und den orthodoxen Marxisten nur
verdächtig sein. Freud argumentierte mit seinem — mehr zur Schau getragenen
als tatsächüchen — Unverständnis der Literatur. Die Marxisten hatten keine
Mühe, den Surrealismus nach ihren eigenen soziologischen Kriterien als eine

Erscheinungsform bürgerhcher Anarchie einzuordnen, hervorgerufen durch
die wirtschaftliche Unsicherheit der Nachkriegszeit. Die von André Breton
geführte Bewegung fand sich, trotz ihrem Willen, gemeinsame Sache zu
machen, bald isoliert und auf ihre eigene Originahtät zurückgeworfen. Gewiß

zeugt ihre Verbindung mit dem Trotzkismus von leidenschaftlichem Interesse
für die Idee der Weltrevolution; aber es verrät sich darin kein wirkhcher
pohtischer Plan, sondern nur das Bekenntnis zur Ketzerei, der entschlossene

Wille, zu einer Minderheit von Unbekehrbaren zu gehören, bei denen sich die

Gehorsamsverweigerung und der Nonkonformismus in ihrer größten Reinheit
erhalten konnten. Mit Recht wird Marcel Raymond später den Surreahsmus
als eine «Tiefenromantik» (romantisme des profondeurs) definieren.

Die Themen und Ideen, die Breton dem zeitgenössischen psychologischen
Denken entlehnt, sind keineswegs nur Freudscher Herkunft. Zwar findet die

Bewunderung für die Traumdeutung oft begeisterten Ausdruck, aber zahlreiche
Stellen verraten auch Bretons offensichtlichen Zorn gegenüber Freuds Weigerung,

die durch wissenschafthche Vorsicht gesetzten Grenzen zu überschreiten.
In Les Vases Communicants, wo er sich am strengsten äußert, erklärt Breton, es

sei «betrüblich..., daß der Monist Freud sich schließhch zu der mindestens

zweideutigen Erklärung hinreißen Ueß, die psychische Wirklichkeit sei eine
besondere Existenzform, die nicht mit der materiellen Wirklichkeit verwechselt werden

dürfe... Auch täuscht sich Freud ganz gewiß, wenn er auf die Nichtexistenz
des prophetischen Traums schließt — ich meine den Traum, der die unmittel-

1156



bare Zukunft betrifft —, denn im Traum nur Aufschluß über die Vergangenheit

suchen, heißt den Wert der Bewegung verneinen. » Das ist das Eingeständnis

einer Enttäuschung. Es wird daraus deutlich, daß Breton eine psychologische

Theorie braucht, welche die wissenschafthche und philosophische Autorität

mit einer wohlwollenden Aufmerksamkeit für das Wunderbare zu vereinen

vermag — ein Wunderbares, dem die Surrealisten in ihrer persönhchen Welt
freien Lauf zu lassen dachten, um darin, jenseits aller Literatur, die Dichtung
leben zu können.

So ist es nicht erstaunhch, daß André Breton sich anderen Psychologen
zuwandte und daß er nicht zögerte, Werke über «Parapsychologie» heranzuziehen,

von denen er mehr Ermutigung erwarten konnte, als Freud sie ihm gab.

Lange bevor die surreahstische Bewegung entstand, hatte Breton eine

Menge neuro-psychiatrischer Kenntnisse erworben. Er hatte die Vorlesungen
Babinskis besucht und sich über Hysterie und Hypnotismus informiert. Während

des Krieges war er der psychiatrischen Zentralstelle der IL Armee zugeteilt,

wo er Kranke beobachtete und Versuchen über Ideenassoziation und
Traumdeutung beiwohnte (Entretiens, S. 29). Man kann ohne Übertreibung
sagen, daß der Surreahsmus in einem mit psychologischen und psychopatho-
logischen Theorien gesättigten KUma geboren wurde. Insofern die surreaü-
stische Bewegung weniger die Errichtung einer hterarischen Schule als die

Begünstigung eines Bewußtseinsabenteuers jenseits der zuvor anerkannten Grenzen

anstrebte, mußte sie unvermeidhch auf die Diskussion stoßen, die unter den

SpeziaUsten über die Frage des Unbewußten und seiner Manifestationen im
Gange war.

Für die Definition des Wortes surréalisme nimmt Breton seine Terminologie
aus dem Vokabular der Psychologen: «Reiner psychischer Automatismus,
durch den man das wirküche Funktionieren des Denkens mit Worten, schriftlich

oder in behebiger anderer Weise auszudrücken sich vornimmt... Der
Surreahsmus ruht auf dem Glauben an die höhere Wirklichkeit gewisser vor
ihm vernachlässigter Formen der Assoziation. » Wenn die Berufung auf die
freien Assoziationen als Echo psychoanalytischer Praktiken gelten kann, so
deuten Begriffe wie höhere Wirkhchkeit, Automatismus und automatisches
Schreiben auf ein Problem hin, dem Freud in seinem Werk nur wenig Platz
einräumte. Man muß hier eher auf die Diskussion über die Hysterie und die
«Krankheiten der Persönlichkeit» zurückgreifen, welche die französische
Psychologie des 19. Jahrhunderts in Atem hielt und in deren Verlauf auch die

Parapsychologie ein Wort mitzusprechen verlangte. Es wird sich zeigen,
welchen Gewinn der Surrealismus daraus zog.

Gemäß Bretons Wortgebrauch ist der Rückgriff auf den Automatismus ein
befreiendes Verfahren; er erlaubt es, das Denken im reinen Zustand zu manife-

"57



stieren; kurz, er erschüeßt dem Bewußtsein den Zugang zu einem Zustand, der
dem unserer gewöhnüchen wachen Tätigkeiten überlegen ist, die durch die

Tyrannei der rationaüstischen Logik in engen Schranken gehalten werden. Für
die wissenschaftüche Neurophysiologie, wie sie sich seit dem Ende des 19.

Jahrhunderts vor allem auf Grund der Arbeiten und Ideen Hughlings Jacksons
entwickelt hat, ist eine solche Behauptung nur schwer annehmbar. Das Denken
als die höhere psychische Aktivität ist keineswegs ein Automatismus, sondern
das Ergebnis einer komplexen Integration: es verwirkhcht sich nur um den
Preis einer abgestuften Inhibition der niederen Mechanismen (rhythmische
Bewegungen klonischer Art usw.). Das Denken mit seinen Übergängen, seiner

Öffnung auf das Möghche und seiner reflexiven Geschmeidigkeit entwickelt
sich erst auf dem Grund integrierter und beherrschter Automatismen. Dem
Automatismus nachgeben heißt verfaüen und in eine primitive Existenzweise
zurücksinken, in der das Lebewesen elementaren Determinismen ausgeüefert
und nur zu armseligen Manifestationen fähig ist. Es geschieht das Gegenteil
einer wahrhaften Befreiung der Person. Die Krankheit entlarvt oder befreit
Teilfunktionen, deren Verselbständigung die integrative Summierung gefährdet,
die für die höheren Tätigkeiten (Denken, Sprache, Bewußtsein) unerläßUch ist.
Von Janet bis Clérambault sieht die französische Schule im Automatismus
eine Form krankhaften Verhaltens. Nach Binet ist das automatische Schreiben
eines der wichtigen Zeichen, an denen man die Auflösung des Bewußtseins
erkennt. Auch für Freud sind die Automatismen die Übersetzung der
rudimentären Vorgänge des Seelenlebens; der Freudsche Materiahsmus läßt im
aUgemeinen Rahmen des psychologischen Determinismus verschiedene Grade
relativer Freiheit zu, wobei die automatischen Prozesse auf der untersten Stufe
situiert sind. Freud, dessen Regressionstheorie den Ideen Hughüngs Jacksons
angenähert werden kann, würde es verbieten, eine wie auch immer geartete
Hoffnung in die Rückführung des Bewußtseins auf die Ebene der automatischen

Aktivität zu setzen. Zwar bedingen im analytischen Vorgehen die freien
Assoziationen eine gewisse Hingabe an den Automatismus, aber es handelt sich

um eine Art provozierter und kontrolherter Regression, im Hinblick auf die

Beschaffung des «Materials», an dem der Scharfsinn des Interpreten sich zu
üben hat. Breton weiß das sehr wohl: «In den Augen der Psychoanalytiker
war das automatische Schreiben nur ein Mittel zur Erforschung des Unbewußten.

Es handelte sich für sie nicht darum, das automatische Produkt als solches

zu betrachten, es den Interessenkriterien zu unterwerfen, die auf die verschiedenen

Kategorien ausgearbeiteter Texte angewandt werden» (Entretiens).
Genügt es, um die Schwierigkeiten zu überwinden, wenn man sagt, das

automatische Schreiben, wie Breton es ausübte, stelle keinen eigentlichen
Automatismus dar? Gewiß handelte es sich eher um einen simulierten
Automatismus. Ebenso bemühten sich Breton und Eluard, als sie L'Immaculée
Conception schrieben, die Sprache verschiedener Geisteskranker zu simuüeren.

1158



Man darf im automatischen Schreiben der Surreaüsten ohne Zweifel einen

aufrichtigen Versuch der Annäherung an die Spontaneität erkennen; aber im Verlauf

dieser Suche griffen immer wieder eine wache Kontrolle und eine bewußte

Überwachung ein, um jede zu starke Unterordnung unter die Regeln der
gewöhnlichen Mitteilung zu verhüten. Eine Filtrierung war im Namen der
dichterischen Quahtät immer wirksam. Immerhin ist Breton, auch nachdem er
erkannt hatte, daß «die Geschichte des automatischen Schreibens im Surreahsmus

eine Geschichte fortgesetzten Mißgeschickes » war, dem Begriff des

Automatismus treu gebheben. Das Ansehen dieses Begriffs war in seinen Augen so

groß, daß er sich berechtigt fühlte, die Psychiater der französischen Schule als

Verleumder des Automatismus zu beleidigen und aus gemessenem Abstand

vor Freud den Hut zu lüften. Breton mußte sich also auf eine andere

psychologische Theorie berufen können, von der er verlangte, daß sie den Erscheinungen

des Automatismus einen positiven und wirkhchen Wert zugestand,
während die französische Tradition sie als krankhaft qualifizierte und Freud
sie als einfaches Mittel einschätzte. Der Surrealismus bemühte sich, diese

Theorie selbständig auszuarbeiten. Aber es ist unverkennbar, daß er einige

Schlüsselbegriffe der Parapsychologie übernimmt. André Breton hat in seiner

intellektuellen Redlichkeit nie daran gedacht, diese Anleihe zu bemänteln.

Als der Marquis von Puységur (1751—1825), ein glühender Anhänger
Mesmers, seine Medien in einen Zustand von «künsthchem Somnambuüsmus »

versetzte, zeigten sich diese in der Lage, die Zukunft vorauszusehen, Krankheiten

zu diagnostizieren, ins Innere des Körpers zu schauen und wirksame
Heümittel zu bezeichnen: alles Tätigkeiten, zu denen sie im Normalzustand

gänzlich unfähig waren. Unter dem Einfluß des Magnétiseurs war in ihnen ein

Vermögen erwacht, das durch ihre Vermittlung wirkte, ohne ihr Wissen und
ohne daß sie es hätten wachrufen oder bewußt steuern können. Sie waren also

doppelt passiv, da sie einerseits dem Magnétiseur ausgeliefert waren und anderseits

ihr «Geist» über sie verfügte. Ihr gewohntes Ich sank in den Rang eines

einfachen Instrumentes ab : es verwandelte sich in einen Automaten. In diesem

Fall war der Automatismus Ausdruck einer « Besessenheit » durch eine fremde
oder auch mehr innerliche Macht, die augenbücksweise die Widerstände
überwindet, womit die gewöhnüche Geschäftigkeit des Alltags ihr begegnet. Der
Automatismus war die vollkommene Fügsamkeit gegenüber einer «Inspiration»

in dem Sinne, wie das neuplatonische Denken der Renaissance sie

verstehen mochte. (Man weiß, daß der Mesmerismus, und mit ihm gewisse

theosophische Strömungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts, ausgiebig aus

der magischen, astrologischen, hermetischen und spagyrischen Literatur des

16. und 17. Jahrhunderts schöpften.) Beginnend mit Puységur und der ersten

"59



Welle des tierischen Magnetismus könnte man dem Lauf einer komplexen
Entwicklung folgen, deren einer wichtiger Zweig in England zur Psychical
Research führt, wie Sidgwick, Podmore und Myers sie betrieben haben. Charles
Richets Veröffentlichungen und «Experimente» bilden die französische
Entsprechung dazu.

Die Parapsychologen des 19. Jahrhunderts setzen auf einer tieferen Stufe
und mit Hilfe einer pseudophysiologischen Theorie die tausendjährige
Tradition des Enthusiasmus und des übernatürhchen Diktats des dichterischen
Wortes fort. Es sind die Seherinnen und Medien, welche mit oder ohne Hypnose

auf den Brettern des Variétés die Tradition des Vates und der Pythia
fortsetzen, sofern diese Aufgabe nicht Tischen oder Klavieren zufällt... Dieser
Kram, dieses Postkartenritual und diese Zirkusgespenster mißfielen den
Surrealisten keineswegs. Sie Uebten die Zufälle der Straße, die Entdeckungen auf
dem Flohmarkt, und die Parapsychologie ist so etwas wie der Flohmarkt des

Intellekts: man findet in ihr manchmal rührende Spuren verschwundener
Kulturen.

So ist es nicht erstaunlich, daß Breton einen großen Teil der Dokumentation
für seinen Aufsatz über den Message Automatique (wiederaufgenommen in Le
Point du Jour) bei F. W. H. Myers (1843—1901) entlehnt, der selber Dichter
und Verfasser einer Studie über Wordsworth war und erst spät von der Literatur

zur Psychical Research kam. Die Einzelheiten über die Kristalloskopie, über
Herschels visuelle Halluzinationen und Watts Intuition stammen alle aus

Myers postumem Buch Die menschliche Persönlichkeit. Breton fand hier einen
reichen Vorrat an wunderbaren Begebnissen, die er sich zunutzemachen
konnte, um die engbegrenzte Welt der rationalen Logik zu sprengen. Myers
schlug überdies eine Theorie des subliminalen Ich vor, mit der Breton sich besser

abfinden konnte als mit Freuds Unbewußtem. Denn das subliminale Ich, von
dem Myers spricht, birgt einen Denkstrom, der reicher, aktiver und wahrer ist
als das Gewebe unseres äußeren Ich. Lassen wir den Genfer Psychologen und
Philosophen Théodore Flournoy (dessen Studien über das Medium Helen
Smith Breton leidenschaftlich bewundert) das Denken Myers zusammenfassen:

«Für Myers ist jeder von uns in Wirkhchkeit eine permanente geistige
Wesenheit — sagen wir eine Seele —-, von der unsere gewöhnliche Persönhchkeit,

unser bewußtes Ich, lediglich eine minime Zelle ist. Um seinen
Lieblingsvergleich aufzunehmen: so wie der sehr begrenzte sichtbare Bereich des

Sonnenspektrums sich beidseits in den zwar unsichtbaren, aber völlig wirklichen

Strahlungen des Infrarots und des Ultravioletts fortsetzt, so setzt sich

unser gewöhnliches oder supraliminales Bewußtsein, das den kleinen, den
irdischen Lebensbedingungen angepaßten Teil unseres Wesens ausmacht, in
unserer tieferliegenden Individuahtät, unserem subliminalen Ich fort, das zwei
Arten von Fähigkeiten besitzt, die wir nicht zur willentlichen Verfügung
haben. Es sind einerseits niedere Fähigkeiten, die einst unseren tierischen Vor-



fahren gehörten und die unsere bewußte PersönUchkeit im Lauf der Entwicklung

verloren hat... Und es sind anderseits höhere Fähigkeiten, die von einem
Milieu oder einer Welt außerirdischer Existenz zeugen und deren freie
Ausübung uns der Körper nicht gestattet, die aber gelegentlich bhtzartig in
Erscheinung treten in übernormalen' Phänomenen wie Hellsehen, Luzidität,
Prophétie und so weiter. Unsere wirkliche Individuahtät, unser vollständiges
und totales Ich, unsere Seele also, reicht unendlich über das hinaus, was das

empirische Bewußtsein des Wachzustandes uns erschheßt. Auf der einen Seite

greifen unsere Wurzeln bis in das dunkle Innere unserer Gewebe und organischen

Funktionen, und auf der anderen haben wir in einem nicht ergründbaren
Maße an den Wirklichkeiten einer höheren Ordnung der Dinge teil, an einer,
wie Myers sagt, metaätherischen (metetherial), das heißt transzendentalen und
geistigen Welt, die jenseits dieser materiellen, in den Äther der Physiker
getauchten Welt existiert. » (Man erkennt hier die ungefähr gleichzeitig von Bergson

eingeführte Unterscheidung zwischen moi social und moi profond. Es ist
keine bloße Koinzidenz, daß auch Bergson sich von der Parapsychologie
verführen ließ.) Die Einschläferung unserer gewöhnlichen Persönlichkeit, besonders

unter hypnotischer Einwirkung, kann Anlaß für eine überwältigende
Manifestation des subliminalen Ich sein. In manchen seiner Schriften schreckt

Myers nicht vor den gewagtesten neurologischen Hypothesen zurück : so soll
etwa bei den Hemiplegikern (halbseitig Gelähmten) das subliminale Ich durch
die Vermittlung der rechten Hirnhälfte wirken, die gewöhnlich «stumm»
bleibt. Denn die tätigen Bewußtseinsfunktionen schaffen einen Schirm und
verhindern das subliminale Ich, äußere Zeichen seiner Gegenwart zu geben. Die
gewöhnüchen Existenzbedingungen verurteilen es dazu, latent zu bleiben. Man
sieht, daß hier, im Gegensatz zum Jacksonismus, das Unterbewußte nicht nur
rudimentärer Natur ist und daß der Automatismus nicht einem Verfall des

Verhaltens gleichkommt: er ist im Gegenteil der Anlaß für den vornehmen
Teil des subliminalen Ich, die Führung zu übernehmen.

Von einer solchen Psychologie, die das Unbewußte bis zum äußersten
aufwertet und das gewöhnliche Bewußtsein verdächtig macht, kann der Surrealismus

alles annehmen, mit der einen Ausnahme ihrer spirituahstischen
Voraussetzung. André Breton will Materiaüst oder mindestens Monist sein. Nach der
surreahstischen Lehre gibt es keine gültige Unterscheidung zwischen dem
Reich der Materie und jenem des Geistes. Deshalb fühlt sich Breton zu einer

energischen Korrektur an Myers Parapsychologie verpflichtet und distanziert
sich immer wieder von der seiner Meinung nach kindischen und leeren vikto-
rianischen Rehgiosität, die in Myers Schriften so deutlich spürbar ist: «Alles

was zum Bereich des Spiritismus gehörte und seit dem 19. Jahrhundert einen

großen Teil des Wunderbaren für sich in Anspruch nahm, war uns stark
verdächtig. Genauer: wir verurteilten ihn in seinem Prinzip (keine mögliche
Kommunikation zwischen Lebenden und Toten), obwohl wir ein reges Inter-



esse für gewisse Phänomene zeigten, deren Manifestation er erlaubt hatte.
Trotz seines irrtümlichen und verfehlten Ausgangspunktes hatte er gewisse
geistige Kräfte eigentümhcher Art und von nicht zu vernachlässigender Tragweite

freigelegt. Um sich ein Bild von unserer nuancierten Einstellung zum
Spiritismus zu machen, muß man sie halbwegs zwischen den um 1855 vonVictor
Hugo (siehe die ProtokoUe über das Tischrücken auf der Insel Guernesey) und
Robert Browning (im Gedicht Sludge das Medium) eingenommenen Positionen
einordnen. Der Widerspruch zwischen Hugos und Brownings Standpunkten
ist — mindestens scheinbar — total. Der Surreahsmus löst diesen Widerspruch
auf, indem er das zur Geltung bringt, was von der mediumistischen Mitteilung
übrigbleibt, wenn sie erst einmal von den verrückten metaphysischen Implikationen

befreit ist, die sie bis anhin einschloß » (Entretiens). Breton wiU also das
Wunderbare des Spiritismus fast vollständig bewahren, während er die theoretischen

und metaphysischen Prämissen ablehnt. Hätten die mediumistischen
Phänomene eine wirkliche experimentelle Konsistenz und könnte man sie für
undiskutable Tatsachen halten, so könnte eine solche Unterscheidung zwischen
dem Bereich der Phänomene und dem der Grundsätze annehmbar sein. Aber
aUes weist darauf hin, daß nach Abzug der «verrückten metaphysischen
Prämissen» nichts von der mediumistischen Kommunikation bleibt. Alles weist
darauf hin, daß die irrtümlichen Grundlagen, die Breton aufzeigt, nicht nur
theoretischer Ordnung sind : vielmehr sind sie unmittelbar für die Erscheinungen

verantwortlich, die sie zu erklären vorgeben und die Breton aussondern
möchte. Man wird zugeben, daß die mediumistischen Phänomene, wie man sie

im Laufe des 19. Jahrhunderts erforscht hat, nicht Rohmaterial neutralen
Experimentierens, sondern Produkte einer Erwartung und Hoffnung waren,
welche die für ihr Auftreten günstigen Bedingungen geschaffen hatten. Selbst

wenn diese «Tatsachen » nicht das Ergebnis einer überlegten Inszenierung
waren, so entsprechen sie zu sehr den spirituahstischen Hypothesen der Teilnehmer

und bestätigen zu genau deren Spekulationen über die Unsterbhchkeit der
Seele, als daß wir zögern könnten, in diesen «Materialisierungen» die imaginäre

Verlängerung einer Überzeugung zu sehen, die eine kleine Gruppe von
Menschen verband. In dieser Hinsicht ist das naive Zeugnis F. W. Myers'
aufschlußreich. Der Ausgangspunkt seines Forschens ist der fanatische Wunsch,
einen experimentellen Beweis für die Existenz der «geistigen Welt» zu
erbringen. Wir sind hier weit von der Vorurteilslosigkeit entfernt, die den wahrhaft

experimentellen Geist auszeichnet. Der Wunsch nimmt hier von Anfang
an das Ergebnis vorweg. Im Verlauf des Berichts über ein entscheidendes
Gespräch mit Henry Sidgwick schreibt Myers : «Auf einem mir unvergeßlichen
Spaziergang unter dem Sternenhimmel fragte ich ihn fast zitternd, ob er glaube,
daß nach dem Versagen der Tradition, der Intuition und der Metaphysik, das

Rätsel der Welt zu lösen, noch eine Chance bestehe, durch das Studium
gewisser jetzt zu beobachtender Phänomene — Gespenster, Geister und anderes

1162



— gültige Kenntnisse bezügüch der unsichtbaren Welt zu erlangen. Sidgwick
schien mir schon an diese Möghchkeit gedacht zu haben, und mit einer völhg
affektfreien Sicherheit wies er mir einige letzte Gründe zur Hoffnung. Auf
jenen Abend geht mein Entschluß zurück, mich dieser Forschung zu widmen. »

Es ist nicht übertrieben, in diesem leidenschaftüchen Fragen die Quelle zu
sehen, welche die Manifestationen hervorbringt, die für positive Antworten aus
dem Jenseits gehalten werden, und die Phantasms of the Living und ganze Bände
der Proceedings of the Society for Psychical Research füllen. Können diese Wunder
— erstaunüche Koinzidenzen, gleichzeitige Erscheinung derselben Person

an verschiedenen Orten, Telepathie, Prophezeiungen und so weiter — von der

« spirituahstischen » (oder animistischen) Hypothese getrennt werden, die sie

erzeugt hat und sich vermehren läßt? Ich glaube kaum. Aber Breton hält es

seinerseits für mögUch, sie «immanentistisch» zu deuten; es sind Zeugnisse,
die er aufzunehmen bereit ist, aber sie bezeugen nicht mehr ein Jenseits und
eine andere Welt. Er erkennt in ihnen einen Aspekt des ungeahnten Reichtums
der diesseitigen Welt und einen Beweis für die Macht des Denkens, die wir uns
jederzeit selber bestätigen können.

Was in der écriture automatique spricht, sagt Breton, ist nicht ein verstorbener
oder ferner Gesprächspartner, der sich unser wie eines fügsamen Instruments
bedient : es ist die Spontaneität des wahren inneren Denkens, das nicht ein Vorzug

des Genies, sondern Gemeingut aller Menschen ist. Dieses Sprechen, das

wie ein «unversiegbares Murmeln» unter den oberflächlichen Schichten des

Bewußtseins rieselt, ist das Kostbarste, was wir in uns tragen. Aber gleichzeitig

versichert Breton, daß dieses Sprechen sehr wohl in allen Menschen das

gleiche sein könnte: es ist ein neutraler Strom, in dem das Bewußtsein
unpersönlich wird und sich mit der verschwommenen und wunderbaren Stimme des

Universums vermengt. So kommt Breton dazu, seine eigenen metaphysischen
Hypothesen im Sinne eines magischen Materialismus zu formulieren: «Ich war
immer überzeugt, daß nichts von dem, was man sagt oder tut, Wert hat, außer

im Gehorsam gegenüber diesem magischen Diktat. Hier Uegt das Geheimnis
der unwiderstehhchen Anziehungskraft, die gewisse Wesen ausüben, deren
einziges Interesse es ist, sich zum Echo dessen gemacht zu haben, was man für das

Weltbewußtsein zu halten versucht ist, oder, wenn man lieber wiU, einigeWorte
aufgenommen zu haben, die vom Schattenmund' (bouche d'ombre) fielen,
vielleicht ohne ihren Sinn zu ergründen» (Entrée des Médiums, in Les Pas Perdus).
Das Diktat kommt nach Breton nicht aus der kalten Gegend, die Myers
jenseits des Todes und des materiellen Äthers ansetzt, sondern aus dem brennenden

Herzen des Lebens. Es ist die Wirkhchkeit, die so zum vollständigen
Ausdruck kommt (eine Aufgabe, von der unsere übUche Bewußtseinstätigkeit uns
ablenken möchte).

Breton entschärft so die spiritistische Parapsychologie, bleibt aber aufmerksam

für ihr überraschendes Schauspiel, dem er einen anderen Sinn gibt. Aber

1163



was gilt dieses Schauspiel, wenn es von seinen hypothetischen Voraussetzungen

abgeschnitten ist? Haben wir es nicht trotz der glühenden Überzeugung
Bretons mit dem Gespenst eines Gespenstes, dem poetischen Abglanz eines

Gespensterabglanzes zu tun? Der Surreahsmus will aus dem spiritistischen
Erbe nur die Bilder übernehmen. Dasselbe tut er übrigens mit den im Lauf der
Geschichte aufgegebenen Bildern verflossener Kulte (primitive Masken usw.)
und fossiler Wissenschaften wie Astrologie und Alchemie. Diese Bilder nimmt
er im Namen einer Erweiterung des Bewußtseinsvermögens auf und gliedert
sie einem anarchischen Freiheitssystem ein, das den vollen poetischen
Ausdruck der menschlichen Wirkhchkeit verkündet. So wird der Surrealismus
ein großes imaginäres Museum : das Bewußtsein unterhält sich mit Bildern, die
allen versunkenen Glaubenssystemen entrissen worden sind und die der
Mensch fortan nur noch auf sich selbst bezieht.

Die Begegnung mit der Parapsychologie ist kein Zufall gewesen. André
Breton brauchte eine psychologische Theorie, die fähig war, gleichzeitig den
verneinenden und den aufbauenden Aspekt des Surrealismus zu stützen.
Myers' Parapsychologie erlaubte ihm, dem Unbewußten seinen vollen Wert
zu geben, und sie ermächtigte ihn anderseits, die Vernunft, die Logik und die

Enge des gewöhnlichen Bewußtseinsfeldes in Mißkredit zu bringen. Sie

rechtfertigt auch ein Verhalten, das durch Hingabe, Passivität und sogar
Verantwortungslosigkeit gekennzeichnet war, indem sie es als Unterordnung unter
eine höhere Macht ausgab. Gleichzeitig gab die Erwartung des Wunderbaren
das Maß einer Forderung: indem der von Breton verkündete Automatismus
den Übergang zu einer wertvolleren Tätigkeit freizugeben bestimmt war,
schloß er das Erschlaffen in der Passivität aus. Allen diesen Ansprüchen
vermochte der Freudsche Rationalismus nicht zu genügen. Die spiritistische
Parapsychologie als späte Erbin des Orphismus und der neuplatonischen Mysterien
entsprach Bretons Erwartung besser, sei es auch um den Preis einer teilweisen
Widerlegung, zu der ihn die materiaüstische und revolutionäre Ehre verpflichtete,

auf die sich zu berufen er nie müde geworden ist.

ii 64


	Surrealismus und Parapsychologie

