Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Artikel: Surrealismus und Parapsychologie
Autor: Starobinski, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dritten Fassung von Hélderlins Hymne beschworen wird, wire auch das Ende
der Dichtung. Der Dichter scheidet sich endgiiltig vom Helden durch seine
Sorge, die Erinnerung zu bewahren, auch die Erinnerung an die heroische Tat,
die sich in die Zukunft wirft und sich in diesem Entwurf zerstért. In diesem
wesentlichen Punkt treffen sich der Dichter und der Historiker in dem MaBe,
als sie beide von einer Handlung sprechen, die ihnen vorangeht, die aber nur
dank ihrem Eingreifen fiir das BewuBtsein existiert.

In eben dieser Weise kann man auch die Schwierigkeiten verstehen, welche
die Literarhistoriker der Romantik gegeniiber empfinden. Als ein naher und
besonders aktiver Moment in der Geschichte des BewuBtseins erscheint uns
die Romantik notwendig in einem titanischen Licht, aus dem keine Entmytho-
logisierung sie ganz zu l6sen vermag. Daher riihrt unsere zwiespaltige Einstel-
lung zu einem Phiinomen, das uns immer iiber Gebiihr anziehen oder abstofen
will, je nachdem wir den Aspekt der Erneuerung oder der Gefahr betonen.
Aber die Reflexion Wordsworths und Hélderlins iiber das Verhiltnis von Tat
und Deutung erlaubt die Feststellung, daB wir uns der deutenden Aufgabe,
die unsere romantischen Vorfahren uns hinterlassen haben, nicht entziehen
diirfen, wenn wir unserseits eine geschichtliche Bedeutung gewinnen wollen.
Wir diirfen den dichterischen Edelmut, dem unser eigenes BewuBtsein tribut-
pflichtig ist, nicht im Vergessen versinken lassen.

Surrealismus und Parapsychologie

JEAN STAROBINSKI

~ Als der dadaistische Sturm sich legte, der sich gegen alle anerkannten Werte
und vor allem gegen die Literatur erhoben hatte, begniigte sich der Surrealis-
mus nicht damit, den Geist der Auflehnung weiterzutragen, sondern wollte
vielmehr aufbauende Arbeit leisten. Fiir die Surrealisten mulite zum Werk der
Unterhéhlung und Verneinung, das Dada unternommen hatte, eine Anstren-
~ gung zur mutigen Bejahung hinzukommen, ein Kampf, der zur Einsetzung
neuer Werte fithren sollte. Zwar waren sie nicht bereit, hinsichtlich der Ab-
lehnung, mit der sie dem Betrug der bestehenden Ordnung glaubten begegnen
zu miissen, Zugestandnisse zu machen, aber sie wollten die Heraufkunft einer
Welt vorbereiten, in der es der Liebe, der Briiderlichkeit und dem Wunderba-

1155



ren erlaubt sein sollte, ohne Fesseln zu herrschen. Daher rithrt ihr Anspruch,
bis zu «einer neuen Erklirung der Menschenrechte» zu gelangen.

In einem Anflug von GroBziigigkeit, dem in der Folge der Lauf der Ge-
schichte widersprechen sollte, glaubten André Breton und seine Freunde
gleichzeitig dem Marxismus und der Psychoanalyse zustimmen zu koénnen.
Das Freudsche Denken (das sie etwas voreilig im Sinne einer Befreiung der
Aktivitit des UnbewuBten deuteten) schien ihnen mit dem von der dullersten
Linken verfochtenen Programm der sozialen Befreiung voéllig vereinbar zu
sein. In den ersten surrealistischen Schriften scheinen die «rationalistische
Tyrannei» und die «biirgerliche Ordnung» ein und dasselbe zu sein; sie ver-
mengen sich so sehr, daB sie eine einzige und gleiche verabscheute Macht dar-
stellen. Aber sowohl der Marxismus als auch die Psychoanalyse sind von ratio-
nalistischen Uberzeugungen durchtrinkte Systeme, und die geriuschvolle Ge-
folgschaft der Surrealisten konnte Freud und den orthodoxen Marxisten nur
verdichtig sein. Freud argumentierte mit seinem — mehr zur Schau getragenen
als tatsichlichen — Unverstindnis der Literatur. Die Marxisten hatten keine
Miihe, den Surrealismus nach ihren eigenen soziologischen Kriterien als eine
Erscheinungsform burgerlicher Anarchie einzuordnen, hervorgerufen durch
die wirtschaftliche Unsicherheit der Nachkriegszeit. Die von André Breton
gefihrte Bewegung fand sich, trotz ihrem Willen, gemeinsame Sache zu ma-
chen, bald isoliert und auf ihre eigene Originalitit zuriickgeworfen. Gewil3
zeugt ihre Verbindung mit dem Trotzkismus von leidenschaftlichem Interesse
fir die Idee der Weltrevolution; aber es verrit sich darin kein wirklicher po-
litischer Plan, sondern nur das Bekenntnis zur Ketzerei, der entschlossene
Wille, zu einer Minderheit von Unbekehrbaren zu gehéren, bei denen sich die
Gehorsamsverweigerung und der Nonkonformismus in ihrer gréf3ten Reinheit
erhalten konnten. Mit Recht wird Marcel Raymond spiter den Surrealismus
als eine «Tiefenromantik» (romantisme des profondeurs) definieren.

% -

Die Themen und Ideen, die Breton dem zeitgendssischen psychologischen
Denken entlehnt, sind keineswegs nur Freudscher Herkunft. Zwar findet die
Bewunderung fir die Traumdentung oft begeisterten Ausdruck, aber zahlreiche
Stellen verraten auch Bretons offensichtlichen Zorn gegeniiber Freuds Weige-
rung, die durch wissenschaftliche Vorsicht gesetzten Grenzen zu iiberschreiten.
In Les Vases Communicants, wo er sich am strengsten duBert, erklirt Breton, es
sei «betriblich. .., dal der Monist Freud sich schliellich zu der mindestens
zweideutigen Erklirung hinreiBen lieB, die psychische Wirklichkeit sei eine be-
sondere Existenzform, die nicht mit der materiellen Wirklichkeit verwechselt werden
diirfe. .. Auch tiuscht sich Freud ganz gewil3, wenn er auf die Nichtexistenz
des prophetischen Traums schlieBt — ich meine den Traum, der die unmittel-

1156



bare Zukunft betrifft —, denn im Traum nur AufschluB iber die Vergangen-
heit suchen, heiBit den Wert der Bewegung verneinen. » Das ist das Eingestind-
nis einer Enttiuschung. Es wird daraus deutlich, daB3 Breton eine psychologi-
sche Theorie braucht, welche die wissenschaftliche und philosophische Auto-
ritit mit einer wohlwollenden Aufmerksambkeit fiir das Wunderbare zu vereinen
vermag — ein Wunderbares, dem die Surrealisten in ihrer personlichen Welt
freien Lauf zu lassen dachten, um darin, jenseits aller Literatur, die Dichtung
leben zu konnen.

So ist es nicht erstaunlich, daB André Breton sich anderen Psychologen zu-
wandte und daB er nicht zogerte, Werke iiber «Parapsychologie» heranzuzie-
hen, von denen er mehr Ermutigung erwarten konnte, als Freud sie ihm gab.

Lange bevor die surrealistische Bewegung entstand, hatte Breton eine
Menge neuro-psychiatrischer Kenntnisse erworben. Er hatte die Vorlesungen
Babinskis besucht und sich iiber Hysterie und Hypnotismus informiert. Wih-
rend des Krieges war er der psychiatrischen Zentralstelle der II. Armee zuge-
teilt, wo er Kranke beobachtete und Versuchen iiber Ideenassoziation und
Traumdeutung beiwohnte (Entretiens, S. 29). Man kann ohne Ubertreibung
sagen, daf der Surrealismus in einem mit psychologischen und psychopatho-
logischen Theorien gesittigten Klima geboren wurde. Insofern die surreali-
stische Bewegung weniger die Errichtung einer literarischen Schule als die Be-
glinstigung eines BewuBtseinsabenteuers jenseits der zuvor anerkannten Gren-
zen anstrebte, muBte sie unvermeidlich auf die Diskussion stoen, die unter den
Spezialisten iber die Frage des UnbewuBten und seiner Manifestationen im
Gange war.

Fiir die Definition des Wortes surréalisme nimmt Breton seine Terminologie
aus dem Vokabular der Psychologen: «Reiner psychischer Automatismus,
durch den man das wirkliche Funktionieren des Denkens mit Worten, schrift-
lich oder in beliebiger anderer Weise auszudriicken sich vornimmt... Der
Surrealismus ruht auf dem Glauben an die hohere Wirklichkeit gewisser vor
ihm vernachlissigter Formen der Assoziation.» Wenn die Berufung auf die
freien Assoziationen als Echo psychoanalytischer Praktiken gelten kann, so
deuten Begriffe wie hohere Wirklichkeit, Automatismus und automatisches
Schreiben auf ein Problem hin, dem Freud in seinem Werk nur wenig Platz
einriumte. Man muB hier eher auf die Diskussion iiber die Hysterie und die
«Krankheiten der Personlichkeit » zuriickgreifen, welche die franzosische Psy-
chologie des 19. Jahrhunderts in Atem hielt und in deren Verlauf auch die
Parapsychologie ein Wort mitzusprechen verlangte. Es wird sich zeigen, wel-
chen Gewinn der Surrealismus daraus zog.

*

GemilB Bretons Wortgebrauch ist der Riickgriff auf den Automatismus ein
befreiendes Verfahren; er erlaubt es, das Denken im reinen Zustand zu manife-

1157



stieren; kurz, er erschlieBt dem BewuBtsein den Zugang zu einem Zustand, der
dem unserer gewohnlichen wachen Titigkeiten iiberlegen ist, die durch die
Tyrannei der rationalistischen Logik in engen Schranken gehalten werden. Fiir
die wissenschaftliche Neurophysiologie, wie sie sich seit dem Ende des 19.
Jahrhunderts vor allem auf Grund der Arbeiten und Ideen Hughlings Jacksons
entwickelt hat, ist eine solche Behauptung nur schwer annehmbar. Das Denken
als die hohere psychische Aktivitit ist keineswegs ein Automatismus, sondern
das Ergebnis einer komplexen Integration: es verwirklicht sich nur um den
Preis einer abgestuften Inhibition der niederen Mechanismen (thythmische
Bewegungen klonischer Art usw.). Das Denken mit seinen Ubergingen, seiner
Offnung auf das Mégliche und seiner reflexiven Geschmeidigkeit entwickelt
sich erst auf dem Grund integtrierter und beherrschter Automatismen. Dem
Automatismus nachgeben heif3t verfallen und in eine primitive Existenzweise
zuriicksinken, in der das Lebewesen elementaren Determinismen ausgeliefert
und nur zu armseligen Manifestationen fihig ist. Es geschieht das Gegenteil
einer wahrhaften Befreiung der Person. Die Krankheit entlarvt oder befreit
Teilfunktionen, deren Verselbstindigung die integrative Summierung gefihrdet,
die fur die hoheren Titigkeiten (Denken, Sprache, Bewufitsein) unerldBlich ist.
Von Janet bis Clérambault sieht die franzosische Schule im Automatismus
eine Form krankhaften Verhaltens. Nach Binet ist das automatische Schreiben
eines der wichtigen Zeichen, an denen man die Auflésung des BewuBtseins
erkennt. Auch fiir Freud sind die Automatismen die Ubersetzung der rudi-
mentiren Vorginge des Seelenlebens; der Freudsche Materialismus 14Bt im
allgemeinen Rahmen des psychologischen Determinismus verschiedene Grade.
relativer Freiheit zu, wobei die automatischen Prozesse auf der untersten Stufe
situiert sind. Freud, dessen Regressionstheorie den Ideen Hughlings Jacksons
angenihert werden kann, wiirde es verbieten, eine wie auch immer geartete
Hoffnung in die Riickfithrung des BewuBtseins auf die Ebene der automati-
schen Aktivitit zu setzen. Zwar bedingen im analytischen Vorgehen die freien
Assoziationen eine gewisse Hingabe an den Automatismus, aber es handelt sich
um eine Art provozierter und kontrollierter Regression, im Hinblick auf die.
Beschaffung des «Materials», an dem der Schatfsinn des Interpreten sich zu
iiben hat. Breton weiBl das sehr wohl: «In den Augen der Psychoanalytiker
war das automatische Schreiben nur ein Mi#ze/ zur Erforschung des UnbewuB-
ten. Es handelte sich fiir sie nicht darum, das automatische Produkt als solches
zu betrachten, es den Interessenkriterien zu unterwetfen, die auf die vetschie-
denen Kategorien ansgearbeiteter Texte angewandt werden» (Enfretiens).
Geniigt es, um die Schwierigkeiten zu uberwinden, wenn man sagt, das
automatische Schreiben, wie Breton es ausiibte, stelle keinen eigentlichen
Automatismus dar? Gewill handelte es sich eher um einen simulierten Auto-
matismus. Ebenso bemiihten sich Breton und Eluard, als sie L’ Immaculée Con-
ception schrieben, die Sprache verschiedener Geisteskranker zu simulieren.

1158



Man darf im automatischen Schreiben der Surrealisten ohne Zweifel einen auf-
richtigen Versuch der Anniherung an die Sponfaneitit erkennen; aber im Ver-
lauf dieser Suche griffen immer wieder eine wache Kontrolle und eine bewsnfze
Uberwachung ein, um jede zu starke Unterordnung unter die Regeln der ge-
wohnlichen Mitteilung zu verhiiten. Eine Filtrierung war im Namen der dich-
terischen Qualitit immer wirksam. Immerhin ist Breton, auch nachdem er er-
kannt hatte, daB «die Geschichte des automatischen Schreibens im Surrealis-
mus eine Geschichte fortgesetzten MiBgeschickes » war, dem Begriff des Auto-
matismus treu geblieben. Das Ansehen dieses Begriffs war in seinen Augen so
groB, daB er sich berechtigt fiihlte, die Psychiater der franzdsischen Schule als
Verleumder des Automatismus zu beleidigen und aus gemessenem Abstand
vor Freud den Hut zu liften. Breton muBte sich also auf eine andere psycho-
logische Theorie berufen koénnen, von der er verlangte, daB sie den Erschei-
nungen des Automatismus einen positiven und wirklichen Wert zugestand,
wihrend die franzosische Tradition sie als krankhaft qualifizierte und Freud
sie als einfaches Mittel einschitzte. Der Surrealismus bemiihte sich, diese
Theorie selbstindig auszuarbeiten. Aber es ist unverkennbar, dal er einige
Schliisselbegriffe der Parapsychologie iibernimmt. André Breton hat in seiner
intellektuellen Redlichkeit nie daran gedacht, diese Anleihe zu beminteln.

*

Als der Marquis von Puységur (1751—1825), ein glithender Anhinger Mes-
mers, seine Medien in einen Zustand von «kiinstlichem Somnambulismus»
versetzte, zeigten sich diese in der Lage, die Zukunft vorauszusehen, Krank-
heiten zu diagnostizieren, ins Innere des Korpers zu schauen und wirksame
Heilmittel zu bezeichnen: alles Titigkeiten, zu denen sie im Normalzustand
ginzlich unfihig waren. Unter dem EinfluB des Magnetiseurs war in ihnen ein
Vermégen erwacht, das durch ihre Vermittlung wirkte, ohne ihr Wissen und
ohne daB sie es hitten wachrufen oder bewuBt steuern kénnen. Sie waren also
doppelt passiv, da sie einerseits dem Magnetiseur ausgeliefert waren und ander-
seits ihr «Geist» iiber sie verfiigte. Thr gewohntes Ich sank in den Rang eines
einfachen Instrumentes ab: es verwandelte sich in einen Automaten. In diesem
Fall war der Automatismus Ausdruck einer « Besessenheit» durch eine fremde
oder auch mehr innerliche Macht, die augenblicksweise die Widerstinde iiber-
windet, womit die gewohnliche Geschiftigkeit des Alltags ihr begegnet. Der
Automatismus war die vollkommene Fiigsamkeit gegeniiber einer «Inspira-
tion» in dem Sinne, wie das neuplatonische Denken der Renaissance sie ver-
stechen mochte. (Man weiBl, daB der Mesmerismus, und mit ihm gewisse
theosophische Stromungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts, ausgiebig aus
der magischen, astrologischen, hermetischen und spagyrischen Literatur des
16. und 17. Jahrhunderts schopften.) Beginnend mit Puységur und der ersten

1159



Welle des tierischen Magnetismus kénnte man dem Lauf einer komplexen
Entwicklung folgen, deren einer wichtiger Zweig in England zur Psychical
Research tithrt, wie Sidgwick, Podmore und Myers sie betrieben haben. Charles
Richets Veroffentlichungen und «Experimente» bilden die franzosische Ent-
sprechung dazu.

Die Parapsychologen des 19. Jahrhunderts setzen auf einer tieferen Stufe
und mit Hilfe einer pseudophysiologischen Theorie die tausendjihrige Tra-
dition des Enthusiasmus und des ibernatiirlichen Diktats des dichterischen
Wortes fort. Es sind die Seherinnen und Medien, welche mit oder ohne Hyp-
nose auf den Brettern des Variétés die Tradition des Vases und der Pythia fort-
setzen, sofern diese Aufgabe nicht Tischen oder Klavieren zufillt. .. Dieser
Kram, dieses Postkartenritual und diese Zirkusgespenster mif3fielen den Sur-
realisten keineswegs. Sie liebten die Zufille der StraBe, die Entdeckungen auf
dem Flohmarkt, und die Parapsychologie ist so etwas wie der Flohmarkt des
Intellekts: man findet in jhr manchmal rithrende Spuren verschwundener
Kulturen. '

So ist es nicht erstaunlich, daB Breton einen groBen Teil der Dokumentation
tiir seinen Aufsatz iiber den Message Automatigne (wiederaufgenommen in Le
Point du Jour) bei F. W. H. Myers (1843—1901) entlehnt, der selber Dichter
und Verfasser einer Studie iiber Wordsworth war und erst spit von der Litera-
tur zur Psychical Research kam. Die Einzelheiten tiber die Kristalloskopie, liber
Herschels visuelle Halluzinationen und Watts Intuition stammen alle aus
Myers postumem Buch Die menschliche Persinlichkeit. Breton fand hier einen
reichen Vorrat an wunderbaren Begebnissen, die er sich zunutzemachen
konnte, um die engbegrenzte Welt der rationalen Logik zu sprengen. Myers
schlug {iberdies eine Theorie des subliminalen Ich vor, mit der Breton sich besser
abfinden konnte als mit Freuds UnbewuB3tem. Denn das s#bliminale Ich, von
dem Myers spricht, birgt einen Denkstrom, der reicher, aktiver und wahrer ist
als das Gewebe unseres duleren Ich. Lassen wir den Genfer Psychologen und
Philosophen Théodore Flournoy (dessen Studien iiber das Medium Helen
Smith Breton leidenschaftlich bewundert) das Denken Myets zusammenfas-
sen: «Fiir Myers ist jeder von uns in Wirklichkeit eine permanente geistige
Wesenheit — sagen wir eine Seele —, von der unsere gewohnliche Personlich-
keit, unser bewuBtes Ich, lediglich eine minime Zelle ist... Um seinen Lieb-
lingsvergleich aufzunehmen: so wie der sehr begrenzte sichtbare Bereich des
Sonnenspektrums sich beidseits in den zwar unsichtbaren, aber voéllig wirkli-
chen Strahlungen des Infrarots und des Ultravioletts fortsetzt, so setzt sich
unser gewohnliches oder supraliminales BewuBtsein, das den kleinen, den irdi-
schen Lebensbedingungen angepal3ten Teil unseres Wesens ausmacht, in un-
serer tieferliegenden Individualitit, unserem sw#bliminalen Ich fort, das zwei
Arten von Fihigkeiten besitzt, die wir nicht zur willentlichen Verfiigung ha-
ben. Es sind einerseits niedere Fihigkeiten, die einst unseren tierischen Vor-

1160



fahren gehorten und die unsere bewuBte Personlichkeit im Lauf der Entwick-
lung verloren hat. .. Und es sind anderseits hohere Fahigkeiten, die von einem
Milieu oder einer Welt auBerirdischer Existenz zeugen und deren freie Aus-
tibung uns der Korper nicht gestattet, die aber gelegentlich blitzartig in Er-
scheinung treten in ,iibernormalen® Phinomenen wie Hellsehen, Luziditit,
Prophetie und so weiter. Unsere wirkliche Individualitit, unser vollstindiges
und totales Ich, unsere Seele also, reicht unendlich iiber das hinaus, was das
empirische BewulBtsein des Wachzustandes uns erschlieft. Auf der einen Seite
greifen unsere Wurzeln bis in das dunkle Innere unserer Gewebe und organi-
schen Funktionen, und auf der anderen haben wir in einem nicht ergriindbaren
MaBe an den Wirklichkeiten einer hoheren Ordnung der Dinge teil, an einer,
wie Myers sagt, metaitherischen (mefetherial), das heiBt transzendentalen und
geistigen Welt, die jenseits dieser materiellen, in den Ather der Physiker ge- -
tauchten Welt existiert. » (Man erkennt hier die ungefihr gleichzeitig von Berg-
son eingefithrte Unterscheidung zwischen moi social und moi profond. Es ist
keine bloBe Koinzidenz, daB auch Bergson sich von der Parapsychologie ver-
fihren lieB.) Die Einschliferung unserer gewohnlichen Personlichkeit, beson-
ders unter hypnotischer Einwirkung, kann AnlaB fiir eine iiberwiltigende Ma-
nifestation des subliminalen Ich sein. In manchen seiner Schriften schreckt
Myers nicht vor den gewagtesten neurologischen Hypothesen zuriick: so soll
etwa bei den Hemiplegikern (halbseitig Gelihmten) das subliminale Ich durch
die Vermittlung der rechten Hirnhilfte wirken, die gewohnlich «stumm»
bleibt. Denn die titigen BewuBtseinsfunktionen schaffen einen Schirm und ver-
hindern das subliminale Ich, duBere Zeichen seiner Gegenwart zu geben. Die
gewohnlichen Existenzbedingungen verurteilen es dazu, latent zu bleiben. Man
sieht, daB hier, im Gegensatz zum Jacksonismus, das UnterbewulBte nicht nur
rudimentirer Natur ist und daBl der Automatismus nicht einem Verfall des
Verhaltens gleichkommt: er ist im Gegenteil der Anla8 fiir den vornehmen
Teil des subliminalen Ich, die Fihrung zu iibernehmen.

Von einer solchen Psychologie, die das UnbewuSBte bis zum duflersten auf-
wertet und das gew6hnliche Bewuftsein verdichtig macht, kann der Surrealis-
mus alles annehmen, mit der einen Ausnahme ihrer spiritualistischen Voraus-
setzung. André Breton will Materialist oder mindestens Monist sein. Nach der
surrealistischen Lehre gibt es keine giiltige Unterscheidung zwischen dem
Reich der Materie und jenem des Geistes. Deshalb fiihlt sich Breton zu einer
energischen Korrektur an Myers Parapsychologie verpflichtet und distanziert
sich immer wieder von der seiner Meinung nach kindischen und leeren vikto-
rianischen Religiositit, die in Myers Schriften so deutlich spiirbar ist: «Alles
was zum Bereich des Spiritismus gehorte und seit dem 19. Jahrhundert einen
groBBen Teil des Wunderbaren fiir sich in Anspruch nahm, war uns stark ver-
dichtig. Genauer: wir verurteilten ihn in seinem Prinzip (keine mogliche
Kommunikation zwischen Lebenden und Toten), obwohl wir ein reges Inter-

1161



esse fliir gewisse Phinomene zeigten, deren Manifestation er etlaubt hatte.
Trotz seines irrtiimlichen und verfehlten Ausgangspunktes hatte er gewisse
geistige Krifte eigentiimlicher Art und von nicht zu vernachlissigender Trag-
weite freigelegt. Um sich ein Bild von unserer nuancierten Einstellung zum
Spiritismus zu machen, muf3 man sie halbwegs zwischen denum 1855 von Victor
Hugo (siche die Protokolle iiber das Tischriicken auf der Insel Guernesey) und
Robert Browning (im Gedicht S/udge das Medium) eingenommenen Positionen
einordnen. Der Widerspruch zwischen Hugos und Brownings Standpunkten
ist — mindestens scheinbar — total. Der Surrealismus 16st diesen Widerspruch
auf, indem er das zur Geltung bringt, was von det mediumistischen Mitteilung
tibrigbleibt, wenn sie erst einmal von den verriickten metaphysischen Implika-
tionen befreit ist, die sie bis anhin einschloB» ( Entretiens). Breton will also das
Wunderbare des Spiritismus fast vollstindig bewahren, wihrend er die theoreti-
schen und metaphysischen Primissen ablehnt. Hitten die mediumistischen
Phidnomene eine wirkliche experimentelle Konsistenz und kénnte man sie fiir
undiskutable Tatsachen halten, so kénnte eine solche Unterscheidung zwischen
dem Bereich der Phinomene und dem der Grundsitze annehmbar sein. Aber
alles weist darauf hin, daBl nach Abzug der «verriickten metaphysischen Pri-
missen» nichts von der mediumistischen Kommunikation bleibt. Alles weist
darauf hin, daB die irrtiimlichen Grundlagen, die Breton aufzeigt, nicht nur
theoretischer Ordnung sind: vielmehr sind sie unmittelbar fiir die Erscheinun-
gen verantwortlich, die sie zu erkliren vorgeben und die Breton aussondern
mochte. Man wird zugeben, daB die mediumistischen Phinomene, wie man sie
im Laufe des 19. Jahrhunderts erforscht hat, nicht Rohmaterial neutralen Ex-
perimentierens, sondern Produkte einer Erwartung und Hoffnung waren,
welche die fiir ihr Auftreten giinstigen Bedingungen geschaffen hatten. Selbst
wenn diese «Tatsachen» nicht das Ergebnis einer tiberlegten Inszenierung wa-
ren, so entsprechen sie zu sehr den spiritualistischen Hypothesen der Teilneh-
mer und bestitigen zu genau deren Spekulationen tiber die Unsterblichkeit der
Seele, als da3 wir zogern kénnten, in diesen « Materialisierungen» die imagi-
nire Verlingerung einer Uberzeugung zu sehen, die eine kleine Gruppe von
Menschen verband. In dieser Hinsicht ist das naive Zeugnis F. W. Myers’ auf-
- schluBreich. Der Ausgangspunkt seines Forschens ist der fanatische Wunsch,
einen experimentellen Beweis fiir die Existenz der «geistigen Welt» zu er-
bringen. Wir sind hier weit von der Vorurteilslosigkeit entfernt, die den wahr-
haft experimentellen Geist auszeichnet. Der Wunsch nimmt hier von Anfang
an das Ergebnis vorweg. Im Verlauf des Berichts iiber ein entscheidendes Ge-
sprich mit Henry Sidgwick schreibt Myers: «Auf einem mir unvergeBlichen
Spaziergang unter dem Sternenhimmel fragte ich ihn fast zitternd, ob er glaube,
daB nach dem Versagen der Tradition, der Intuition und der Metaphysik, das
Ritsel der Welt zu 16sen, noch eine Chance bestehe, durch das Studium ge-
wisser jetzt zu beobachtender Phinomene — Gespenster, Geister und anderes

1162



— giiltige Kenntnisse beziiglich der unsichtbaren Welt zu erlangen. Sidgwick
schien mir schon an diese Moglichkeit gedacht zu haben, und mit einer véllig
affektfreien Sicherheit wies er mir einige letzte Griinde zur Hoffnung. Auf
jenen Abend geht mein EntschluB zuriick, mich dieser Forschung zu widmen. »
Es ist nicht Ubertrieben, in diesem leidenschaftlichen Fragen die Quelle zu
sehen, welche die Manifestationen hervorbringt, die fiir positive Antworten aus
dem Jenseits gehalten werden, und die Phantasms of the Living und ganze Binde
der Proceedings of the Society for Psychical Research fiillen. Konnen diese Wunder
— erstaunliche Koinzidenzen, gleichzeitige Erscheinung derselben Person
an verschiedenen Orten, Telepathie, Prophezeiungen und so weiter — von der
«spiritualistischen» (oder animistischen) Hypothese getrennt werden, die sie
erzeugt hat und sich vermehren 1iB8t? Ich glaube kaum. Aber Breton hilt es
seinerseits fiir moglich, sie «immanentistisch» zu deuten; es sind Zeugnisse,
die er aufzunehmen bereit ist, aber sie bezeugen nicht mehr ein Jenseits und
eine andere Welt. Er erkennt in ihnen einen Aspekt des ungeahnten Reichtums
der diesseitigen Welt und einen Beweis fiir die Macht des Denkens, die wir uns
jederzeit selber bestitigen kénnen.

Was in der écriture antomatique spricht, sagt Breton, ist nicht ein verstorbener
oder ferner Gesprichspartner, der sich unser wie eines fiigsamen Instruments
bedient: es ist die Spontaneitit des wahren inneren Denkens, das nicht ein Vor-
zug des Genies, sondern Gemeingut aller Menschen ist. Dieses Sprechen, das
wie ein «unversiegbares Murmeln» unter den oberflichlichen Schichten des
Bewufitseins rieselt, ist das Kostbarste, was wir in uns tragen. Aber gleich-
zeitig versichert Breton, da3 dieses Sprechen sehr wohl in allen Menschen das
gleiche sein konnte: es ist ein neutraler Strom, in dem das BewuBtsein unper-
sonlich wird und sich mit der verschwommenen und wunderbaren Stimme des
Universums vermengt. So kommt Breton dazu, seine eigenen metaphysischen
Hypothesen im Sinne eines magischen Materialismus zu formulieren: «Ich war
immer iiberzeugt, daB nichts von dem, was man sagt oder tut, Wert hat, auler
im Gehorsam gegeniiber diesem magischen Dikzar. Hier liegt das Geheimnis
der unwiderstehlichen Anziehungskraft, die gewisse Wesen ausiiben, deren ein-
ziges Interesse es ist, sich zum Echo dessen gemacht zu haben, was man fiir das
WeltbewuBtsein zu halten versucht ist, oder, wenn man lieber will, einige Worte
aufgenommen zu haben, die vom ,Schattenmund‘ (bouche d’ombre) fielen,
vielleicht ohne ihren Sinn zu ergriinden» (Entrée des Médiums, in Les Pas Perdus).
Das Diktat kommt nach Breton nicht aus der kalten Gegend, die Myers jen-
seits des Todes und des materiellen Athers ansetzt, sondern aus dem brennen-
den Herzen des Lebens. Es ist die Wirklichkeit, die so zum vollstindigen Aus-
druck kommt (eine Aufgabe, von der unsere iibliche BewuBtseinstitigkeit uns
ablenken méchte).

Breton entschirft so die spiritistische Parapsychologie, bleibt aber aufmerk-
sam fur ihr iiberraschendes Schauspiel, dem er einen anderen Sinn gibt. Aber

1163



was gilt dieses Schauspiel, wenn es von seinen hypothetischen Voraussetzun-
gen abgeschnitten ist? Haben wir es nicht trotz der glithenden Uberzeugung
Bretons mit dem Gespenst eines Gespenstes, dem poetischen Abglanz eines
Gespensterabglanzes zu tun? Der Surrealismus will aus dem spiritistischen
Erbe nur die Bilder tibernehmen. Dasselbe tut er iibrigens mit den im Lauf der
Geschichte aufgegebenen Bildern verflossener Kulte (primitive Masken usw.)
und fossiler Wissenschaften wie Astrologie und Alchemie. Diese Bilder nimmt
er im Namen einer Erweiterung des BewuB3tseinsvermdogens auf und gliedert
sie einem anarchischen Freiheitssystem ein, das den vollen poetischen Aus-
druck der menschlichen Wirklichkeit verkiindet. So wird der Surrealismus
ein grof3es imaginires Museum: das BewuBtsein unterhilt sich mit Bildern, die
allen versunkenen Glaubenssystemen entrissen worden sind und die der
Mensch fortan nur noch auf sich selbst bezieht.

Die Begegnung mit der Parapsychologie ist kein Zufall gewesen. André
Breton brauchte eine psychologische Theorie, die fihig war, gleichzeitig den
verneinenden und den aufbauenden Aspekt des Surrealismus zu stitzen.
Myers’ Parapsychologie erlaubte ihm, dem Unbewuflten seinen vollen Wert
zu geben, und sie ermichtigte ihn anderseits, die Vernunft, die Logik und die
Enge des gewohnlichen BewuBtseinsfeldes in MifSkredit zu bringen. Sie recht-
fertigt auch ein Verhalten, das durch Hingabe, Passivitit und sogar Verant-
wortungslosigkeit gekennzeichnet war, indem sie es als Unterordnung unter
eine hohere Macht ausgab. Gleichzeitig gab die Erwartung des Wunderbaren
das MaB einer Forderung: indem der von Breton verkiindete Automatismus
den Ubergang zu einer wertvolleren Titigkeit freizugeben bestimmt war,
schloB er das Erschlaffen in der Passivitit aus. Allen diesen Anspriichen ver-
mochte der Freudsche Rationalismus nicht zu geniigen. Die spiritistische Para-
psychologie als spite Erbin des Orphismus und der neuplatonischen Mysterien
entsprach Bretons Erwartung besser, sei es auch um den Preis einer teilweisen
Widerlegung, zu der ihn die materialistische und revolutionire Ehre verpflich-
tete, auf die sich zu berufen er nie miide geworden ist.

1164



	Surrealismus und Parapsychologie

