Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Artikel: Ergebnisse des Konzils : Versuch einer vorlaufigen Bilanz aus
evangelischer Sicht

Autor: Vogelsanger, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ergebnisse des Konzils

VERSUCH EINER VORLAUFIGEN BILANZ AUS EVANGELISCHER
SICHT

PETER VOGELSANGER

Schwierigkeiten einer Stellungnabme

Der evangelische Theologe empfindet gewisse Hemmungen, sich im gegen-
wirtigen Moment zum Zweiten Vatikanischen Konzil zu duBlern. Jeder Kom-
mentar kommt jetzt entweder zu spit oder zu frith. Zu spit: denn der Strom
der tiglichen Informationen, der gelegentlich zu iiberborden drohte und nach
vorlidufiger Sichtung verlangte, ist nunmehr verebbt. Der farbige Glanz der
michtigen Versammlung hat sich verflichtigt. Beildufig, es war keineswegs
blof duBerlich kirchenfiirstlicher Glanz, sondern durchaus der innere, geistige
Glanz einer Gemeinschaft, die in vierjihriger, strenger Arbeit und in einer
erstaunlichen Verbindung von Diszipliniertheit und Dynamik sich ihrer Auf-
gabe widmete. Man mul} dieses einzigartige, von det herrlichen Aula St. Petri
vollkommen umrahmte Parlament an der Arbeit gesehen haben, um seine un-
erhorte Resonanz in Kirche und Welt ganz verstehen zu konnen. Aber hier
noch Einzelziige am Gesamtbild nachzutragen, bestimmte Phasen in den Kon-
zilsverhandlungen, einzelne Themen noch einmal aufzugreifen oder einen all-
gemeinen Uberblick zu geben, wire iiberfliilssig und ermiidend. Es ist auch
durchaus notwendig und heilsam, daB3 die katholische Kirche endlich gleichsam
wieder ihr normales Gesicht bekommt und aus dem Stadium einer fiebrigen
Publizitit wieder herausfindet. Es wird ohnehin nicht mehr dasselbe Gesicht
sein wie ehedem. Aber fur die nachkonziliare Arbeit an der Verwirklichung
der Beschliisse und Grundsitze des Konzils braucht sie die niichterne Stille, um
nicht zu sagen die meditative Selbstbesinnung nach der rauschenden Dynamik
und Diskussion. Das konnte als Widerspruch in sich selbst erscheinen, denn
das Konzil war ja im Grunde ein ernster Akt der Selbstbesinnung, aber eben
doch auch ein Akt auBergewohnlicher Anstrengung, der nach einer Ruhepause
verlangt. Fiir die «Zukunft des Konzils» ist das sogar die jetzt wesentliche
Forderung. — Umgekehrt ist der Zeitpunkt noch zu frith gewihlt, um zu einer
sorgfiltigen Analyse, systematischen Ubersicht und gerechten Gesamtwiirdi-
gung der cigentlichen Ergebnisse des Konzils zu gelangen. Die Distanz ist
noch zu kurz. Gewi8 liegen die Texte jetzt alle vor, wenigstens in nichtoffiziel-

1104



len Ausgaben. Und gewiB sind manche Eindriicke, Anregungen und Diskus-
sionsbeitrige, die bei einer lebendigen Interpretation dieser Texte miteinbezo-
gen werden miissen, jetzt noch frisch im Gedichtnis. Aber umgekehrt verlangt
eine echte Auslegung dieser Texte — schon angesichts ihres duBeren Um-
fangs, geschweige denn ihres gedanklichen Reichtums—nicht nur angestrengte
Arbeit und Vertiefung, sondern auch wieder einen gewissen zeitlichen Ab-
stand von den lebhaften Diskussionen. Zudem wird eine solche kompetente
Auslegung nicht das Werk von einzelnen, sondern das Ergebnis einer Gemein-
schaftsarbeit sein miissen, und es ist dringlich zu hoffen, daf3 diese Gemein-
schaftsarbeit sich nicht in konfessionell getrennten Raumen abspielt. Vom Zu-
standekommen einer fruchtbaren katholisch-evangelischen Arbeitsgemein-
schaft zur Interpretation der Konzilsergebnisse wird viel abhdngen, daB3 nicht
in der katholischen Kirche selbst die restaurativen Tendenzen wieder die Vor-
hand bekommen. Alles ist hier ineinander verkniipft und hidngt voneinander
ab im Zeichen der neugewonnenen Offnung: Die Stimmen aus der Okumene
wirken stark hiniiber in die kiinftige katholische Entwicklung, und darum ist
ihnen besondere Verantwortlichkeit geboten. Aber erst die nachkonziliare
Entwicklung des Katholizismus wird genauer zeigen, was an den Konzils-
texten relevant und fruchtbar ist und was bloB auf dem Papier bleibt. Und
diese nachkonziliare Arbeit wiederum ist ohne sorgfiltige Interpretation der
Texte nicht denkbar. Aus alledem ergibt sich die Schwierigkeit und Verant-
wortlichkeit einer protestantischen Stellungnahme im jetzigen Moment.

Skeptizismus und Euphorie

Trotzdem muB eine erste ordnende und wiirdigende Ubersicht gewagt werden.
Gerade auch die evangelische Theologie steht vor der Aufgabe, in eine neue
Phase der Beschiftigung mit dem rémischen Konzil iiberzugehen, damit die
zahlreichen Ansitze zu einem fruchtbaren Dialog nicht nur in der speziellen
okumenischen Frage, sondern in vielen theologisch-kirchlichen Sachfragen
nicht in einer gewissen Ubermiidung wieder verkiimmern. Zunichst ist ja
heute in der Beurteilung der Leistungen des Zweiten Vatikanums auf prote-
stantischer Seite immer noch ein seltsames Schwanken zwischen zwei extremen
Meinungen, zwischen Optimismus und Pessimismus festzustellen. Die Skepti-
ker und Statiker im protestantischen Lager — sie sind meist identisch mit
jenen, die von Anfang an dem ganzen Unternehmen mit schlecht verhehltem
MiBtrauen gegeniiberstanden, und typologisch decken sie sich witzigerweise
durchaus mit den scholastischen Integralisten im rémischen Lager, bis in den
Gesichtsausdruck hinein — behaupten mit hartnickiger Befriedigung, das
Konzil sei eine Enttiuschung geworden, nichts habe sich im Grunde geindert,

1105



Rom sei es selbst und alles sei beim Alten geblieben, verindert hitten sich héch-
stens gewisse Akzentsetzungen, aber das, was unter dem Akzent stehe, sei der-
selbe Text wie ehedem. Zur Zementierung dieser skeptischen oder rein nega-
tiven Beurteilung beniitzen sie eifrig alle jene Stellen in den Konzilsdekreten
oder jene Gesten des Papstes, in denen es sich in der Tat erweist, daB der
Papst immer noch katholisch und die Rémische Kirche immer noch in alten
Wahrheitsanspriichen und Denkformen befangen ist und daf3 sich tiberhaupt
die Formen und Strukturen des Katholizismus im ganzen wie im einzelnen
noch wenig geindert zu haben scheinen. Die Optimisten und Euphoriker da-
gegen preisen vielleicht manchmal etwas zu dberschwinglich die Leistungen
des Konzils, iibersehen neben den gewiB positiven Ergebnissen die Riick-
schlige, stehen in der Gefahr eines gewissen triumphalen Redens, so als
sei ein ganz neues Zeitalter der Kirchengeschichte angebrochen, als sei alles
schon anders geworden, als stiinden wir nicht nur einem wesentlich verinder-
ten Gesicht, sondern einem vollig verinderten, geradezu reformatorischen
Gehalt des Katholizismus gegeniiber. Die Wahrheit liegt auch hier nicht, wie
es die suspekte Volksweisheit wahrhaben will, in der Mitte, sondern in einer
zunichst noch verborgenen Tiefe. Diese tiefere Wahrheit zu ergriinden erfor-
dert beides, Niichternheit und Wohlwollen, kritischen Sinn und christliche
Anteilnahme.

Riickkehr gum Ausgangspunkt

Um heute zu einem einigermaBen gerechten Utteil zu kommen, ist es notig,
noch einmal an den Ausgangspunkt des Konzils zuriickzukehren. Vor vier
Jahren versuchte ich an dieser Stelle eine Analyse der immanenten Griinde
und Motive, die im Katholizismus im jetzigen Zeitalter den damals erstaun-
lichen Entschlul zur Abhaltung eines Konzils reifen lieBen (Am Vorabend
des romischen Konzils. Schweizer Monatshefte, Jahrgang 1962, Heft 7). Dabei
kam ich zur Feststellung, daB nicht, wie in fritheren Jahrhunderten, lehr-
miBige Schwierigkeiten oder disziplinmiBige Zerfallserscheinungen nach einem
Konzil riefen; vielmehr biete der Katholizismus auf der weiten Welt das Bild
einer disziplinierten Ordnungsmacht und einer vitalen religiosen Kraft, ja
einer Aktivitit und Geschlossenheit, wie er sie wohl im Laufe seiner langen
Geschichte kaum je erreicht habe. Aber dieses vordergrindige Bild kénne
nicht verbergen, daB3 die katholische Kirche sich in einer Spannungskrise be-
finde: in der Spannung zwischen Tradition und teilweise stiirmischem Et-
neuerungswillen, zwischen einem statisch-konzeptualistischen Denken und
einem lebendigen, biblischen, nicht zuletzt aus evangelischen Quellen sich
nihrenden Neudenken, zwischen gefestigten kirchlichen Traditionen, iiber-
alterten Strukturen und den Umwilzungen, die in den verschiedensten Berei-

1106



chen unserer modernen Zeit, in Wissenschaft, Kultur, Technik und Staatenwelt
vor sich gehen und mit denen sich die katholische Kirche bisher nur ungenii-
gend auseinandergesetzt habe — wobei iibrigens mutatis mutandis ganz dhn-
liche Feststellungen auch von der protestantischen Kirche und Theologie zu
machen seien. Dazu komme aber noch die Tatsache, daB in der 6kumenischen
Frage, in der der Protestantismus seit einem halben Jahrhundert fithrend war,
die romische Kirche durch eine steife, nahezu rein negative Haltung immer
mehr in die Gefahr einer Selbstisolierung geraten sei.

Es gehort zum Geheimnis der Personlichkeit Johannes’ XXIII., dafl er
mit einer geradezu genialen Mischung von Sensibilitit und Unbekiimmertheit
diese Spannungen herausfiihlte, sie ehrlich erkannte, ihnen Rechnung trug und
nach einer kirchlich verantwortbaren Losung strebte, ohne diese schon kon-
kret in einer bestimmten neuen Konzeption zu sehen, ganz einfach auf Glauben
hin. Die ganze Erscheinung dieses Mannes, seine zeitlich so kurze und sachlich
so wichtige Rolle in der Geschichte des modernen Katholizismus ist tatsichlich
nur in den Kategorien der gottlichen Providenz und Inspiration deutbar. Ohne
ihn hitte es zweifellos das Konzil nie gegeben. Dabei war er personlich alles
andere als eine revolutionire oder auch nur reformfreudige oder reformsiich-
tige Natur, vielmehr seiner ganzen psychischen Anlage nach eine eher giitig-
konservative Personlichkeit. Aber mit einer intuitionsreichen Liebe zu seiner
Kirche wie zur Welt und zur nichtromischen Christenheit spiirte er heraus, daf3
cine Neufassung des Katholizismus, vor allem eine neue Einstellung, dring-
liches Gebot war. Die Zielsetzung, die er dem Konzil auf den Weg gab, die er
immer wieder neu, dhnlich und doch nie sehr klar und eindeutig, wohl absicht-
lich viele Moglichkeiten offen lassend, formulierte, 1if3t sich etwa so zusammen-
fassen: Die katholische Kirche soll auf dem Konzil ihre ganze eigentliche
Glaubenssubstanz und ihren Lebensbestand einer Uberpriifung und Erneue-
rung unterziehen, den Lehraussagen der Kirche eine solche seclsorgerliche
Aussageform geben, daB sie ihr Apostolat an der modernen Welt besser aus-
iben kann und damit auch die Basis fiir ein echtes Gesprich mit den getrennten
Briidern als Vorstufe kommender Einigung schaffe. Konkrete Wegweisung
gab es daneben eigentlich kaum. Ausdriicklich aber war kein Lehrkonzil ge-.
wiinscht — neue Dogmen brauche es nicht, die Kirche habe deren genug,
meinte er in einer ziemlich ironischen Wendung in seiner Eréffnungsansprache
—, und ebenso ausdriicklich sollten keine schroffen Abgrenzungen oder gar
Verurteilungen vollzogen werden. Vielmehr solle sich die Kirche weit 6ffnen,
nicht nur im Sinne einer methodischen Adaptation ihrer Botschaft und ihres
Wirkens an die moderne Welt, sondern im Sinne eines echt apostolischen Ein-
gehens auf die Note, Probleme und Anregungen der Welt, damit die Fiille
katholischer Wahrheit in jhrer Weltbezogenheit und Okumenizitit aufleuchten
konne. So etwa ist das berithmte Programm eines «aggiornamento» zu ver-
stehen. Der Begriff lieB vielleicht auf den ersten Blick die theologische Prizision

1107



und Fundamentierung vermissen, erwies sich aber — trotz aller journalisti-
schen Schaumschligerei, die damit getrieben wurde — gerade dadurch als
gliicklich, daB3 er alles offen lief und nur den Erneuerungswillen energisch aus-
driickte. Dies aber war eindeutig klar: das Konzil sollte in allem eine pastorale
Ausrichtung haben, den seelsorgerlichen Notwendigkeiten zugewandt sein,
auch wenn man, in der Fille der in siebzig Schemata rasch und sehr vorliufig
zusammengetragenen Anregungen, noch nicht wuBite, wo der Hebel zuerst
angesetzt werden solle.

Die Entfaltung des Kongils

Wurde dieses Ziel erreicht? Man wird sagen miissen: in betrichtlichem Aus-
mafl — soweit man iiberhaupt schon Resultate fixieren darf. Nur schlechter
Wille oder Uneinsichtigkeit konnen das in Abrede stellen. In mancher Hin-
sicht wurden die Erwartungen sogar iibertroffen und sind am Konzil Dinge
geschehen, Entscheidungen gefillt worden, die man noch vor wenig Jahren
nicht fiir moglich gehalten hitte. In mancher Hinsicht wurden gewil3 auch
berechtigte Hoflnungen und Erwartungen enttiuscht. Der innere Gang des
Konzils war von seltsamen Peripetien nicht frei. Wir erinnern uns alle der
stirmischen Diskussionen am Anfang, der Uberfiille von Vorschligen, Be-
gehren, Kritiken, Postulaten, des Zusammenpralls der Meinungen, die einem
Kardinal Ottaviani schlieBlich den entsetzten Seufzer entlockten, wenigstens
er «moOchte denn doch noch gut katholisch sterben diirfen ». Damals schien es
tatsichlich, als gerate alles in FluB, und der Papst, der offensichtlich dem Konzil
weitestgehende Freiheit lieB, sehr zum MiBlvergniigen der Kurie, sei vielleicht
der Geister doch nicht mehr so ganz michtig, die er gerufen hatte, lasse jeden-
falls die Ziigel bedenklich schleifen. Schon in der Neubestellung der von der
Kurie weitgehend prifabrizierten Konzilskommissionen, dann in der Rede-
freudigkeit der deutlich sich als tiberwiltigende Mehrheit enthiillenden und
etablierenden Reformpartei und endlich in der Riickweisung der meisten Vor-
lagen mit dem Pridikat «ungeniigend » an die Kommissionen zeigte das Konzil
seine Richtung. Die Ruckweisung des von veralteten Kategorien geprigten
Schemas iiber die Offenbarungsquellen brachte damals wohl die entscheidende
Wendung zur eindeutig theologisch-fortschrittlichen und ékumenischen Aus-
richtung der ganzen Arbeit. Vielleicht nirgends so deutlich wie an diesem einen
Text, dem Offenbarungsschema, in seiner ganzen Entwicklung von der ersten,
unbefriedigenden Form bis zur endgiiltigen, theologisch ausgezeichneten Ge-
stalt, seinem reichen Gehalt, seinem epochemachenden Ausbruch aus der
scholastisch-statischen Schultheologie hin zu einem lebendigen, personalen und
biblischen Glaubensbegriff, lieBe sich die ernste Arbeit des Konzils, seine er-
staunliche innere Entfaltung, exemplifizieren.

1108



Das Verdienst Pauls V1.

Wenn im scheinbaren Gegensatz zu dieser innern Entfaltung im Laufe der
verschiedenen Sessionen auch ein gegenlidufiger Wandel im Sinne der Straffung
und Finengung der Thematik sichtbar wurde, so hing das zunichst unmittel-
bar mit dem Wechsel auf dem Papstthron, mittelbar aber auch mit einer innern
Notwendigkeit der Dinge zusammen. Es galt, das eigentliche Thema zu finden,
aus der Fille der Anregungen die richtige Auswahl zu treffen, an diesem be-
grenzten Stoff dann aber, im freien und zihen Ringen der divergierenden Mei-
nungen, eine solche Arbeit zu leisten, dafl die Losung nicht neue Gegensitze
aufbrechen lieB3, sondern die Divergenzen ohne falsche Harmonisierung vet-
einigte und spitere nachkonziliare Kimpfe nach Moglichkeit verhinderte. Oft,
manchmal wirklich allzuoft, so daf} er sich schlieBlich abniitzte, war von seiten
der Traditionalisten der Schreckensruf erhoben worden: «Novum schisma
imminet! — Ein neues Schisma droht!» Diesen inneren Ausgleich der Mei-
nungen und Haltungen fest ins Auge gefalit, zu seiner eigentlichen Aufgabe
gemacht und zih und geduldig geférdert zu haben, ist wohl das historische
Verdienst Papst Pauls VI. Dies war sein eigentliches Anliegen, nicht etwa der
ihm oft unterschobene Vorsatz, den Geist zu dimpfen, das Feuer zu l6schen
und mindestens das Konzil ungebiihrlich zu kanalisieren und zu bevormunden,
wenn nicht gar zu sabotieren. Er hat es vielleicht gerade durch diesen gedul-
digen Willen zum Ausgleich gerettet, zum sicheren Port und zur reichen Ernte
gefiihrt. Er hat dafiir manch hartes Wort, von katholischer wie von protestan-
tischer Seite, horen miissen; er leide an einem wahren « Konsensuskomplex »
und vollfihre darum immer neue «Balanceakte», hat man, nicht eben
christlich-briiderlich, konstatieren wollen. Um seine Gestalt und seine Rolle
auf dem Konzil gerecht zu wiirdigen, mufl man aber das schwierige Erbe er-
wigen, das er in einem schwierigen Moment antrat. Die breite Bresche in die
kuriale und scholastische Festung war geschlagen, wenn diese auch noch
tapfere und kraftvolle Verteidiger vom Schlag des prichtigen Ottaviani auf-
wies. Aber unaufhaltsam stromte durch die Bresche die Flut der neuen Gedan-
ken und Ideen, der Wiinsche und Begehren, der Reformvorschlige und kithnen
VorstoBe ein, und nun galt es — nicht einfach wieder einen harten Damm auf-
zurichten, aber doch das Neue zu kanalisieren, auf daB nicht das Ganze in
Gefahr gerate und damit das Konzil aus dem Stadium der dynamischen Girung
und des Aufeinanderprallens von beiden Parteien, der statisch-konzeptualisti-
schen und der biblisch-dynamischen, heraus und zu konkreten, fruchtbaren,
positiven Ergebnissen zu fithren. Dies konnte unter den gegebenen Umstinden
oft nur auf dem Weg des Ausgleichs, des Kompromisses, nicht der theologi-
schen Perfektion geschehen. GewiB3, die Gestalt des neuen Papstes machte da-
bei zunichst den Eindruck des Zégernden, Unentschlossenen, Unsicheren, ja
ausgesprochen Schiichternen; seine Gesten, Entschliisse und Worte gerieten

1109



ins Zwielichtige, zumal er deutlich, ehe er bewuBter seinen eigenen Weg fand,
das Vorbild seiner beiden groBen Vorginger gleichsam iibereinander zu kopie-
ren versuchte, da er sich ja beiden, aber in ganz verschiedener Weise und auf
verschiedenen Ebenen, verpflichtet wuBte. So spiegelte er denn auch in seinem
Geist und Habitus die widerstrebenden beiden Konzilsparteien, vereinigte
in sich durchaus ehrlich sowohl die konservativ-kuriale wie die progressiv-
episkopale Tendenz, und im Bestreben, es beiden recht zu machen, beider An-
liegen zu beriicksichtigen und so die innere Einheit der Kirche zu wahren,
wenn nicht die Einstimmigkeit des Konzils zu sichern, geriet er zunichst ins
Zwielicht des unguten Kompromisses, des Strebens nach der Quadratur des
Zirkels. Immerhin, er hat in allen SchluBabstimmungen gerade durch diesen
zihen Ausgleichswillen nahezu Einstimmigkeit erreicht, was sicher fiir die
Folgezeit nicht unwichtig ist. '

Complexio oppositorum

Alle diese Schwierigkeiten und inneren Verpflichtungen einer Weltkirche muf3
man sehen — auch die Genfer Okumene hat ja, je gréBer und vielgestaltiger
sie wird, immer mehr Schwierigkeiten, zum eindeutigen Wort zu gelangen,
mufBl nach verschiedenen Seiten hin Riicksicht nehmen und kann sich kaum
mehr epochale Durchbriiche leisten —, um desto mehr tber das faktische
Ergebnis des Konzils zu staunen. Denn dieses ist nun doch schon weitgehend
greifbar in den sechzehn zum Teil recht umfangreichen offiziellen Konzils-
dokumenten®. In ihrem gedanklichen Tiefgang, in ihrem theologischen Ge-
halt, in ihrer innern Lebendigkeit und in ihrer kirchlichen Tragweite sind sie
gewiBl hochst unterschiedlich. Aber daf sie eine reiche Ernte enthalten, ist auf
den ersten Blick offensichtlich. Diese ist nunmehr allein ins Auge zu fassen.
Die einzelnen Voten, die ephemeren Randerscheinungen des Konzils, die
wechselnden Str6mungen gelten jetzt nicht mehr, sie gehéren bereits der Ge-
schichte an. Sie haben sicher das Antlitz der Kirche weitgehend umgeprigt.
Man denke nur an das witkungsvolle Gemeinschaftserlebnis der Bischofe
untereinander, mit ihren Beratern und mit den auBerrémischen Beobachtern
in diesen vier Jahren, an all das, was man vielleicht etwas oberflichlich als
Demokratisierung der Kirche bezeichnet hat. Aber das gehort zur vergehenden
Gestalt des Konzils, wesentlich ist es jetzt nicht mehr, so farbig es war — we-
sentlich sind die in den offiziellen Dokumenten gefaBten Ergebnisse und deren
kiinftige Auswirkung und Verwirklichung. Das andere ist bereits kirchenge-
schichtliche Vergangenheit, dies aber ist Gegenwart und Zukunft des Katholi-
zismus, daran hat man sich zu halten, wenn man ihn beurteilen, ihn kennen,
sich mit ihm auseinandersetzen will. Und gerade die protestantische Theologie

ITIO



hat hier reichen Stoff zur Auseinandersetzung auf Jahre hinaus, nicht zur Po-
lemik, sondern zum fruchtbaren Dialog, und nicht zuletzt zur eigenen Beherzi-
gung in vielen Bereichen. Hier ist freilich nur ein erster Uberblick méglich.
Dabei dringt sich einem schon bei diesem ersten Uberblick spontan eine dia-
lektische Feststellung auf: die Dokumente zeigen in ihrer ganzen Verschieden-
artigkeit — was die Thematik, den theologischen Tiefgang, die kirchenrecht-
liche Verbindlichkeit, die pastorale Tragweite betrifft — doch eine auffallende
geistige Einheit. Liest man sie — in der Reihenfolge ihrer Promulgation, die
keine systematische, sondern eine eher zufillige, vom Stand der Kommissions-
arbeiten abhingige war, wenn auch die zeitliche Spitzenstellung der Liturgie-
konstitution gewil3 nicht einfach ein Ergebnis des Zufalls darstellt — einmal
in einem Zuge durch (und ich habe das in den letzten Wochen nochmals mit
aller Aufmerksamkeit getan), so zeigt sich zunichst gleichsam wie in einer
Bibel modernen katholischen Denkens die ganze breite und ziemlich ungeord-
nete Fiille der Stromungen im heutigen Katholizismus, der verschiedensten
Schulen, Bewegungen, Motive, und manche kritische Frage iiber die theolo-
gische Motivierung dieser oder jener Aussage, die Vereinbarkeit dieser oder
jener Tendenz taucht einem dabei auf, ja oft sind die Dekrete in ihrer Endge-
stalt fast Ausdruck des Nebeneinanders entgegengesetzter Meinungen. Und
doch hat man am Ende den Eindruck einer imponierenden Einheit und Ge-
schlossenheit. Der Eindruck verstirkt sich noch, wenn man bei einzelnen
Texten — etwa bei den vieldiskutierten iiber den Okumenismus, iiber die Reli-
gionsfreiheit, iber die Offenbarung, iiber die Kirche in det modernen Welt —
die Entwicklungsgeschichte beriicksichtigt, die Vorstufen zuriickverfolgt,
nachschaut, was aus den Modi, den bischoéflichen Abdnderungsantrigen, auf-
genommen, was vom urspriinglichen Text mit Riicksicht auf diese oder jene
Oppositionsgruppe fallen gelassen worden ist. Dabei macht man vom prote-
stantischen Gesichtspunkt aus gegenliufige Beobachtungen: beim einen Do-
kument stellt die letzte Fassung eine bedeutende Verbesserung, beim andern
eine bedauerliche Substanzverminderung gegeniiber dem Urtext dar. (Gerade-
zu stupend ist die Aufwertung oder eigentlich vollkommen neue Konzeption
beim Offenbarungsschema, wihrend die Abschwichung am deutlichsten bei
der Judenerklirung zutage tritt.)

So erweist es sich, daB3 da zuletzt wohl Altes und Neues, Konventionelles
und Lebendiges, beklemmend Traditionalistisches und befreiend Mutiges, un-
gebrochen Romanistisches und erstaunlich Evangelisches, Gemeinplatz und
Prophetie fast unmittelbar nebeneinandersteht — und gerade dadurch Zeugnis
ablegt von der religiosen Kraft des Katholizismus, von seiner nach Harnack
typischen Funktion der Complexio oppositorum, der kraftvollen Vereinigung
und Harmonisierung gegensitzlichster Elemente zu fruchtbarer Synthese.
Notabene zeigt sich darin auch wieder einmal die betrichtliche Disziplinie-
rungskraft der lateinischen Sprache, die nicht nur in den miindlichen Verhand-

IIIX



lungen in der Konzilsaula so deutlich den Geist zwar nicht dimpfte, aber
ziigelte — das energische «Tempus oratoris exhaustum est!» aus dem Munde
Kardinal Lercaros bei Ablauf der zehnminiitigen Redefrist fiir die Votanten
bleibt unvergessen — , sondern die jetzt auch in den schriftlichen Texten
manche sachliche Unebenheit ausbiigelt. Aber gerade in diesem Nebeneinander
und Nacheinander, in diesem innern Fortschritt vom festen Traditionsgefiige
zu einem offenen Verstindnis der Kirche und ihrer Sendung in der Welt liegt
der michtige Anreiz zur Auseinandersetzung mit diesen Texten, viel mehr als
wenn sie tiberall geglittete theologische Perfektion darbieten wirden. Hanno
Helbling, der kluge und geistvolle Konzilsberichterstatter der NZZ, der selber
am Konzilserlebnis einen weiten innern Weg zuriickgelegt hat, traf wohl den
Nagel auf den Kopf, wenn er jingst in einem Vortrag die Feststellung machte,
das wesentliche Konzilsergebnis sei doch wohl in den «Aussagespitzen» zu
suchen. Nicht dort, wo bekannte Positionen noch einmal bekannt gegeben
werden, lingst Gesagtes noch einmal gesagt wird, sondern dort, wo Neues,
Erstaunliches, bisher nie Gehortes ausgesprochen, wo kithn in theologisches
und kirchliches Neuland vorgestoBen wird, ist die eigentliche Tendenz und
Richtung des Konzils zu erblicken. Wer dieses Neue aber geflissentlich iiber-
sieht, wer mit dem raschen und bequemen Hinweis auf ebenfalls noch vorhan-
dene veraltete Konzeptionen die katholische Kirche auch jetzt noch nur auf
der Vergangenheit behaften will, der befindet sich subjektiv und objektiv sicher
im Irrtum, ganz abgesehen davon, daB3 er mit diesem Verhalten gegen das
biblische Gebot: «Du sollst dir kein Bildnis noch Gleichnis machen!» ver-
stoBt. Der Gesamteindruck 148t sich jedenfalls vorderhand dahin zusammen-
fassen, daB} die katholische Kirche in diesen Konstitutionen und Dekreten bei
aller Wahrung ihrer unabdingbaren Positionen und ihrer vorgegebenen Gren-
zen den umfassenden Versuch innerer Ausweitung und kraftvollen Neuden-
kens unternommen hat.

Ekklesiologisches Grundthema

Versucht man einen systematischen Uberblick zu gewinnen, will man ein
eigentliches Generalthema, cine Hauptkonzeption des Konzils angeben, so ist
ganz allgemein im Verlauf der Verhandlungen die deutliche Konzentration auf
ein Thema, damit aber auch eine Verschiebung in der urspriinglichen Konzep-
tion und Zielrichtung eingetreten. Dal3 es ein Pastoralkonzil sein solle und
also das eigentlich Lehrhafte meide, dafiir aber den praktisch-seelsorgerlichen
Aufgaben der Kirche in der heutigen Welt die weiteste und sorgfiltigste Auf-
merksamkeit widme, das war, so sahen wir, der klare Wille des Papstes bei der
Eroflnung. Nun aber ist es doch ganz eindeutig ein Lehrkonzil geworden,

IT112



wenn auch nicht im Sinne von Dogmatisierungen bestimmter Sitze — eine
eigentliche Dogmatisierung fand bekanntlich nicht statt —, so doch im Sinne
der Lehrhaftigkeit, der Entfaltung theologischer Gedanken. Und zweitens hat
sich das Schwergewicht auch inhaltlich vom Pastoralen immer stirker und
deutlicher zur Ekklesiologie, zur Lehre von der Kirche, zur Entwicklung des
Selbstverstindnisses der katholischen Kirche verschoben. Aber nun eben der
Kirche nicht nur unter dem Gesichtspunkt der hierarchischen Verfassung,
sondern ihrer ganzen Heilswirklichkeit und im Reichtum ihrer Erscheinungs-
formen! Die Ekklesiologie wurde das immer mehr sich Geltung verschaffende,
in allen Dokumenten, auch jenen von keineswegs zentral ekklesiologischem
Gehalt, durchschimmernde Zentralthema des Konzils. Auch dort, wo es verbal
von ganz andern Dingen spricht — von der Liturgie, vom priesterlichen oder
bischoéflichen Amt, von den Problemen der modernen Welt, von der Mission,
von der Erziehung —, spricht es doch zugleich und immer von der Kirche,
sucht sich die Kirche in der Spiegelung ihrer Sendung und Aufgabe selbst zu
ergriinden und zu erkliren. Dabei wire es keine Spitzfindigkeit, wenn man
behaupten wollte, jedes der Dokumente habe wieder seine spezielle Ekklesio-
logie, lasse wieder einen andern Aspekt am Geheimnis der Kirche aufleuchten.
So ist zwar das Zweite Vatikanum die konsequente Fortsetzung und Vollen-
dung des Ersten, zugleich aber auch seine deutliche Korrektur. Das Konzil
von 1870 hatte ja vor, neben der Lehre vom pipstlichen Primat als zweites
Thema und als Erginzung die Lehre von der Kirche zu entfalten, kam dann
aber beim iiberstiirzten Abbruch nicht mehr zur Ausfihrung dieser Absicht —
gliicklicherweise, mul3 man heute sagen, denn wie mifite wohl eine Ekklesio-
logie aus der Zeit Pius’ IX. aussehen? Diese ganze Wendung zur Lehre von
der Kirche, diese Konzentration des Konzils auf die beiden Grundthemen der
Kitche nach innen (ad intra) und der Kirche nach auBen (ad extra), wie sie auf
einen Vorschlag von Kardinal Suenens vorgenommen wurde, ist vom evan-
gelischen Standpunkt aus gewil} nicht zu bedauern. Durch das innere Schwer-
gewicht der Besinnung wurde man gleichsam vom blo3 Praktisch-Pastoralen
auf das Grundsitzliche als dessen notwendige Voraussetzung gedringt und
hat dann hier die Hauptleistung vollbracht. Aber gerade in der dabei vollzo-
genen Ausweitung und Vertiefung des katholischen Kirchenbegriffes, bei die-
sem Durchdringen von der statisch-juridischen Auffassung zu einer lebendi-
gen, vergeistigten und dynamischen Vision von der Kirche wurde ein starker
Ubergang, eine tragfihige Briicke zu evangelischem Denken geschaffen, so daB3
es also hochst erfreulich ist, wenn das Konzil keinesfalls in pastoralen Neue-
rungen und Zjelsetzungen stecken blieb. Nur eine einschrinkende Bemerkung
muB dazu doch gemacht werden: jene schon von Johannes XXIII. geforderte
Neufassung der eigentlichen Glaubenssubstanz, die von Paul VI. dann in der
Er6fflnung der zweiten Session angetonte christozentrische Straffung der ka-
tholischen Wahrheit hat sich nicht im selben MaBe durchzusetzen vermocht

1113



wie die Lehre von der Kirche. Hier bleibt auch vorderhand die Hauptdifferenz:
tiir eine evangelische Theologie ist die Christologie, nicht die Ekklesiologie
das Hauptthema. — An sechs Punkten sei hier noch versucht, die Entfaltung
dieses Hauptthemas zu zeigen.

Systematische Ubersicht

1. Der Wandel im Kirchenbegriff selbst. — Er zeigt sich in erster Linie, aber nicht
nur, in der Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche, zieht sich vielmehr
durch simtliche Dokumente hindurch, vor allem auch durch jene, die sich auf
das Verhiltnis zu den nichtromischen Kirchen beziehen, ist im Dekret iiber das
Bischofsamt wieder merkwiirdig zuriickgebogen auf frithere Positionen, wird
stark spiirbar in der Pastoralkonstitution uber die Kirche in der modernen
Welt und wirkt sich auch an scheinbar entlegenen Stellen, wie im Missions-
dekret, aus — gerade im letztgenannten Dokument taucht unvermutet ein
Verstindnis der Einzelgemeinde, ihres Wesens, ihres Lebens, ihrer Sendung
auf, das ganz evangelisch anmutet. — Worum handelt es sich genauer? Bekannt
ist die bisherige traditionelle Auffassung von der Kirche als einer gottlichen
Stiftung und Institution in ihrer Einheit von Rechts-, Lehr- und Sakraments-
kirche, mit starker Betonung des Juridischen, Institutionellen und also Stati-
schen, und mit schlechthinniger Identifikation der also begriffenen Kirche Jesu
Christi mit der romischen Kirche unter papstlichem Primat. Dieser Kirchen-
begriff fand vor kurzem noch seinen ungebrochenen, geradezu klassischen
Ausdruck in der Enzyklika « Mystici corporis» Papst Pius’ XII. vom Jahre
1943. Nun wire es sicher falsch, wenn wir sagen wollten, er erscheine in der
Dogmatischen Konstitution als iiberwunden. Spuren und sogar kriftige Mani-
festationen davon finden sich auch in diesem Dokument reichlich. Aber auf eine
eindriickliche Weise wird er konkurrenziert und iiberhéht durch ein fiir katho-
lisches Denken doch neues Verstindnis der Kirche als einer heilsgeschichtli-
chen und also nicht statischen GroBe. Vor allem im II. Kapitel der Kirchen-
konstitution wird dieses Verstindnis in teilweise wundervollen biblischen
Ausfithrungen entfaltet. Die Kirche versteht sich danach als das Volk Gottes,
den Populus Dei, von Gott berufen und also wirklich Kirche, Ecclesia, Schar
der aus der Welt Herausgerufenen, aber auf der irdischen Wanderschaft unter-
wegs zum Reiche Gottes, und also teilhabend an der Not, Unvollkommenheit
und Vorliufigkeit geschichtlichen Schicksals, darum auch wandelbar, reform-
bediirftig, unter Umstinden in Schuld und Fehlbarkeit verstrickt. Gerade dar-
um ist sie Ecclesia semper reformanda, immer erneuerungsbediirftig. Von die-
ser Vision der Kirche als des Gottesvolkes her wird in Zukunft katholische
Theologie und Praxis viel deutlicher unterscheiden konnen zwischen dem
Gottlichen und dem Menschlichen, dem Ewig-Unwandelbaren und dem

1114



Zeitlich-Verinderungsbediirftigen an der Kirche, wird jene eiserne Umklam-
merung durch den Traditionalismus, der alles einmal Gewordene heilig sprach,
durchbrochen, werden nicht nur biblische Herzténe im Verstindnis der Kirche
durch die dogmatisch-kirchenrechtlichen Auffassungen hindurch wieder viel
deutlicher horbar, sondern wird auch die Welthaftigkeit der Kirche klarer ver-
stindlich. Denn eine Kirche, die sich in dieser Weise als Volk Gottes hier auf
Erden versteht, wird in ganz anderer Weise ihre Sendung an der Welt ver-
stehen und vor absolutistischer Abkapselung von der Welt wie vor imperiali-
stischer Beherrschung der Welt bewahrt bleiben als eine Kirche, die sich als
Societas perfecta kanonisiert. — Dies und noch viel mehr ist mit Freude von
der Wandlung des katholischen Kirchenbegriffes durch das Zweite Vatikanum
festzustellen, und es darf ohne Uberheblichkeit darauf hingewiesen werden,
daB darin der EinfluB evangelischer Theologie sichtbar wird, wie umgekehrt
die evangelische Theologie sicher selbst viel daraus zu lernen hat. Kritisch wire
freilich auch zu fragen, ob sich in der Tatsache, daB sich schlieBlich alles noch
um die Kirche, um ihr Selbstverstindnis, um ihr Verhiltnis zur Welt und zu
den andern Kirchen und zu ihren eigenen Gliubigen und zum irdischen Staat
dreht, nicht immer noch ein kolossaler «Ecclesiozentrismus», ein Nichtlos-
kommen der Kirche von sich selber anzeige? Kirche, die trotz aller Bemithung
um ihre Wandlung und Erneuerung immer davon bedroht ist, Selbstzweck zu
bleiben? Kirche, die zu viel von sich selbst spricht, statt von der ihr aufgetra-
genen Sache? Jesus hat im Evangelium selten von der Kirche gesprochen,
immer nur vom Reich Gottes, das im Kommen ist und dem sich seine Jiinger
mit der ganzen Kraft des Herzens hinzugeben haben. Und Paulus redet wohl
deutlich und inhaltsreich von der Kirche als dem irdischen Leib des auferstan-
denen Herrn — die Hauptsache bleibt aber eben immer das Haupt, Christus,
dem der Leib der Kirche zu dienen hat.

2. Der Wandel der Institutionen. — Das Konzil unternimmt den Versuch einer
Reform der Institutionen, nicht in erster Linie durch eine Schaffung neuer
Institutionen, was eindeutig dem vertieften Kirchenbegriff widersprechen
wiirde, sondern durch eine geistige Neufassung der bestehenden Institutionen
und Amter und durch die Herstellung eines besseren Ausgleichs und einer
harmonischeren Zuordnung dieser Amter zueinander hin. Dabei setzt es den
Hebel bei einer Reform des Episkopates, aber auch der Priesterschaft und des
Ordenswesens an. Vom Episkopat wird vor allem im III. Kapitel der Kirchen-
konstitution und im Dekret iiber das Hirtenamt der Bischofe geredet. Das An-
liegen war ja von allem Anfang an stark betont: gegeniiber der einseitigen Be-
tonung des pipstlichen Primates im Ersten Vatikanum und gegeniiber dem
Zentralismus der Kurie, die zusammengenommen die Bischofe zu Befehls-
empfingern des romischen Absolutismus zu reduzieren drohten, galt es, ener-
gisch das Bischofsamt aufzuwerten. Dies ist denn auch in der Lehre von der
Kollegialitit der Bischofe geschehen, und es soll in der Schaffung bestimmter

1115



neuer Institutionen konkretisiert werden. Die Formel von der gemeinsamen
Leitung der Kirche durch das Kollegium der Bischéfe unter der pipstlichen
Oberleitung, wobei das einzelne Bischofsamt nicht bloB als Ausflu des
Petrusamtes, sondern als selbstindige apostolische Stiftung erscheint, leidet
freilich an einer gewissen Gequiltheit. Jeder Betonung des Bischofsamtes
folgt gleichsam auf dem FuBe eine massive Erinnerung an den pipstlichen
Primat, wie denn iiberhaupt zu sagen ist, daB die Aufwertung des Bischofs-
amtes nur teilweise gegliickt erscheint. Nicht nur hat gerade das Dekret
iber das bischofliche Hirtenamt die Universaljurisdiktion des Papstes in
kaum iberbietbarer Weise betont, sondern die empirische Anwesenheit
des gesamten Episkopates am Konzil gab dem Papst Gelegenheit, seine
Vollmacht dynamischer und umfassender denn je sichtbar zu machen. Wie es
unter diesen Umstinden mit den geplanten institutionellen Reformen heraus-
kommen wird, scheint noch sehr unbestimmt. Geplant ist bekanntlich, um
den Bischofen neben dem Papst auch nach dem Konzil gréBere Bedeutung zu
geben und die zentrale Macht der Kurie einzuschrinken, die Schaffung eines
allgemeinen Bischofsrates, einer stindigen und zugleich personell sehr varia-
blen Bischofssynode, die dem Papst zur Beratung und zur Information an die
Seite gegeben ist, und anderseits die Schaffung nationaler oder regionaler Bi-
schofskonferenzen mit gewissen autonomen Kompetenzen. Daneben soll das
Werk einer Kurienreform an die Hand genommen werden, aber niemand
glaubt so recht an dessen Durchschlagskraft. Und endlich soll sich diese ganze
institutionelle Reform fortsetzen in bestimmten Neufassungen des Verhilt-
nisses Bischof-Priester, Bischof-Ordenswesen, in einer Reihe von administrati-
ven MaBnahmen. Alle Gedanken und Anregungen kreisen hier um das Bi-
schofsamt, lassen die Kirche stark als Episkopalkirche erscheinen. So verhei-
Bungsvoll viele Ansitze zu echter Reform sind, so wecken sie doch die grund-
sitzliche Frage, ob man nicht dabei noch zu stark im institutionellen Denken
befangen ist und ob nicht das praktische Ergebnis ein bischoflicher Paternalis-
mus in einem nicht mehr ganz modernen Sinn sein konnte.

3. Der Wandel in der Struktur. — Das Gesagte weckt zwangsliufig die Frage:
Hat das Konzil nicht nur an den Institutionen, sondern auch an der Struktur
der katholischen Kirche etwas verindert? Es ist sogar vom dkumenischen
Denken her die entscheidende Frage, denn in der Frage der Kirchenstruktur
liegen sicher die tiefsten Differenzen zwischen den Kirchen. Es ist aber auch
die am schwersten zu beantwortende Frage, selbst wenn man die Texte sorg-
tiltig untersucht. Auf den ersten Blick ist man geneigt, zu sagen: Nein, gerade
an diesem Punkt hat sich iiberhaupt nichts geindert. Die katholische Auffas-
sung von der hierarchischen Struktur der Kirche mit pipstlicher Spitze bleibt
ungebrochen, wenn auch mit einer gewissen Erginzung durch einen episko-
palen Akzent. Hier einen Wandel zu erwarten, hieBe vom Katholizismus die
Selbstpreisgabe verlangen. Doch die Frage ist differenzierter zu stellen: Sind

1116



nicht innerhalb dieser allgemeinen Struktur deutliche Verschiebungen festzu-
stellen, und zwar mehr als nur Akzentverschiebungen? Zeigt sich nicht ein
Umdenken in bezug auf die Stellung und Bedeutung der Hierarchie iiber-
haupt? Und da ist mit einem behutsamen, aber getrosten Ja zu antworten:
Mindestens zahlreiche Anzeichen dafiir sind vorhanden, daf3 jene alte Auffas-
sung von der Hierarchie als einer Herrschaft iiber die Kirche und vom Kirchen-
volk als einer unmiindigen, in die Anonymitit verbannten GroBe iiberwunden,
wenn nicht radikal zerbrochen erscheint. Durchgehend wird der dienende,
nicht herrschende Charakter des hierarchischen und priesterlichen Amtes be-
tont, und die einfache Gegeniiberstellung von Lehrenden und Lernenden, von
Befehlenden und Gehorchenden hat einem briiderlicheren Denken und Han-
deln in der Kirche Platz gemacht. Die unermiidlichen Mahnungen eines P.
Yves Congar, sein zihes Dringen auf eine wirkliche Entklerikalisierung der
Kirche hat nach langer Verdichtigung sich langsam ausgewirkt, wenn man
auch noch nicht von einem eindeutigen Sieg, einer totalen Wendung zu
Neuem reden kann. Aber mit der Aufwertung des Bischofs geht deutlich eine
Aufwertung des Laien parallel, auch eine Aufwertung der Gemeinde, und sehr
schone Dinge werden dariiber sowohl im eigentlichen Laiendekret wie in der
Liturgiekonstitution, im Schema 13 wie im Missionsdekret gesagt, wihrend
freilich das Dekret iiber den Priesterdienst noch stark in den traditionellen
Bahnen des Verhiltnisses Laie-Priester sich bewegt. Doch wie stark auch die
Pflichten und Aufgaben des Laien in der Kirche herausgehoben, wie schéne
Dinge von seinem Apostolat in der Welt und in der Mission beschrieben und
postuliert, wie deutlich die besonderen Gaben des Laien gesehen werden —
Ubrigens zu stark nur in der Richtung seiner Aufgabe an der Welt, nicht nach
seiner Aufgabe in der Kirche —, man kommt vom Eindruck doch nicht los,
der alte, unbiblische Dualismus zwischen Klerikern und Laien sei in der ka-
tholischen Kirche noch keineswegs iiberwunden. Natiirlich 148t sich auch an
diesem Punkte erst ein sicheres Urteil abgeben, wenn sich das Umdenken im
ganzen kirchlichen Seelsorgebetrieb bewihrt. Man darf sich nie mit der ein-
fachen Auskunft trosten: wenn nur einmal die Mentalitit sich gedndert hat,
dann dndert sich automatisch die Struktur. Das Gegenteil ist merkwiirdiger-
weise in der Kirchengeschichte oft der Fall gewesen. Und endlich gehoren in
diesen Zusammenhang der Kirchenstruktur ganz wesentlich auch alle jene
Aussagen in der Dogmatischen Konstitution iiber die géttliche Offenbarung,
in denen die Stellung der Heiligen Schrift in der Kirche neu erfaB3t wird. Zwar .
werden die Unterscheidungen zwischen Schrift und Tradition im Leben der
Kirche, wie sie das Konzil von Trient festgelegt hat, ausdriicklich bestitigt,
die Bedeutung der Schrift als der gottlichen Offenbarungsquelle wird aber in
einer Weise unterstrichen, die jede Aussage der Kirche in ihrer Verantwortlich-
keit vor der Heiligen Schrift festlegt und die feste Beziehung zwischen Schrift-
Tradition-Lehramt und Heiligem Geist so formuliert, da3 das kirchliche Lehr-

1117



amt dem Worte Gottes nicht ubergeordnet wird, sondern ihm im Heiligen
Geist zu dienen hat.

4. Der Wandel im Pastoralen. — Trotz der oben umschriebenen Zuriickdrin-
gung des pastoralen Motivs in den Konzilsverhandlungen zugunsten des lehr-
haften ist fiir das praktische Leben der Kirche der Wandel hier schon am deut-
lichsten sichtbar geworden und wird er sich noch stirker zeigen. Auf diesem
Gebiet hat iibrigens das Konzil nicht so sehr Friichte erzeugt als bereits schon
solche geerntet, nimlich die Friichte langjihriger, sorgfiltiger Vorarbeit in
der katholischen Liturgie- und Bibelbewegung. Jetzt sind sie eingebracht, vor
allem in der Liturgie-Konstitution, in der Offenbarungs-Konstitution und
nicht zuletzt im Dekret iiber die Priesterausbildung, tibrigens einem der vor-
ziiglichsten Dokumente, das die enge Einheit zwischen theologischer, wissen-
schaftlicher, ethischer und praktischer Formung schon in die priesterliche Aus-
bildung vorverlegt und damit Grundlagen fiir die Erneuerung nicht nur des
priesterlichen Lebens, sondern des gesamten Gemeindelebens schafft. Eine
Erneuerung der Kirche wird aber vor allem angestrebt durch Erneuerung des
Gottesdienstes; das ist das einfache, vielfach modulierte Grundmotiv der Li-
turgie-Konstitution. Und zwar wird diese Erneuerung, die ohne Zweifel in der
Zukunft das Gesicht und das Verstindnis des katholischen Gottesdienstes stark
verindern wird, von beiden Seiten her in Angriff genommen, von der grund-
sitzlichen wie von der praktischen. Der Gottesdienst wird durch neue Formen
bereichert, lebendiger, verstindlicher, zum Teil auch einfacher gemacht (Zu-
lassung der Muttersprache, Beteiligung der Gemeinde an der Feier, Feier der
Messe versus populum, Konzelebration der Priester etc.). Aber nicht nur die
Form des Gottesdienstes dndert sich, bis in die Gestalt der Musik und des
Kirchenbaues, sondern auch sein grundsitzliches Verstindnis; sein durch-
gingiger Verkiindigungs- und Gemeinschaftscharakter wird gegeniiber der
fritheren Betonung des Opfercharakters hervorgekehrt, ein tieferes Verstindnis
des Wortes Gottes im Vollzug der heiligen Liturgie wird gebracht. Nicht der
Verdienstgedanke im Gottesdienst, nicht die Anbetung des dinglichen Leibes
des Herrn steht im Mittelpunkt, sondern die Gemeinschaft mit dem Priester
um den Tisch des Herrn und die Gemeinschaft aller mit dem erhdhten Herrn.
Freilich sind durch eine pipstliche Enzyklika zu Beginn der Vierten Session
auch deutliche Warnungen vor einer zu weit gehenden, die Lehre von der
Transsubstantiation tangierenden und modernisierenden Interpretation gerade
dieser Konstitution ausgesprochen worden. Doch nihert sich in vielen Einzel-
ziigen wie in der grundsitzlichen Auffassung ohne Zweifel der katholische
Gottesdienst unseren evangelischen Vorstellungen, wenn sich auch sofort
wieder die Frage aufdringt: Darf sich die Kirche so weitgehend vom Kulti-
schen her verstehen? Besteht nicht auch in einer vergeistigten, gereinigten,
von falschen Traditionen befreiten Gestalt des Gottesdienstes immer noch fiir
alle Kirchen die Gefahr, daB sie ihr Wirken und ihr Leben zu einseitig im

1118



Kultischen sehen, statt in der Tat der Liebe, zu stark im sakralen Raum, statt
in der profanen Welt? Dem muB allerdings entgegengehalten werden, was in
der Pastoralkonstitution iiber die Sendung der Kitche in der Welt deutlich
genug postuliert wird. Hochst erfreulich fiir den pastoralen Bereich sind auch
die Weisungen der Offenbarungskonstitution fiir das Ernstnehmen der Heili-
gen Schrift im Leben der Gliubigen, die Freigabe der wissenschaftlichen Er-
torschung und Auslegung, iiberhaupt der durchgehende Versuch, die Erneue-
rung des kirchlichen Lebensvollzuges aus der biblischen Offenbarung zu be-
griinden und zu vertiefen.

5. Der Wandel im Verbiltnis 3n den andern Kirchen. — Es ist schon so viel iiber
die Bedeutung all dessen, was in den Dekreten iiber den Okumenismus und
tber die Ostkirchen steht, geschrieben worden, daB sich eine eingehende Dar-
stellung eriibrigt. Sachlich ist das ekklesiologische Umdenken in der katholi-
schen Kirche nirgends so tief gegangen und hat nirgends solche Konsequenzen
erzeugt wie an diesem Punkte. Wenn die katholische Kirche im Okumenismus-
dekret zum ersten Mal in ihrer Geschichte, bei aller Wahrung ihres grundsitz-
lichen Anspruches, die nichtrémischen Kirchen nicht nur als religiése Ge-
meinschaften, sondern eben als Kirchen anerkennt; wenn sie nicht nur briider-
lich-anerkennende Worte fiir deren besonderes Glaubensgut und Bekenntnisse
der gemachten Fehler und Eingestindnisse der Schuld findet; wenn sie die
Basis fiir eine reale Gemeinschaft und Zusammenarbeit mit diesen andern
Kirchen freilegt, so ist das unmittelbarer AusfluB} jenes in der Kirchenkonsti-
tution erstaunlich geweiteten Selbstverstindnisses der Kirche, jener Unter-
scheidung zwischen der irdischen Erscheinungsform der katholischen Kirche
und ihrer goéttlichen Berufung. Im einzelnen ist zu vermerken, daf3 auf dieser
Basis jetzt schon mit den Orientalen weitgehend eine Communicatio in Sacris
moglich erscheint und angestrebt wird (unterstrichen durch die beiden Akte
der Begegnung von Papst Paul VI. mit dem Patriarchen Athenagoras und
der Annullierung der Exkommunikation vom Jahre 1054), wihrend das
Verhiltnis zu den Reformationskirchen zwar nicht etwa kiihler, aber durch
mehr Schwierigkeiten belastet erscheint. Das soll nicht unsere tiefe Freude —
auch die nachtrigliche Korrektur an der Aussage iiber das « Suchen und Finden
Christi in der Heiligen Schrift » sollte man nicht zu sehr tibertreiben — tiber das
volle Ja der katholischen Kirche zu der noch von Pius XI. in «Mortalium
animos» 1928 verurteilten 6kumenischen Bewegung vermindern. Sie ist als
eine vom Heiligen Geist inspirierte Bewegung anerkannt, und die Teilhabe an
ihr wird jedem Katholiken zur Glaubenspflicht gemacht. Die Bedeutung und
Tragweite dessen, was hier geschehen ist, ist noch nicht iiberall bewuBt gewor-
den: daB namlich die katholische Kirche gleichsam durch einen kithnen Sprung
nach vorn sich nicht nur aus der Skumenischen Isolierung rettete, sondern die
Fithrung der 6kumenischen Bewegung an sich zu ziehen scheint. Ein gewisses
MiBlbehagen in den Genferkreisen war denn auch diesbeziiglich zeitweilig

1119



deutlich spiirbar. Sobald wir uns jedoch von allem Prestigedenken befreien,
so konnen wir uns nur freuen am Wandel in der Kirche Roms. Zugleich stellt
uns das Dekret iiber den Okumenismus vor die groBe Aufgabe, einerseits alles
briiderlich anzuerkennen, was Rom hier getan hat, als Vorleistung fiir seine
Bereitschaft zur Zusammenarbeit, anderseits aber ihm unsere Auffassung und
Konzeption von Einheit klar gegeniiberzustellen.

6. Der Wandel im Verhiltnis qur Welt. — Darauf bezieht sich vor allem das um-
fangreichste Dokument, die Pastoralkonstitution tiber die Kirche in der Welt
von heute. Viel wurde an ihr herumkritisiert. Eine Zeitlang schien es, als
miifite sie in der Versenkung verschwinden. Aber ich muBl sagen: bei allen
deutlich sichtbaren theologischen Schwichen finde ich sie eines der interessan-
testen Dokumente. Nichts leichter, als seine theologischen Mingel, etwa die
stark naturrechtlichen Begriindungen, zu kritisieren! Und noch leichter, die
Konkretisierungen im zweiten Teil, etwa die reichlich konventionellen Aus-
fuhrungen zur Ehefrage, die merkwiirdig gegensitzlichen Ratschlige zu den
Wirtschaftsproblemen oder die eine Mischung aus naturrechtlichem und idealisti-
schem Denken darstellende Behandlung des Friedens- und Internationalitits-
problems zu belicheln. Das alles geschieht auch in der katholischen Kritik
reichlich. Und doch sind zwei Dinge hervorzuheben und nicht genug zu wiir-
digen: das fast plerophore, optimistische Ja der Kirche zu den Problemen der
modernen Welt (es handelt sich ja um die Welthaftigkeit, nicht um den Begriff
Welt im Sinne von Joh. Ev.) anstelle der fritheren dngstlichen Ablehnung oder
Apologetik, und zweitens der Wille, heiBle Eisen anzupacken, konkret zu wer-
den, auch wenn das Ergebnis nicht immer klar ist (Geburtenkontrolle, Ver-
staatlichungsproblem). Erstaunlich ist vor allem auch das Ja zur Mundigkeit
der Welt, der implizite Verzicht auf ein Programm katholischer Bevormundung
der Kultur und des gesamten sidkularen Lebens. Auch hier hat sich eine
tiefe Wandlung vollzogen, scheinbar gegenliufig nach zwei entgegenge-
setzten Seiten hin und doch innerlich durchaus konsequent: einerseits hat die
Kirche ein bisher typisches katholisches Ghetto-Denken durchbrochen, ander-
seits auf den imperialistischen Anspruch zur Beherrschung der Kultur ver-
zichtet und gerade darin ihre echte Welthaftigkeit, ihre Sendung und Dienst-
barkeit in der Welt erkannt. Nur eine andere Seite dieser Erkenntnis ist es,
wenn sie in der Deklaration zur Religionsfreiheit sich zum Grundsatz der reli-
giosen Toleranz in der Welt bekennt. Diese Deklaration, auch wenn sie sich
zunichst nur auf die zivile Toleranz im staatlichen Bereich beschrinkt und dem
Staate handkehrum die ethische Pflicht zum Schutz der katholischen Wahrheit
massiv einprigt, wenn also iiber das innerkatholische Verstindnis der Freiheit
im kirchlich-religiésen Bereich und iiber das Verhiltnis von Uberordnung und
Unterordnung, von Autoritit und Freiheit in der Kirche selbst noch nichts
ausgesagt ist, so finden sich doch in diesen Aussagen Ansatzpunkte fiir die
dringlich notwendige Neuordnung des Mischehenproblems. Demgegeniiber

1120



fallt es weniger in Betracht, daB die Begriindung der Religionsfreiheit im natur-
rechtlichen Prinzip der Personenwiirde, statt im Wesen des Glaubens selbst,
der das Element der Freiheit und freien Entscheidung zur Voraussetzung hat,
das evangelische Denken nicht voll befriedigt.

Enttinschung und Weckruf

GewiBl wiren, soweit nicht schon bisher kritische Bedenken geduBert wurden,
den zahlreichen positiven Aspekten auch negative Ziige entgegenzusetzen:
daB Mariologie und Marianismus trotz gegenteiliger Bestrebungen und war-
nender Stimmen nochmals eine deutliche Steigerung im Rahmen des Konzils
selbst erfahren haben, stimmt ebenso nachdenklich wie die bewuBte oder un-
- bewuBite Forderung der pipstlichen Oberhoheit; dafl ein Konzil, welches
weitgehend unter pastoraler und 6kumenischer Parole antrat, ein befreiendes
Wort zur brennendsten pastoralen Not im Verhiltnis der Kirchen, zur Misch-
ehenfrage, nicht gefunden hat, sich in dieser Hinsicht nur mit einem unverbind-
lichen und bis heute unerfiillten Votum an den Papst wandte, hat ganz einfach
bitter enttduscht. Doch all das ist lingst ausgesprochen worden. Die Haupt-
fakten des Konzils werden davon nicht in Frage gestellt: der charismatische
Erneuerungswille, der in der katholischen Kirche aufgebrochen und nicht
mehr zu dimmen ist, ohne daB er doch die Konservativen und Angstlichen
hofinungslos verstort oder in die Opposition getrieben hitte; die erstaunliche
6kumenische Ausrichtung der katholischen Kirche, die in den Konzilsdekreten
wirklich jedes verletzende oder auch nur verstimmende Wort gegeniiber den
getrennten Briidern vermeidet; die ebenso erstaunliche Offnung zur Welt hin,
in der mutig die Probleme unserer Zeit angepackt und das Gewissen fiir die
Verantwortungen der Christen geschirft wird. Dall manche Frage noch offen
bleibt, ist kein Mangel, sondern ein Vorteil.

Die nichste Frage lautet nun: Was geschieht mit diesen Konstitutionen?
Sicher richtet sie sich in erster Linie an die katholische Kirche, und von der
nachkonziliaren Arbeit hingt das Wesentliche ab. Schon Harnack hat ausge-
sprochen, die Entscheidungsfrage sei in der Kirchengeschichte stets gewesen,
ob solche Konzilsbeschliisse «wirklich in Fleisch und Blut der Kirche iiber-
gegangen» seien. Sie richtet sich aber ebenso an uns Protestanten. Oder glau-
ben etwa wir der Erneuerung nicht zu bediitfen? Meinen wir, in all den Fragen,
in denen das rémische Konzil noch nicht zu einer Klirung gekommen ist, die
leuchtenden Losungen im Sack zu haben und nicht auch suchen zu miissen?
~ Alle Kirchen — die katholische in der nunmehr beginnenden Periode der Ver-
wirklichung ihrer hervorragenden Konzilsbeschliisse wie unsere evangelische
in ihrer oft so bedenklich zutage tretenden Unsicherheit der Erkenntnisgrund-
lagen und der Verkiindigungs- und Seelsorgeaufgaben — stehen vor der Not-

1121



wendigkeit eines gewaltigen geistigen Erwachens und einer unerhérten gei-
stigen Anstrengung, wenn das Christentum in einer sich stiirmisch wandelnden
Welt bestehen und wirken will, und wenn die erlésende Liebe nicht unter-
gehen soll in einer harten Welt. In diesem Sinn war das Zweite Vatikanische
Konzil ein Weckruf an alle Kirchen. Und niemand, der fiir christlichen Glau-
ben offen ist, sollte bezweifeln, daB in diesem Weckruf der Heilige Geist am
Werke war und ist.

1Wir geben hier eine dem Leser wohl dienliche knappe Aufzihlung der offiziellen Konzile-
dokumente. Sie sind aufgefiihrt in der zeitlichen Reihenfolge ihrer Promulgierung. In dst
sachlichen Unterscheidung der Titulaturen (Apostolische Konstitution, Dogmatische Kon-
stitution, Pastoralkonstitution, Dekret, Deklaration) verbirgt sich eine Abstufung des theo-
logischen und kirchenrechtlichen Ranges. Die in Klammer gesetzten lateinischen Worte sind
die Eingangsworte des jeweiligen Urtextes und stellen nach kurialem Brauch zugleich den
giltigen lateinischen Titel der Texte dar,

1. Apostolische Konstitution iiber die heilige Liturgie (Sacrosanctum concilium) vom 4. De-
zember 1963.

. Dekret iiber die sozialen Kommunikationsmittel (Inter mirifica) vom 4. Dezember 1963.

. Dogmatische Konstitution iiber die Kitche (Lumen gentium) vom 21. November 1964.

. Dekret iiber die Ostkirchen (Orientalium ecclesiarum) vom 21. November 1964.

. Dekret iiber den Okumenismus (Unitatis redintegratio) vom 21. November 1964.

. Dekret iiber die Hirtenpflichten der Bischofe (Christus Dominus) vom 28. Oktober 1965.

Dekret iiber die zeitgemidBle Erneuerung des Ordenslebens (Perfectae caritatis) vom

28. Oktober 1965.

8. Dekret iiber die Priesterausbildung (Optatam totius ecclesiae renovationem) vom 28. Oktober
1965.

9. Deklaration iiber die christliche Erziehung (Gravissimum educationis momentum) vom
28. Oktober 1965.

10. Deklaration iiber die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen (Nostra
acetate) vom 28. Oktober 1965. — (Diese Deklaration enthilt im 4. Abschnitt die lang
umstrittene Erklirung zur Judenfrage.)

11. Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offenbarung ( Dei verbum) vom 18, No-
vember 1965.

12. Dekret iiber das Laienapostolat (Apostolicam actuositater) vom 18. November 1965.

13. Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der modernen Welt (Gaudium et spes) vom
7. Dezember 1965.

14. Dekret tiber die Missionstitigkeit der Kirche (.Ad gentes) vom 7. Dezembet 1965.

15. Dekret iiber den Dienst und das Leben der Priester ( Presbyteratus ordinis) vom 7. Dezem-
ber 1965. .

16. Deklaration iiber die Religionsfreiheit (Dignitatis humanae personae) vom 7. Dezember
1965.

Die offiziellen lateinischen Texte und die approbierten deutschen Ubersetzungen der ersten
finf Dokumente sind schon in mehreren Publikationen vertffentlicht, zum Beispiel bei
Herder. Die Texte Nr. 6—16 sind noch nicht offiziell publiziert, dagegen in guten vorliufigen
deutschen Ubersetzungen (vervielfiltigt) zum Beispiel bei der KIPA in Freiburg i. U. erhiilt-
lich.

*-:-lc\m.p.wp

1122



	Ergebnisse des Konzils : Versuch einer vorläufigen Bilanz aus evangelischer Sicht

