
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Artikel: Ergebnisse des Konzils : Versuch einer vorläufigen Bilanz aus
evangelischer Sicht

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ergebnisse des Konzils

VERSUCH EINER VORLÄUFIGEN BILANZ AUS EVANGELISCHER
SICHT

PETER VOGELSANGER

Schwierigkeiten einer Stellungnahme

Der evangelische Theologe empfindet gewisse Hemmungen, sich im
gegenwärtigen Moment zum Zweiten Vatikanischen Konzil zu äußern. Jeder
Kommentar kommt jetzt entweder zu spät oder zu früh. Zu spät: denn der Strom
der täglichen Informationen, der gelegentlich zu überborden drohte und nach

vorläufiger Sichtung verlangte, ist nunmehr verebbt. Der farbige Glanz der
mächtigen Versammlung hat sich verflüchtigt. Beiläufig, es war keineswegs
bloß äußerlich kirchenfürstlicher Glanz, sondern durchaus der innere, geistige
Glanz einer Gemeinschaft, die in vierjähriger, strenger Arbeit und in einer
erstaunlichen Verbindung von Disziphniertheit und Dynamik sich ihrer
Aufgabe widmete. Man muß dieses einzigartige, von der herrlichen Aula St. Petri
vollkommen umrahmte Parlament an der Arbeit gesehen haben, um seine
unerhörte Resonanz in Kirche und Welt ganz verstehen zu können. Aber hier
noch Einzelzüge am Gesamtbild nachzutragen, bestimmte Phasen in den

Konzilsverhandlungen, einzelne Themen noch einmal aufzugreifen oder einen
allgemeinen Überblick zu geben, wäre überflüssig und ermüdend. Es ist auch
durchaus notwendig und heilsam, daß die katholische Kirche endlich gleichsam
wieder ihr normales Gesicht bekommt und aus dem Stadium einer fiebrigen
PubUzität wieder herausfindet. Es wird ohnehin nicht mehr dasselbe Gesicht
sein wie ehedem. Aber für die nachkonziUare Arbeit an der VerwirkUchung
der Beschlüsse und Grundsätze des Konzils braucht sie die nüchterne Stille, um
nicht zu sagen die meditative Selbstbesinnung nach der rauschenden Dynamik
und Diskussion. Das könnte als Widerspruch in sich selbst erscheinen, denn
das Konzil war ja im Grunde ein ernster Akt der Selbstbesinnung, aber eben
doch auch ein Akt außergewöhnlicher Anstrengung, der nach einer Ruhepause
verlangt. Für die «Zukunft des Konzils» ist das sogar die jetzt wesentliche
Forderung. — Umgekehrt ist der Zeitpunkt noch zu früh gewählt, um zu einer
sorgfältigen Analyse, systematischen Übersicht und gerechten Gesamtwürdigung

der eigentUchen Ergebnisse des Konzils zu gelangen. Die Distanz ist
noch zu kurz. Gewiß liegen die Texte jetzt alle vor, wenigstens in nichtoffiziel-

1104



len Ausgaben. Und gewiß sind manche Eindrücke, Anregungen und
Diskussionsbeiträge, die bei einer lebendigen Interpretation dieser Texte miteinbezogen

werden müssen, jetzt noch frisch im Gedächtnis. Aber umgekehrt verlangt
eine echte Auslegung dieser Texte — schon angesichts ihres äußeren Um-
fangs, geschweige denn ihres gedankhchen Reichtums—nicht nur angestrengte
Arbeit und Vertiefung, sondern auch wieder einen gewissen zeithehen
Abstand von den lebhaften Diskussionen. Zudem wird eine solche kompetente
Auslegung nicht das Werk von einzelnen, sondern das Ergebnis einer
Gemeinschaftsarbeit sein müssen, und es ist dringlich zu hoffen, daß diese
Gemeinschaftsarbeit sich nicht in konfessionell getrennten Räumen abspielt. Vom
Zustandekommen einer fruchtbaren katholisch-evangelischen Arbeitsgemeinschaft

zur Interpretation der Konzilsergebnisse wird viel abhängen, daß nicht
in der katholischen Kirche selbst die restaurativen Tendenzen wieder die
Vorhand bekommen. Alles ist hier ineinander verknüpft und hängt voneinander
ab im Zeichen der neugewonnenen Öffnung : Die Stimmen aus der Ökumene
wirken stark hinüber in die künftige kathoUsche Entwicklung, und darum ist
ihnen besondere Verantwortlichkeit geboten. Aber erst die nachkonzihare

Entwicklung des Kathohzismus wird genauer zeigen, was an den Konzilstexten

relevant und fruchtbar ist und was bloß auf dem Papier bleibt. Und
diese nachkonziUare Arbeit wiederum ist ohne sorgfältige Interpretation der
Texte nicht denkbar. Aus alledem ergibt sich die Schwierigkeit und
Verantwortlichkeit einer protestantischen Stellungnahme im jetzigen Moment.

Skeptizismus und Euphorie

Trotzdem muß eine erste ordnende und würdigende Übersicht gewagt werden.
Gerade auch die evangelische Theologie steht vor der Aufgabe, in eine neue
Phase der Beschäftigung mit dem römischen Konzil überzugehen, damit die
zahlreichen Ansätze zu einem fruchtbaren Dialog nicht nur in der speziellen
ökumenischen Frage, sondern in vielen theologisch-kirchlichen Sachfragen
nicht in einer gewissen Übermüdung wieder verkümmern. Zunächst ist ja
heute in der Beurteilung der Leistungen des Zweiten Vatikanums auf
protestantischer Seite immer noch ein seltsames Schwanken zwischen zwei extremen
Meinungen, zwischen Optimismus und Pessimismus festzustellen. Die Skeptiker

und Statiker im protestantischen Lager — sie sind meist identisch mit
jenen, die von Anfang an dem ganzen Unternehmen mit schlecht verhehltem
Mißtrauen gegenüberstanden, und typologisch decken sie sich witzigerweise
durchaus mit den scholastischen IntegraUsten im römischen Lager, bis in den
Gesichtsausdruck hinein — behaupten mit hartnäckiger Befriedigung, das

Konzil sei eine Enttäuschung geworden, nichts habe sich im Grunde geändert,

1105



Rom sei es selbst und aUes sei beim Alten gebUeben, verändert hätten sich höchstens

gewisse Akzentsetzungen, aber das, was unter dem Akzent stehe, sei
derselbe Text wie ehedem. Zur Zementierung dieser skeptischen oder rein negativen

Beurteilung benützen sie eifrig alle jene Stellen in den Konzilsdekreten
oder jene Gesten des Papstes, in denen es sich in der Tat erweist, daß der
Papst immer noch kathoUsch und die Römische Kirche immer noch in alten
Wahrheitsansprüchen und Denkformen befangen ist und daß sich überhaupt
die Formen und Strukturen des Kathohzismus im ganzen wie im einzelnen
noch wenig geändert zu haben scheinen. Die Optimisten und Euphoriker
dagegen preisen vielleicht manchmal etwas zu überschwängUch die Leistungen
des Konzils, übersehen neben den gewiß positiven Ergebnissen die
Rückschläge, stehen in der Gefahr eines gewissen triumphalen Redens, so als
sei ein ganz neues Zeitalter der Kirchengeschichte angebrochen, als sei aUes

schon anders geworden, als stünden wir nicht nur einem wesenthch veränderten

Gesicht, sondern einem völhg veränderten, geradezu reformatorischen
Gehalt des KathoUzismus gegenüber. Die Wahrheit Uegt auch hier nicht, wie
es die suspekte Volksweisheit wahrhaben will, in der Mitte, sondern in einer
zunächst noch verborgenen Tiefe. Diese tiefere Wahrheit zu ergründen erfordert

beides, Nüchternheit und Wohlwollen, kritischen Sinn und christUche
Anteilnahme.

Rückkehr zum Ausgangspunkt

Um heute zu einem einigermaßen gerechten Urteil zu kommen, ist es nötig,
noch einmal an den Ausgangspunkt des Konzils zurückzukehren. Vor vier
Jahren versuchte ich an dieser SteUe eine Analyse der immanenten Gründe
und Motive, die im KathoUzismus im jetzigen Zeitalter den damals erstaun-
Uchen Entschluß zur Abhaltung eines Konzils reifen heßen (Am Vorabend
des römischen Konzils. Schweizer Monatshefte, Jahrgang 1962, Heft 7). Dabei
kam ich zur Feststellung, daß nicht, wie in früheren Jahrhunderten,
lehrmäßige Schwierigkeiten oder diszipUnmäßige ZerfaUserscheinungen nach einem
Konzil riefen; vielmehr biete der KathoUzismus auf der weiten Welt das Bild
einer diszipUnierten Ordnungsmacht und einer vitalen reUgiösen Kraft, ja
einer Aktivität und Geschlossenheit, wie er sie wohl im Laufe seiner langen
Geschichte kaum je erreicht habe. Aber dieses vordergründige Bild könne
nicht verbergen, daß die kathoUsche Kirche sich in einer Spannungskrise
befinde: in der Spannung zwischen Tradition und teilweise stürmischem
Erneuerungswillen, zwischen einem statisch-konzeptuahstischen Denken und
einem lebendigen, biblischen, nicht zuletzt aus evangeUschen QueUen sich
nährenden Neudenken, zwischen gefestigten kirchUchen Traditionen,
überalterten Strukturen und den Umwälzungen, die in den verschiedensten Berei-

1106



chen unserer modernen Zeit, in Wissenschaft, Kultur, Technik und Staatenwelt

vor sich gehen und mit denen sich die kathohsche Kirche bisher nur ungenügend

auseinandergesetzt habe — wobei übrigens mutatis mutandis ganz
ähnhche Feststellungen auch von der protestantischen Kirche und Theologie zu
machen seien. Dazu komme aber noch die Tatsache, daß in der ökumenischen
Frage, in der der Protestantismus seit einem halben Jahrhundert führend war,
die römische Kirche durch eine steife, nahezu rein negative Haltung immer
mehr in die Gefahr einer SelbstisoUerung geraten sei.

Es gehört zum Geheimnis der Persönlichkeit Johannes' XXIII., daß er
mit einer geradezu genialen Mischung von SensibiUtät und Unbekümmertheit
diese Spannungen herausfühlte, sie ehrlich erkannte, ihnen Rechnung trug und
nach einer kirchUch verantwortbaren Lösung strebte, ohne diese schon konkret

in einer bestimmten neuen Konzeption zu sehen, ganz einfach auf Glauben
hin. Die ganze Erscheinung dieses Mannes, seine zeitUch so kurze und sachhch

so wichtige RoUe in der Geschichte des modernen KathoUzismus ist tatsächUch

nur in den Kategorien der göttUchen Providenz und Inspiration deutbar. Ohne
ihn hätte es zweifeUos das Konzil nie gegeben. Dabei war er persönlich alles
andere als eine revolutionäre oder auch nur reformfreudige oder reformsüchtige

Natur, vielmehr seiner ganzen psychischen Anlage nach eine eher
gütigkonservative PersönUchkeit. Aber mit einer intuitionsreichen Liebe zu seiner

Kirche wie zur Welt und zur nichtrömischen Christenheit spürte er heraus, daß

eine Neufassung des KathoUzismus, vor allem eine neue Einstellung, dring-
Uches Gebot war. Die Zielsetzung, die er dem Konzil auf den Weg gab, die er
immer wieder neu, ähnUch und doch nie sehr klar und eindeutig, wohl absichtlich

viele MögUchkeiten offen lassend, formuUerte, läßt sich etwa so zusammenfassen:

Die kathohsche Kirche soU auf dem Konzil ihre ganze eigentUche
Glaubenssubstanz und ihren Lebensbestand einer Überprüfung und Erneuerung

unterziehen, den Lehraussagen der Kirche eine solche seelsorgerUche
Aussageform geben, daß sie ihr Apostolat an der modernen Welt besser
ausüben kann und damit auch die Basis für ein echtes Gespräch mit den getrennten
Brüdern als Vorstufe kommender Einigung schaffe. Konkrete Wegweisung
gab es daneben eigentUch kaum. Ausdrücklich aber war kein Lehrkonzil
gewünscht — neue Dogmen brauche es nicht, die Kirche habe deren genug,
meinte er in einer ziemlich ironischen Wendung in seiner Eröffnungsansprache

—, und ebenso ausdrücklich soUten keine schroffen Abgrenzungen oder gar
Verurteilungen vollzogen werden. Vielmehr solle sich die Kirche weit öffnen,
nicht nur im Sinne einer methodischen Adaptation ihrer Botschaft und ihres
Wirkens an die moderne Welt, sondern im Sinne eines echt apostohschen
Eingehens auf die Nöte, Probleme und Anregungen der Welt, damit die Fülle
kathoUscher Wahrheit in ihrer Weltbezogenheit und Ökumenizität aufleuchten
könne. So etwa ist das berühmte Programm eines «aggiornamento» zu
verstehen. Der BegriffUeß vieUeicht auf den ersten BUck die theologische Präzision

1107



und Fundamentierung vermissen, erwies sich aber — trotz aller journalisti-
schen Schaumschlägerei, die damit getrieben wurde — gerade dadurch als

glücklich, daß er alles offen Ueß und nur den ErneuerungswiUen energisch
ausdrückte. Dies aber war eindeutig klar: das Konzil soUte in allem eine pastorale
Ausrichtung haben, den seelsorgerhchen Notwendigkeiten zugewandt sein,
auch wenn man, in der Fülle der in siebzig Schemata rasch und sehr vorläufig
zusammengetragenen Anregungen, noch nicht wußte, wo der Hebel zuerst

angesetzt werden solle.

Die Entfaltung des Konzils

Wurde dieses Ziel erreicht? Man wird sagen müssen: in beträchthchem Ausmaß

— soweit man überhaupt schon Resultate fixieren darf. Nur schlechter
Wille oder Uneinsichtigkeit können das in Abrede stellen. In mancher
Hinsicht wurden die Erwartungen sogar übertroffen und sind am Konzil Dinge
geschehen, Entscheidungen gefällt worden, die man noch vor wenig Jahren
nicht für möglich gehalten hätte. In mancher Hinsicht wurden gewiß auch

berechtigte Hoffnungen und Erwartungen enttäuscht. Der innere Gang des

Konzils war von seltsamen Peripetien nicht frei. Wir erinnern uns alle der
stürmischen Diskussionen am Anfang, der Überfülle von Vorschlägen,
Begehren, Kritiken, Postulaten, des Zusammenpralls der Meinungen, die einem
Kardinal Ottaviani schUeßUch den entsetzten Seufzer entlockten, wenigstens
er «möchte denn doch noch gut kathoUsch sterben dürfen». Damals schien es

tatsächlich, als gerate alles in Fluß, und der Papst, der offensichtlich dem Konzil
weitestgehende Freiheit Ueß, sehr zum Mißvergnügen der Kurie, sei vielleicht
der Geister doch nicht mehr so ganz mächtig, die er gerufen hatte, lasse jedenfalls

die Zügel bedenkUch schleifen. Schon in der Neubestellung der von der
Kurie weitgehend präfabrizierten Konzilskommissionen, dann in der
Redefreudigkeit der deutUch sich als überwältigende Mehrheit enthüllenden und
etabUerenden Reformpartei und endhch in der Rückweisung der meisten
Vorlagen mit dem Prädikat «ungenügend» an die Kommissionen zeigte das Konzil
seine Richtung. Die Rückweisung des von veralteten Kategorien geprägten
Schemas über die Offenbarungsquellen brachte damals wohl die entscheidende

Wendung zur eindeutig theologisch-fortschrittUchen und ökumenischen
Ausrichtung der ganzen Arbeit. Vielleicht nirgends so deuthch wie an diesem einen

Text, dem Offenbarungsschema, in seiner ganzen Entwicklung von der ersten,
unbefriedigenden Form bis zur endgültigen, theologisch ausgezeichneten
Gestalt, seinem reichen Gehalt, seinem epochemachenden Ausbruch aus der
scholastisch-statischen Schultheologie hin zu einem lebendigen, personalen und
bibhschen Glaubensbegriff, heße sich die ernste Arbeit des Konzils, seine
erstaunliche innere Entfaltung, exemplifizieren.

1108



Das Verdienst Pauls VI.

Wenn im scheinbaren Gegensatz zu dieser innern Entfaltung im Laufe der
verschiedenen Sessionen auch ein gegenläufiger Wandel im Sinne der Straffung
und Einengung der Thematik sichtbar wurde, so hing das zunächst unmittelbar

mit dem Wechsel auf dem Papstthron, mittelbar aber auch mit einer innern
Notwendigkeit der Dinge zusammen. Es galt, das eigentliche Thema zu finden,
aus der Fülle der Anregungen die richtige Auswahl zu treffen, an diesem

begrenzten Stoff dann aber, im freien und zähen Ringen der divergierenden
Meinungen, eine solche Arbeit zu leisten, daß die Lösung nicht neue Gegensätze
aufbrechen ließ, sondern die Divergenzen ohne falsche Harmonisierung
vereinigte und spätere nachkonziliare Kämpfe nach Möglichkeit verhinderte. Oft,
manchmal wirkUch allzuoft, so daß er sich schließhch abnützte, war von Seiten

der Traditionalisten der Schreckensruf erhoben worden: «Novum schisma
imminet! — Ein neues Schisma droht!» Diesen inneren Ausgleich der

Meinungen und Haltungen fest ins Auge gefaßt, zu seiner eigentlichen Aufgabe
gemacht und zäh und geduldig gefördert zu haben, ist wohl das historische
Verdienst Papst Pauls VI. Dies war sein eigentliches Anliegen, nicht etwa der
ihm oft unterschobene Vorsatz, den Geist zu dämpfen, das Feuer zu löschen
und mindestens das Konzil ungebührlich zu kanalisieren und zu bevormunden,
wenn nicht gar zu sabotieren. Er hat es vielleicht gerade durch diesen geduldigen

Willen zum Ausgleich gerettet, zum sicheren Port und zur reichen Ernte
geführt. Er hat dafür manch hartes Wort, von kathohscher wie von protestantischer

Seite, hören müssen; er leide an einem wahren «Konsensuskomplex»
und vollführe darum immer neue «Balanceakte», hat man, nicht eben

christUch-brüderlich, konstatieren wollen. Um seine Gestalt und seine Rolle
auf dem Konzil gerecht zu würdigen, muß man aber das schwierige Erbe
erwägen, das er in einem schwierigen Moment antrat. Die breite Bresche in die
kuriale und scholastische Festung war geschlagen, wenn diese auch noch
tapfere und kraftvolle Verteidiger vom Schlag des prächtigen Ottaviani
aufwies. Aber unaufhaltsam strömte durch die Bresche die Flut der neuen Gedanken

und Ideen, der Wünsche und Begehren, der Reformvorschläge und kühnen
Vorstöße ein, und nun galt es — nicht einfach wieder einen harten Damm
aufzurichten, aber doch das Neue zu kanahsieren, auf daß nicht das Ganze in
Gefahr gerate und damit das Konzil aus dem Stadium der dynamischen Gärung
und des AufeinanderpraUens von beiden Parteien, der statisch-konzeptualisti-
schen und der bibUsch-dynamischen, heraus und zu konkreten, fruchtbaren,
positiven Ergebnissen zu führen. Dies konnte unter den gegebenen Umständen
oft nur auf dem Weg des Ausgleichs, des Kompromisses, nicht der theologischen

Perfektion geschehen. Gewiß, die Gestalt des neuen Papstes machte dabei

zunächst den Eindruck des Zögernden, Unentschlossenen, Unsicheren, ja
ausgesprochen Schüchternen; seine Gesten, Entschlüsse und Worte gerieten

1109



ins ZwieUchtige, zumal er deutUch, ehe er bewußter seinen eigenen Weg fand,
das Vorbild seiner beiden großen Vorgänger gleichsam übereinander zu kopieren

versuchte, da er sich ja beiden, aber in ganz verschiedener Weise und auf
verschiedenen Ebenen, verpflichtet wußte. So spiegelte er denn auch in seinem
Geist und Habitus die widerstrebenden beiden Konzilsparteien, vereinigte
in sich durchaus ehrUch sowohl die konservativ-kuriale wie die progressivepiskopale

Tendenz, und im Bestreben, es beiden recht zu machen, beider
Anhegen zu berücksichtigen und so die innere Einheit der Kirche zu wahren,
wenn nicht die Einstimmigkeit des Konzils zu sichern, geriet er zunächst ins
ZwieUcht des unguten Kompromisses, des Strebens nach der Quadratur des

Zirkels. Immerhin, er hat in aUen Schlußabstimmungen gerade durch diesen
zähen Ausgleichswillen nahezu Einstimmigkeit erreicht, was sicher für die

Folgezeit nicht unwichtig ist.

Complexio oppositorum

Alle diese Schwierigkeiten und inneren Verpflichtungen einer Weltkirche muß
man sehen — auch die Genfer Ökumene hat ja, je größer und vielgestaltiger
sie wird, immer mehr Schwierigkeiten, zum eindeutigen Wort zu gelangen,
muß nach verschiedenen Seiten hin Rücksicht nehmen und kann sich kaum
mehr epochale Durchbrüche leisten —, um desto mehr über das faktische

Ergebnis des Konzils zu staunen. Denn dieses ist nun doch schon weitgehend
greifbar in den sechzehn zum Teil recht umfangreichen offiziellen
Konzilsdokumenten1. In ihrem gedankhchen Tiefgang, in ihrem theologischen
Gehalt, in ihrer innern Lebendigkeit und in ihrer kirchlichen Tragweite sind sie

gewiß höchst unterschiedlich. Aber daß sie eine reiche Ernte enthalten, ist auf
den ersten Bhck offensichtlich. Diese ist nunmehr aUein ins Auge zu fassen.

Die einzelnen Voten, die ephemeren Randerscheinungen des Konzils, die
wechselnden Strömungen gelten jetzt nicht mehr, sie gehören bereits der
Geschichte an. Sie haben sicher das Anthtz der Kirche weitgehend umgeprägt.
Man denke nur an das wirkungsvoUe Gemeinschaftserlebnis der Bischöfe
untereinander, mit ihren Beratern und mit den außerrömischen Beobachtern
in diesen vier Jahren, an all das, was man vielleicht etwas oberflächUch als

Demokratisierung der Kirche bezeichnet hat. Aber das gehört zur vergehenden
Gestalt des Konzils, wesentUch ist es jetzt nicht mehr, so farbig es war —
wesenthch sind die in den offizieUen Dokumenten gefaßten Ergebnisse und deren

künftige Auswirkung und VerwirkUchung. Das andere ist bereits kirchenge-
schichtUche Vergangenheit, dies aber ist Gegenwart und Zukunft des Kathohzismus,

daran hat man sich zu halten, wenn man ihn beurteilen, ihn kennen,
sich mit ihm auseinandersetzen wiU. Und gerade die protestantische Theologie



hat hier reichen Stoff zur Auseinandersetzung auf Jahre hinaus, nicht zur
Polemik, sondern zum fruchtbaren Dialog, und nicht zuletzt zur eigenen Beherzigung

in vielen Bereichen. Hier ist freiUch nur ein erster Überbhck möghch.
Dabei drängt sich einem schon bei diesem ersten Überbhck spontan eine
dialektische FeststeUung auf: die Dokumente zeigen in ihrer ganzen Verschiedenartigkeit

— was die Thematik, den theologischen Tiefgang, die kirchenrecht-
hche Verbindhchkeit, die pastorale Tragweite betrifft — doch eine auffaUende

geistige Einheit. Liest man sie — in der Reihenfolge ihrer Promulgation, die
keine systematische, sondern eine eher zufäUige, vom Stand der Kommissionsarbeiten

abhängige war, wenn auch die zeitliche SpitzensteUung der
Liturgiekonstitution gewiß nicht einfach ein Ergebnis des Zufalls darstellt — einmal
in einem Zuge durch (und ich habe das in den letzten Wochen nochmals mit
aller Aufmerksamkeit getan), so zeigt sich zunächst gleichsam wie in einer
Bibel modernen kathohschen Denkens die ganze breite und ziemhch ungeordnete

Fülle der Strömungen im heutigen KathoUzismus, der verschiedensten
Schulen, Bewegungen, Motive, und manche kritische Frage über die theologische

Motivierung dieser oder jener Aussage, die Vereinbarkeit dieser oder

jener Tendenz taucht einem dabei auf, ja oft sind die Dekrete in ihrer Endgestalt

fast Ausdruck des Nebeneinanders entgegengesetzter Meinungen. Und
doch hat man am Ende den Eindruck einer imponierenden Einheit und
Geschlossenheit. Der Eindruck verstärkt sich noch, wenn man bei einzelnen
Texten — etwa bei den vieldiskutierten über den Ökumenismus, über die
Religionsfreiheit, über die Offenbarung, über die Kirche in der modernen Welt —
die Entwicklungsgeschichte berücksichtigt, die Vorstufen zurückverfolgt,
nachschaut, was aus den Modi, den bischöfhchen Abänderungsanträgen,
aufgenommen, was vom ursprünghchen Text mit Rücksicht auf diese oder jene
Oppositionsgruppe fallen gelassen worden ist. Dabei macht man vom
protestantischen Gesichtspunkt aus gegenläufige Beobachtungen: beim einen
Dokument steUt die letzte Fassung eine bedeutende Verbesserung, beim andern
eine bedauerUche Substanzverminderung gegenüber dem Urtext dar. (Geradezu

stupend ist die Aufwertung oder eigentUch voUkommen neue Konzeption
beim Offenbarungsschema, während die Abschwächung am deuthchsten bei
der Judenerklärung zutage tritt.)

So erweist es sich, daß da zuletzt wohl Altes und Neues, KonventioneUes
und Lebendiges, beklemmend Traditionalistisches und befreiend Mutiges,
ungebrochen Romanistisches und erstaunUch Evangeüsches, Gemeinplatz und
Prophétie fast unmittelbar nebeneinandersteht — und gerade dadurch Zeugnis
ablegt von der rehgiösen Kraft des Kathohzismus, von seiner nach Harnack
typischen Funktion der Complexio oppositorum, der kraftvoUen Vereinigung
und Harmonisierung gegensätzUchster Elemente zu fruchtbarer Synthese.
Notabene zeigt sich darin auch wieder einmal die beträchtliche DiszipUnie-
rungskraft der lateinischen Sprache, die nicht nur in den mündlichen Verhand-



lungen in der Konzilsaula so deutUch den Geist zwar nicht dämpfte, aber

zügelte — das energische «Tempus oratoris exhaustum est » aus dem Munde
Kardinal Lercaros bei Ablauf der zehnminütigen Redefrist für die Votanten
bleibt unvergessen — sondern die jetzt auch in den schriftlichen Texten
manche sachhche Unebenheit ausbügelt. Aber gerade in diesem Nebeneinander
und Nacheinander, in diesem innern Fortschritt vom festen Traditionsgefüge
zu einem offenen Verständnis der Kirche und ihrer Sendung in der Welt hegt
der mächtige Anreiz zur Auseinandersetzung mit diesen Texten, viel mehr als

wenn sie überall geglättete theologische Perfektion darbieten würden. Hanno
Helbling, der kluge und geistvolle Konzilsberichterstatter der NZZ, der selber

am Konzilserlebnis einen weiten innern Weg zurückgelegt hat, traf wohl den

Nagel auf den Kopf, wenn er jüngst in einem Vortrag die Feststellung machte,
das wesentliche Konzilsergebnis sei doch wohl in den «Aussagespitzen» zu
suchen. Nicht dort, wo bekannte Positionen noch einmal bekannt gegeben
werden, längst Gesagtes noch einmal gesagt wird, sondern dort, wo Neues,
Erstaunliches, bisher nie Gehörtes ausgesprochen, wo kühn in theologisches
und kirchliches Neuland vorgestoßen wird, ist die eigentliche Tendenz und
Richtung des Konzils zu erblicken. Wer dieses Neue aber geflissentlich übersieht,

wer mit dem raschen und bequemen Hinweis auf ebenfalls noch vorhandene

veraltete Konzeptionen die katholische Kirche auch jetzt noch nur auf
der Vergangenheit behaften will, der befindet sich subjektiv und objektiv sicher
im Irrtum, ganz abgesehen davon, daß er mit diesem Verhalten gegen das

bibhsche Gebot: «Du sollst dir kein Bildnis noch Gleichnis machen!»
verstößt. Der Gesamteindruck läßt sich jedenfalls vorderhand dahin zusammenfassen,

daß die katholische Kirche in diesen Konstitutionen und Dekreten bei
aller Wahrung ihrer unabdingbaren Positionen und ihrer vorgegebenen Grenzen

den umfassenden Versuch innerer Ausweitung und kraftvollen Neudenkens

unternommen hat.

Ekklesiologisches Grundthema

Versucht man einen systematischen Überbhck zu gewinnen, will man ein
eigenthches Generalthema, eine Hauptkonzeption des Konzils angeben, so ist
ganz allgemein im Verlauf der Verhandlungen die deuthche Konzentration auf
ein Thema, damit aber auch eine Verschiebung in der ursprüngUchen Konzeption

und Zielrichtung eingetreten. Daß es ein Pastoralkonzil sein solle und
also das eigentUch Lehrhafte meide, dafür aber den praktisch-seelsorgerlichen
Aufgaben der Kirche in der heutigen Welt die weiteste und sorgfältigste
Aufmerksamkeit widme, das war, so sahen wir, der klare Wille des Papstes bei der
Eröffnung. Nun aber ist es doch ganz eindeutig ein Lehrkonzil geworden,

III2



wenn auch nicht im Sinne von Dogmatisierungen bestimmter Sätze — eine

eigenthche Dogmatisierung fand bekanntlich nicht statt —, so doch im Sinne

der Lehrhaftigkeit, der Entfaltung theologischer Gedanken. Und zweitens hat
sich das Schwergewicht auch inhalthch vom Pastoralen immer stärker und
deuthcher zur Ekklesiologie, zur Lehre von der Kirche, zur Entwicklung des

Selbstverständnisses der kathohschen Kirche verschoben. Aber nun eben der

Kirche nicht nur unter dem Gesichtspunkt der hierarchischen Verfassung,
sondern ihrer ganzen HeilswirkUchkeit und im Reichtum ihrer Erscheinungsformen

Die Ekklesiologie wurde das immer mehr sich Geltung verschaffende,
in allen Dokumenten, auch jenen von keineswegs zentral ekklesiologischem
Gehalt, durchschimmernde Zentralthema des Konzils. Auch dort, wo es verbal

von ganz andern Dingen spricht — von der Liturgie, vom priesterlichen oder
bischöfhchen Amt, von den Problemen der modernen Welt, von der Mission,
von der Erziehung —, spricht es doch zugleich und immer von der Kirche,
sucht sich die Kirche in der Spiegelung ihrer Sendung und Aufgabe selbst zu
ergründen und zu erklären. Dabei wäre es keine Spitzfindigkeit, wenn man
behaupten wollte, jedes der Dokumente habe wieder seine spezielle Ekklesiologie,

lasse wieder einen andern Aspekt am Geheimnis der Kirche aufleuchten.
So ist zwar das Zweite Vatikanum die konsequente Fortsetzung und Vollendung

des Ersten, zugleich aber auch seine deutliche Korrektur. Das Konzil
von 1870 hatte ja vor, neben der Lehre vom päpstUchen Primat als zweites
Thema und als Ergänzung die Lehre von der Kirche zu entfalten, kam dann
aber beim überstürzten Abbruch nicht mehr zur Ausführung dieser Absicht —
glückUcherweise, muß man heute sagen, denn wie müßte wohl eine Ekklesiologie

aus der Zeit Pius' IX. aussehen? Diese ganze Wendung zur Lehre von
der Kirche, diese Konzentration des Konzils auf die beiden Grundthemen der

Kirche nach innen (ad intra) und der Kirche nach außen (ad extra), wie sie auf
einen Vorschlag von Kardinal Suenens vorgenommen wurde, ist vom
evangelischen Standpunkt aus gewiß nicht zu bedauern. Durch das innere Schwergewicht

der Besinnung wurde man gleichsam vom bloß Praktisch-Pastoralen
auf das Grundsätzliche als dessen notwendige Voraussetzung gedrängt und
hat dann hier die Hauptleistung vollbracht. Aber gerade in der dabei voUzo-

genen Ausweitung und Vertiefung des kathohschen Kirchenbegriffes, bei
diesem Durchdringen von der statisch-juridischen Auffassung zu einer lebendigen,

vergeistigten und dynamischen Vision von der Kirche wurde ein starker
Übergang, eine tragfähige Brücke zu evangeUschem Denken geschaffen, so daß

es also höchst erfreuhch ist, wenn das Konzil keinesfalls in pastoralen
Neuerungen und Zielsetzungen stecken blieb. Nur eine einschränkende Bemerkung
muß dazu doch gemacht werden: jene schon von Johannes XXIII. geforderte
Neufassung der eigentUchen Glaubenssubstanz, die von Paul VI. dann in der

Eröffnung der zweiten Session angetönte christozentrische Straffung der
kathoUschen Wahrheit hat sich nicht im selben Maße durchzusetzen vermocht

1113



wie die Lehre von der Kirche. Hier bleibt auch vorderhand die Hauptdifferenz :

für eine evangelische Theologie ist die Christologie, nicht die Ekklesiologie
das Hauptthema. — An sechs Punkten sei hier noch versucht, die Entfaltung
dieses Hauptthemas zu zeigen.

Systematische Übersicht

i. Der Wandel im Kirchenbegriff selbst. — Er zeigt sich in erster Linie, aber nicht
nur, in der Dogmatischen Konstitution über die Kirche, zieht sich vielmehr
durch sämtUche Dokumente hindurch, vor allem auch durch jene, die sich auf
das Verhältnis zu den nichtrömischen Kirchen beziehen, ist im Dekret über das

Bischofsamt wieder merkwürdig zurückgebogen auf frühere Positionen, wird
stark spürbar in der Pastoralkonstitution über die Kirche in der modernen
Welt und wirkt sich auch an scheinbar entlegenen Stellen, wie im Missionsdekret,

aus — gerade im letztgenannten Dokument taucht unvermutet ein
Verständnis der Einzelgemeinde, ihres Wesens, ihres Lebens, ihrer Sendung
auf, das ganz evangehsch anmutet. —Worum handelt es sich genauer? Bekannt
ist die bisherige traditioneUe Auffassung von der Kirche als einer göttUchen
Stiftung und Institution in ihrer Einheit von Rechts-, Lehr- und Sakramentskirche,

mit starker Betonung des Juridischen, InstitutioneUen und also
Statischen, und mit schlechthinniger Identifikation der also begriffenen Kirche Jesu
Christi mit der römischen Kirche unter päpstlichem Primat. Dieser Kirchenbegriff

fand vor kurzem noch seinen ungebrochenen, geradezu klassischen
Ausdruck in der EnzykUka «Mystici corporis» Papst Pius' XII. vom Jahre

1943. Nun wäre es sicher falsch, wenn wir sagen woUten, er erscheine in der

Dogmatischen Konstitution als überwunden. Spuren und sogar kräftige
Manifestationen davon finden sich auch in diesem Dokument reichhch. Aber aufeine
eindrückhche Weise wird er konkurrenziert und überhöht durch ein für
katholisches Denken doch neues Verständnis der Kirche als einer heilsgeschichth-
chen und also nicht statischen Größe. Vor allem im IL Kapitel der
Kirchenkonstitution wird dieses Verständnis in teilweise wundervollen bibUschen

Ausführungen entfaltet. Die Kirche versteht sich danach als das Volk Gottes,
den Populus Dei, von Gott berufen und also wirkUch Kirche, Ecclesia, Schar
der aus der Welt Herausgerufenen, aber auf der irdischen Wanderschaft unterwegs

zum Reiche Gottes, und also teilhabend an der Not, Unvollkommenheit
und Vorläufigkeit geschichthchen Schicksals, darum auch wandelbar,
reformbedürftig, unter Umständen in Schuld und Fehlbarkeit verstrickt. Gerade darum

ist sie Ecclesia semper reformanda, immer erneuerungsbedürftig. Von dieser

Vision der Kirche als des Gottesvolkes her wird in Zukunft kathoUsche

Theologie und Praxis viel deutlicher unterscheiden können zwischen dem
Götthchen und dem MenschUchen, dem Ewig-Unwandelbaren und dem

1114



ZeitUch-Veränderungsbedürftigen an der Kirche, wird jene eiserne Umklammerung

durch den Traditionahsmus, der aUes einmal Gewordene heihg sprach,
durchbrochen, werden nicht nur biblische Herztöne im Verständnis der Kirche
durch die dogmatisch-kirchenrechtlichen Auffassungen hindurch wieder viel
deutUcher hörbar, sondern wird auch die Welthaftigkeit der Kirche klarer
verständhch. Denn eine Kirche, die sich in dieser Weise als Volk Gottes hier auf
Erden versteht, wird in ganz anderer Weise ihre Sendung an der Welt
verstehen und vor absolutistischer Abkapselung von der Welt wie vor imperialistischer

Beherrschung der Welt bewahrt bleiben als eine Kirche, die sich als

Societas perfecta kanonisiert. — Dies und noch viel mehr ist mit Freude von
der Wandlung des kathohschen Kirchenbegriffes durch das Zweite Vatikanum
festzusteUen, und es darf ohne Überhebhchkeit darauf hingewiesen werden,
daß darin der Einfluß evangehscher Theologie sichtbar wird, wie umgekehrt
die evangehsche Theologie sicher selbst viel daraus zu lernen hat. Kritisch wäre
freihch auch zu fragen, ob sich in der Tatsache, daß sich schheßlich alles noch

um die Kirche, um ihr Selbstverständnis, um ihr Verhältnis zur Welt und zu
den andern Kirchen und zu ihren eigenen Gläubigen und zum irdischen Staat

dreht, nicht immer noch ein kolossaler «Ecclesiozentrismus», ein Nichtloskommen

der Kirche von sich selber anzeige? Kirche, die trotz aUer Bemühung
um ihre Wandlung und Erneuerung immer davon bedroht ist, Selbstzweck zu
bleiben? Kirche, die zu viel von sich selbst spricht, statt von der ihr aufgetragenen

Sache? Jesus hat im Evangelium selten von der Kirche gesprochen,
immer nur vom Reich Gottes, das im Kommen ist und dem sich seine Jünger
mit der ganzen Kraft des Herzens hinzugeben haben. Und Paulus redet wohl
deutlich und inhaltsreich von der Kirche als dem irdischen Leib des auferstandenen

Herrn — die Hauptsache bleibt aber eben immer das Haupt, Christus,
dem der Leib der Kirche zu dienen hat.

2. Der Wandel der Institutionen. — Das Konzil unternimmt den Versuch einer
Reform der Institutionen, nicht in erster Linie durch eine Schaffung neuer
Institutionen, was eindeutig dem vertieften Kirchenbegriff widersprechen
würde, sondern durch eine geistige Neufassung der bestehenden Institutionen
und Ämter und durch die HersteUung eines besseren Ausgleichs und einer
harmonischeren Zuordnung dieser Ämter zueinander hin. Dabei setzt es den
Hebel bei einer Reform des Episkopates, aber auch der Priesterschaft und des

Ordenswesens an. Vom Episkopat wird vor aUem im III. Kapitel der
Kirchenkonstitution und im Dekret über das Hirtenamt der Bischöfe geredet. Das An-
Uegen war ja von aüem Anfang an stark betont: gegenüber der einseitigen
Betonung des päpstUchen Primates im Ersten Vatikanum und gegenüber dem
ZentraUsmus der Kurie, die zusammengenommen die Bischöfe zu
Befehlsempfangern des römischen Absolutismus zu reduzieren drohten, galt es,
energisch das Bischofsamt aufzuwerten. Dies ist denn auch in der Lehre von der

KoUegiaUtät der Bischöfe geschehen, und es soll in der Schaffung bestimmter

1115



neuer Institutionen konkretisiert werden. Die Formel von der gemeinsamen
Leitung der Kirche durch das KoUegium der Bischöfe unter der päpstUchen
Oberleitung, wobei das einzelne Bischofsamt nicht bloß als Ausfluß des

Petrusamtes, sondern als selbständige apostoUsche Stiftung erscheint, leidet
freihch an einer gewissen Gequältheit. Jeder Betonung des Bischofsamtes

folgt gleichsam auf dem Fuße eine massive Erinnerung an den päpstUchen
Primat, wie denn überhaupt zu sagen ist, daß die Aufwertung des Bischofsamtes

nur teilweise geglückt erscheint. Nicht nur hat gerade das Dekret
über das bischöfliche Hirtenamt die Universaljurisdiktion des Papstes in
kaum überbietbarer Weise betont, sondern die empirische Anwesenheit
des gesamten Episkopates am Konzil gab dem Papst Gelegenheit, seine
Vollmacht dynamischer und umfassender denn je sichtbar zu machen. Wie es

unter diesen Umständen mit den geplanten institutionellen Reformen
herauskommen wird, scheint noch sehr unbestimmt. Geplant ist bekanntlich, um
den Bischöfen neben dem Papst auch nach dem Konzil größere Bedeutung zu
geben und die zentrale Macht der Kurie einzuschränken, die Schaffung eines

aUgemeinen Bischofsrates, einer ständigen und zugleich personell sehr variablen

Bischofssynode, die dem Papst zur Beratung und zur Information an die
Seite gegeben ist, und anderseits die Schaffung nationaler oder regionaler
Bischofskonferenzen mit gewissen autonomen Kompetenzen. Daneben soll das

Werk einer Kurienreform an die Hand genommen werden, aber niemand
glaubt so recht an dessen Durchschlagskraft. Und endhch soll sich diese ganze
institutioneUe Reform fortsetzen in bestimmten Neufassungen des Verhältnisses

Bischof-Priester, Bischof-Ordenswesen, in einer Reihe von administrativen

Maßnahmen. Alle Gedanken und Anregungen kreisen hier um das

Bischofsamt, lassen die Kirche stark als Episkopalkirche erscheinen. So
verheißungsvoll viele Ansätze zu echter Reform sind, so wecken sie doch die
grundsätzliche Frage, ob man nicht dabei noch zu stark im institutioneUen Denken
befangen ist und ob nicht das praktische Ergebnis ein bischöfUcher Paternahs-

mus in einem nicht mehr ganz modernen Sinn sein könnte.
3. Der Wandel in der Struktur. — Das Gesagte weckt zwangsläufig die Frage :

Hat das Konzil nicht nur an den Institutionen, sondern auch an der Struktur
der kathohschen Kirche etwas verändert? Es ist sogar vom ökumenischen
Denken her die entscheidende Frage, denn in der Frage der Kirchenstruktur
liegen sicher die tiefsten Differenzen zwischen den Kirchen. Es ist aber auch
die am schwersten zu beantwortende Frage, selbst wenn man die Texte
sorgfältig untersucht. Auf den ersten Bhck ist man geneigt, zu sagen : Nein, gerade
an diesem Punkt hat sich überhaupt nichts geändert. Die kathohsche Auffassung

von der hierarchischen Struktur der Kirche mit päpsthcher Spitze bleibt
ungebrochen, wenn auch mit einer gewissen Ergänzung durch einen episkopalen

Akzent. Hier einen Wandel zu erwarten, hieße vom KathoUzismus die
Selbstpreisgabe verlangen. Doch die Frage ist differenzierter zu steUen: Sind

1116



nicht innerhalb dieser aUgemeinen Struktur deutliche Verschiebungen
festzusteUen, und zwar mehr als nur Akzentverschiebungen? Zeigt sich nicht ein
Umdenken in bezug auf die Stellung und Bedeutung der Hierarchie
überhaupt? Und da ist mit einem behutsamen, aber getrosten Ja zu antworten:
Mindestens zahlreiche Anzeichen dafür sind vorhanden, daß jene alte Auffassung

von der Hierarchie als einer Herrschaft über die Kirche und vom Kirchenvolk

als einer unmündigen, in die Anonymität verbannten Größe überwunden,
wenn nicht radikal zerbrochen erscheint. Durchgehend wird der dienende,
nicht herrschende Charakter des hierarchischen und priesterlichen Amtes
betont, und die einfache Gegenüberstellung von Lehrenden und Lernenden, von
Befehlenden und Gehorchenden hat einem brüderlicheren Denken und Handeln

in der Kirche Platz gemacht. Die unermüdlichen Mahnungen eines P.

Yves Congar, sein zähes Drängen auf eine wirkliche Entklerikalisierung der
Kirche hat nach langer Verdächtigung sich langsam ausgewirkt, wenn man
auch noch nicht von einem eindeutigen Sieg, einer totalen Wendung zu
Neuem reden kann. Aber mit der Aufwertung des Bischofs geht deutUch eine

Aufwertung des Laien parallel, auch eine Aufwertung der Gemeinde, und sehr

schöne Dinge werden darüber sowohl im eigentUchen Laiendekret wie in der

Liturgiekonstitution, im Schema 13 wie im Missionsdekret gesagt, während
freiUch das Dekret über den Priesterdienst noch stark in den traditionellen
Bahnen des Verhältnisses Laie-Priester sich bewegt. Doch wie stark auch die

Pflichten und Aufgaben des Laien in der Kirche herausgehoben, wie schöne

Dinge von seinem Apostolat in der Welt und in der Mission beschrieben und
postuhert, wie deutlich die besonderen Gaben des Laien gesehen werden —
übrigens zu stark nur in der Richtung seiner Aufgabe an der Welt, nicht nach
seiner Aufgabe in der Kirche —, man kommt vom Eindruck doch nicht los,
der alte, unbiblische Duahsmus zwischen Klerikern und Laien sei in der
kathohschen Kirche noch keineswegs überwunden. Natürlich läßt sich auch an
diesem Punkte erst ein sicheres Urteil abgeben, wenn sich das Umdenken im
ganzen kirchlichen Seelsorgebetrieb bewährt. Man darf sich nie mit der
einfachen Auskunft trösten: wenn nur einmal die Mentalität sich geändert hat,
dann ändert sich automatisch die Struktur. Das Gegenteil ist merkwürdigerweise

in der Kirchengeschichte oft der Fall gewesen. Und endlich gehören in
diesen Zusammenhang der Kirchenstruktur ganz wesentlich auch alle jene
Aussagen in der Dogmatischen Konstitution über die göttüche Offenbarung,
in denen die Stellung der Heiligen Schrift in der Kirche neu erfaßt wird. Zwar
werden die Unterscheidungen zwischen Schrift und Tradition im Leben der

Kirche, wie sie das Konzil von Trient festgelegt hat, ausdrückheh bestätigt,
die Bedeutung der Schrift als der götthchen OffenbarungsqueUe wird aber in
einer Weise unterstrichen, die jede Aussage der Kirche in ihrer Verantwortüch-
keit vor der Heihgen Schrift festlegt und die feste Beziehung zwischen Schrift-
Tradition-Lehramt und Heiligem Geist so formuUert, daß das kirchliche Lehr-

1117



amt dem Worte Gottes nicht übergeordnet wird, sondern ihm im Heihgen
Geist zu dienen hat.

4. Der Wandel im Pastoralen. — Trotz der oben umschriebenen Zurückdrängung

des pastoralen Motivs in den Konzüsverhandlungen zugunsten des
lehrhaften ist für das praktische Leben der Kirche der Wandel hier schon am
deutlichsten sichtbar geworden und wird er sich noch stärker zeigen. Auf diesem
Gebiet hat übrigens das Konzil nicht so sehr Früchte erzeugt als bereits schon
solche geerntet, nämUch die Früchte langjähriger, sorgfältiger Vorarbeit in
der kathohschen Liturgie- und Bibelbewegung. Jetzt sind sie eingebracht, vor
allem in der Liturgie-Konstitution, in der Offenbarungs-Konstitution und
nicht zuletzt im Dekret über die Priesterausbildung, übrigens einem der vor-
züghchsten Dokumente, das die enge Einheit zwischen theologischer,
wissenschaftlicher, ethischer und praktischer Formung schon in die priesterUche
Ausbildung vorverlegt und damit Grundlagen für die Erneuerung nicht nur des

priesterhchen Lebens, sondern des gesamten Gemeindelebens schafft. Eine
Erneuerung der Kirche wird aber vor allem angestrebt durch Erneuerung des

Gottesdienstes; das ist das einfache, vielfach moduherte Grundmotiv der

Liturgie-Konstitution. Und zwar wird diese Erneuerung, die ohne Zweifel in der
Zukunft das Gesicht und das Verständnis des katholischen Gottesdienstes stark
verändern wird, von beiden Seiten her in Angriff genommen, von der grund-
sätzUchen wie von der praktischen. Der Gottesdienst wird durch neue Formen
bereichert, lebendiger, verständlicher, zum Teil auch einfacher gemacht
(Zulassung der Muttersprache, Beteihgung der Gemeinde an der Feier, Feier der
Messe versus populum, Konzelebration der Priester etc.). Aber nicht nur die
Form des Gottesdienstes ändert sich, bis in die Gestalt der Musik und des

Kirchenbaues, sondern auch sein grundsätzhches Verständnis; sein
durchgängiger Verkündigungs- und Gemeinschaftscharakter wird gegenüber der
früheren Betonung des Opfercharakters hervorgekehrt, ein tieferes Verständnis
des Wortes Gottes im Vollzug der heiügen Liturgie wird gebracht. Nicht der
Verdienstgedanke im Gottesdienst, nicht die Anbetung des dinghchen Leibes
des Herrn steht im Mittelpunkt, sondern die Gemeinschaft mit dem Priester

um den Tisch des Herrn und die Gemeinschaft aller mit dem erhöhten Herrn.
Freihch sind durch eine päpstliche Enzyklika zu Beginn der Vierten Session
auch deuthche Warnungen vor einer zu weit gehenden, die Lehre von der
Transsubstantiation tangierenden und modernisierenden Interpretation gerade
dieser Konstitution ausgesprochen worden. Doch nähert sich in vielen Einzelzügen

wie in der grundsätzhchen Auffassung ohne Zweifel der kathohsche
Gottesdienst unseren evangelischen VorsteUungen, wenn sich auch sofort
wieder die Frage aufdrängt : Darf sich die Kirche so weitgehend vom Kultischen

her verstehen? Besteht nicht auch in einer vergeistigten, gereinigten,
von falschen Traditionen befreiten Gestalt des Gottesdienstes immer noch für
alle Kirchen die Gefahr, daß sie ihr Wirken und ihr Leben zu einseitig im

1118



Kultischen sehen, statt in der Tat der Liebe, zu stark im sakralen Raum, statt
in der profanen Welt? Dem muß allerdings entgegengehalten werden, was in
der Pastoralkonstitution über die Sendung der Kirche in der Welt deuthch

genug postuUert wird. Höchst erfreuhch für den pastoralen Bereich sind auch
die Weisungen der Offenbarungskonstitution für das Ernstnehmen der Heihgen

Schrift im Leben der Gläubigen, die Freigabe der wissenschafthchen
Erforschung und Auslegung, überhaupt der durchgehende Versuch, die Erneuerung

des kirchUchen Lebensvollzuges aus der bibUschen Offenbarung zu
begründen und zu vertiefen.

5. Der Wandel im Verhältnis zu den andern Kirchen. — Es ist schon so viel über
die Bedeutung all dessen, was in den Dekreten über den Ökumenismus und
über die Ostkirchen steht, geschrieben worden, daß sich eine eingehende
Darstellung erübrigt. Sachhch ist das ekklesiologische Umdenken in der kathohschen

Kirche nirgends so tief gegangen und hat nirgends solche Konsequenzen
erzeugt wie an diesem Punkte. Wenn die kathohsche Kirche im Ökumenismusdekret

zum ersten Mal in ihrer Geschichte, bei aller Wahrung ihres grundsätzlichen

Anspruches, die nichtrömischen Kirchen nicht nur als rehgiöse
Gemeinschaften, sondern eben als Kirchen anerkennt; wenn sie nicht nur
brüderlich-anerkennende Worte für deren besonderes Glaubensgut und Bekenntnisse
der gemachten Fehler und Eingeständnisse der Schuld findet; wenn sie die
Basis für eine reale Gemeinschaft und Zusammenarbeit mit diesen andern
Kirchen freüegt, so ist das unmittelbarer Ausfluß jenes in der Kirchenkonstitution

erstaunhch geweiteten Selbstverständnisses der Kirche, jener
Unterscheidung zwischen der irdischen Erscheinungsform der kathoUschen Kirche
und ihrer göttUchen Berufung. Im einzelnen ist zu vermerken, daß auf dieser
Basis jetzt schon mit den Orientalen weitgehend eine Communicatio in Sacris

möghch erscheint und angestrebt wird (unterstrichen durch die beiden Akte
der Begegnung von Papst Paul VI. mit dem Patriarchen Athénagoras und
der AnnuUierung der Exkommunikation vom Jahre 1054), während das

Verhältnis zu den Reformationskirchen zwar nicht etwa kühler, aber durch
mehr Schwierigkeiten belastet erscheint. Das soU nicht unsere tiefe Freude —
auch die nachträgUche Korrektur an der Aussage über das « Suchen und Finden
Christi in der Heihgen Schrift » sollte man nicht zu sehr übertreiben — über das

voUe Ja der kathoUschen Kirche zu der noch von Pius XI. in «Mortalium
animos» 1928 verurteilten ökumenischen Bewegung vermindern. Sie ist als

eine vom HeiUgen Geist inspirierte Bewegung anerkannt, und die Teilhabe an
ihr wird jedem Kathohken zur Glaubenspflicht gemacht. Die Bedeutung und
Tragweite dessen, was hier geschehen ist, ist noch nicht überaU bewußt geworden:

daß nämUch die kathohsche Kirche gleichsam durch einen kühnen Sprung
nach vorn sich nicht nur aus der ökumenischen Isoherung rettete, sondern die

Führung der ökumenischen Bewegung an sich zu ziehen scheint. Ein gewisses
Mißbehagen in den Genferkreisen war denn auch diesbezügUch zeitweiUg

1119



deutUch spürbar. Sobald wir uns jedoch von allem Prestigedenken befreien,
so können wir uns nur freuen am Wandel in der Kirche Roms. Zugleich stellt
uns das Dekret über den Ökumenismus vor die große Aufgabe, einerseits alles

brüderUch anzuerkennen, was Rom hier getan hat, als Vorleistung für seine

Bereitschaft zur Zusammenarbeit, anderseits aber ihm unsere Auffassung und

Konzeption von Einheit klar gegenüberzustellen.
6. Der Wandel im Verhältnis zur Welt. — Darauf bezieht sich vor allem das

umfangreichste Dokument, die Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt
von heute. Viel wurde an ihr herumkritisiert. Eine Zeitlang schien es, als

müßte sie in der Versenkung verschwinden. Aber ich muß sagen: bei allen
deutlich sichtbaren theologischen Schwächen finde ich sie eines der interessantesten

Dokumente. Nichts leichter, als seine theologischen Mängel, etwa die
stark naturrechtlichen Begründungen, zu kritisieren! Und noch leichter, die

Konkretisierungen im zweiten Teil, etwa die reichUch konventionellen
Ausführungen zur Ehefrage, die merkwürdig gegensätzlichen Ratschläge zu den

Wirtschaftsproblemen oder die eine Mischung aus naturrechtlichem und idealistischem

Denken darstellende Behandlung des Friedens- und Internationahtäts-
problems zu belächeln. Das alles geschieht auch in der katholischen Kritik
reichlich. Und doch sind zwei Dinge hervorzuheben und nicht genug zu
würdigen : das fast plerophore, optimistische Ja der Kirche zu den Problemen der
modernen Welt (es handelt sich ja um die Welthaftigkeit, nicht um den Begriff
Welt im Sinne von Joh. Ev.) anstelle der früheren ängsthchen Ablehnung oder

Apologetik, und zweitens der Wille, heiße Eisen anzupacken, konkret zu werden,

auch wenn das Ergebnis nicht immer klar ist (Geburtenkontrolle, Ver-
staatlichungsproblem). Erstaunhch ist vor allem auch das Ja zur Mündigkeit
der Welt, der imphzite Verzicht auf ein Programm kathohscher Bevormundung
der Kultur und des gesamten säkularen Lebens. Auch hier hat sich eine
tiefe Wandlung vollzogen, scheinbar gegenläufig nach zwei entgegengesetzten

Seiten hin und doch innerlich durchaus konsequent: einerseits hat die
Kirche ein bisher typisches kathohsches Ghetto-Denken durchbrochen, anderseits

auf den imperiahstischen Anspruch zur Beherrschung der Kultur
verzichtet und gerade darin ihre echte Welthaftigkeit, ihre Sendung und Dienstbarkeit

in der Welt erkannt. Nur eine andere Seite dieser Erkenntnis ist es,

wenn sie in der Deklaration zur Religionsfreiheit sich zum Grundsatz der reU-

giösen Toleranz in der Welt bekennt. Diese Deklaration, auch wenn sie sich
zunächst nur auf die zivile Toleranz im staatlichen Bereich beschränkt und dem
Staate handkehrum die ethische Pflicht zum Schutz der kathoUschen Wahrheit
massiv einprägr, wenn also über das innerkathohsche Verständnis der Freiheit
im kirchlich-rehgiösen Bereich und über das Verhältnis von Überordnung und
Unterordnung, von Autorität und Freiheit in der Kirche selbst noch nichts

ausgesagt ist, so finden sich doch in diesen Aussagen Ansatzpunkte für die

dringhch notwendige Neuordnung des Mischehenproblems. Demgegenüber



fällt es weniger in Betracht, daß die Begründung der Rehgionsfreiheit im natur-
rechthchen Prinzip der Personenwürde, statt im Wesen des Glaubens selbst,
der das Element der Freiheit und freien Entscheidung zur Voraussetzung hat,
das evangeUsche Denken nicht voll befriedigt.

Enttäuschung und Weckruf

Gewiß wären, soweit nicht schon bisher kritische Bedenken geäußert wurden,
den zahlreichen positiven Aspekten auch negative Züge entgegenzusetzen:
daß Mariologie und Marianismus trotz gegenteihger Bestrebungen und
warnender Stimmen nochmals eine deuthche Steigerung im Rahmen des Konzils
selbst erfahren haben, stimmt ebenso nachdenkhch wie die bewußte oder
unbewußte Förderung der päpstlichen Oberhoheit; daß ein Konzil, welches

weitgehend unter pastoraler und ökumenischer Parole antrat, ein befreiendes
Wort zur brennendsten pastoralen Not im Verhältnis der Kirchen, zur
Mischehenfrage, nicht gefunden hat, sich in dieser Hinsicht nur mit einem unverbindlichen

und bis heute unerfüUten Votum an den Papst wandte, hat ganz einfach
bitter enttäuscht. Doch aU das ist längst ausgesprochen worden. Die Hauptfakten

des Konzils werden davon nicht in Frage gesteUt: der charismatische

Erneuerungswille, der in der katholischen Kirche aufgebrochen und nicht
mehr zu dämmen ist, ohne daß er doch die Konservativen und ÄngstUchen
hoffnungslos verstört oder in die Opposition getrieben hätte ; die erstaunüche
ökumenische Ausrichtung der kathoUschen Kirche, die in den Konzilsdekreten
wirkUch jedes verletzende oder auch nur verstimmende Wort gegenüber den

getrennten Brüdern vermeidet; die ebenso erstaunUche Öffnung zur Welt hin,
in der mutig die Probleme unserer Zeit angepackt und das Gewissen für die

Verantwortungen der Christen geschärft wird. Daß manche Frage noch offen
bleibt, ist kein Mangel, sondern ein Vorteil.

Die nächste Frage lautet nun: Was geschieht mit diesen Konstitutionen?
Sicher richtet sie sich in erster Linie an die kathohsche Kirche, und von der
nachkonziUaren Arbeit hängt das Wesenthche ab. Schon Harnack hat
ausgesprochen, die Entscheidungsfrage sei in der Kirchengeschichte stets gewesen,
ob solche Konzilsbeschlüsse «wirkUch in Fleisch und Blut der Kirche
übergegangen » seien. Sie richtet sich aber ebenso an uns Protestanten. Oder glauben

etwa wir der Erneuerung nicht zu bedürfen? Meinen wir, in aU den Fragen,
in denen das römische Konzil noch nicht zu einer Klärung gekommen ist, die
leuchtenden Lösungen im Sack zu haben und nicht auch suchen zu müssen?
AUe Kirchen — die kathohsche in der nunmehr beginnenden Periode der
Verwirklichung ihrer hervorragenden Konzilsbeschlüsse wie unsere evangehsche
in ihrer oft so bedenkUch zutage tretenden Unsicherheit der Erkenntnisgrundlagen

und der Verkündigungs- und Seelsorgeaufgaben — stehen vor der Not-



wendigkeit eines gewaltigen geistigen Erwachens und einer unerhörten
geistigen Anstrengung, wenn das Christentum in einer sich stürmisch wandelnden
Welt bestehen und wirken wiU, und wenn die erlösende Liebe nicht untergehen

soU in einer harten Welt. In diesem Sinn war das Zweite Vatikanische
Konzil ein Weckruf an alle Kirchen. Und niemand, der für christhchen Glauben

offen ist, sollte bezweifeln, daß in diesem Weckruf der HeiUge Geist am
Werke war und ist.

1 Wir geben hier eine dem Leser wohl dienliche knappe Aufzählung der offiziellen
Konziledokumente. Sie sind aufgeführt in der zeitlichen Reihenfolge ihrer Promulgierung. In dsr
sachlichen Unterscheidung der Titulaturen (Apostolische Konstitution, Dogmatische
Konstitution, Pastoralkonstitution, Dekret, Deklaration) verbirgt sich eine Abstufung des

theologischen und kirchenrechtlichen Ranges. Die in Klammer gesetzten lateinischen Worte sind
die Eingangsworte des jeweiligen Urtextes und stellen nach kurialem Brauch zugleich den

gültigen lateinischen Titel der Texte dar.

i. Apostolische Konstitution über die heilige Liturgie (Sacrosanctum concilium) vom 4.
Dezember 1963.

2. Dekret über die sozialen Kommunikationsmittel (Inter mirifica) vom 4. Dezember 1963.

3. Dogmatische Konstitution über die Kirche (Lumen gentium) vom 21. November 1964.

4. Dekret über die Ostkirchen (Orientalium ecclesiarum) vom 21. November 1964.

5. Dekret über den Ökumenismus (Unitatis redintegratio) vom 21. November 1964.
6. Dekret über die Hirtenpflichten der Bischöfe (Christus Dominus) vom 28. Oktober 1965.

7. Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens (Perfectae caritatis) vom
28. Oktober 1965.

8. Dekret über die Priesterausbildung (Optatam totius ecclesiae renovationem) vom 28. Oktober
1965.

9. Deklaration über die christliche Erziehung (Gravissimum educationis momentum) vom
28. Oktober 1965.

10. Deklaration über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen (Nostra
aetate) vom 28. Oktober 1965. — (Diese Deklaration enthält im 4. Abschnitt die lang
umstrittene Erklärung zur Judenfrage.)

n. Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung (Dei verbum) vom 18.
November 1965.

12. Dekret über das Laienapostolat (Apostolicam actuositatem) vom 18. November 1965.

13. Pastoralkonstitution über die Kirche in der modernen Welt (Gaudium et spes) vom
7. Dezember 1965.

14. Dekret über die Missionstätigkeit der Kirche (Adgentes) vom 7. Dezember 1965.

15. Dekret über den Dienst und das Leben der Priester (Presbyteratus ordinis) vom 7. Dezember

1965.
16. Deklaration über die Religionsfreiheit (Dignitatis humanae personae) vom 7. Dezember

1965.
Die offiziellen lateinischen Texte und die approbierten deutschen Übersetzungen der ersten

fünf Dokumente sind schon in mehreren Publikationen veröffentlicht, zum Beispiel bei
Herder. Die Texte Nr. 6—16 sind noch nicht offiziell publiziert, dagegen in guten vorläufigen
deutschen Übersetzungen (vervielfältigt) zum Beispiel bei der KIPA in Freiburg i. Ü. erhältlich.

1122


	Ergebnisse des Konzils : Versuch einer vorläufigen Bilanz aus evangelischer Sicht

