
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Artikel: Le Concile et le Renouveau dans l'Eglise

Autor: Saint-Chamant, Jean de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-161791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-161791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vor allem aber muß der Westen energische Anstrengungen zu immer engerer

Einigung machen. Vielleicht bedarf es dazu des aUmählichen Hereinwachsens

einer jüngeren Generation, die nicht mehr in den nationahstischen
Vorstellungen befangen ist, in verantworthche Stellungen.

Die schweren Krisenerscheinungen im Bereich des Kommunismus, die eine

logische Folge der Irrealität der marxistischen Doktrin sind, dürfen uns aber

erlauben, mit voUer Überzeugung zu sagen: Wenn der Westen fest bleibt, ist
ihm der Sieg sicher.

Le Concile et le Renouveau dans l'Eglise

JEAN DE SAINT-CHAMANT

Le 11 octobre 1962, date de l'ouverture du Concile, a été pour un grand nombre
de chrétiens à travers le monde un événement dont tous n'ont peut-être pas
compris sur le moment la portée. Mais ses témoins à Rome ont senti qu'ils
étaient placés tout d'un coup en face de la réalité vivante de l'EgUse et de

son mystère. Ce fut là la révélation qu'apporta la cérémonie d'ouverture, dont
on aurait souhaité qu'un nouveau Guardi, égal par le talent au grand peintre
vénitien, fixât sur la toile les traits pittoresques et les couleurs chatoyantes.
Spectacle imposant assurément que celui de ces deux mille sept cents Pères

conciUaires, venus de toutes les parties de la planète, et qui, pour la première
fois, rencontraient à Rome leurs frères du monde blanc et leurs frères des

continents lointains, jaunes et noirs, ceux de l'Inde et du Japon, de la Chine et de

l'Afrique — toute cette diaspora catholique (du grec catholicos, universel) qui se

rendait à l'appel du chef de l'EgUse de Rome.
On ne saurait assez dire le souci pastoral qui animait ces évêques, ni les

Uens qui les unissaient dans une même pensée aux hommes, croyants ou
incroyants, dont ils ont la charge. C'est un fait que le Concile a manifesté, dès le

début, de façon éclatante, la catholicité de l'Eglise. En rassemblant dans l'unité
un si grand nombre de pasteurs aux tendances les plus diverses, sans parler des

observateurs relevant de confessions différentes et admis à siéger dans l'aula,
il a montré que l'Eglise entend demeurer fidèle à la tradition apostoUque pour
mieux atteindre la réaUté du monde d'aujourd'hui.

Nous examinerons successivement les deux questions qui nous paraissent
avoir dominé le Concile à la fin de la dernière session: l'institution du Synode

episcopal et les conclusions du schéma XIII. Celui-ci, avec ses annexes, apparaît bien,
selon l'expression de Jean XXIII, comme un « Signe des temps », c'est-à-dire

1092



qu'il se présente comme le chapitre d'un nouveau livre dans l'histoire des

rapports de l'Eglise et du monde.
On a parlé du triomphahsme de l'EgUse romaine. S'il faut entendre par là

un certain style qui lui est propre depuis la Renaissance, style qu'ont illustré
tant d'admirables artistes, il est certain que la manifestation conciliaire a pu
sembler un signe visible, mais nullement provocant, de sa puissance. Un fait
nouveau éclatait aux yeux de tous les témoins, qu'on ne saurait trop souUgner,
c'est que le Concile, par le nombre des observateurs, des experts, des auditeurs

présents, reconnaissait l'existence des dénominations chrétiennes qui se situent en
dehors de l'obédience romaine et s'offre à dialoguer avec elles. Après les funestes

ruptures du XVIe siècle, un tel changement inaugure un renouveau qui s'étendra
sans doute aux sources mêmes de la pensée catholique et aux grands travaux
de la théologie bibhque et historique dont Paul VI a reconnu la nécessité. Ce

qui frappait encore les esprits, c'est le fait que cette assemblée d'évêques, de

cardinaux, de patriarches d'Orient représentant les Eghses unies à Rome,
témoignait de la succession ininterrompue des Apôtres, de même que Pierre
s'incarne depuis deux mille ans dans l'évêque de Rome, aujourd'hui Paul VI.
Ainsi l'Eglise cathoUque, si elle se réserve à la faveur du Concile d'ouvrir des

voies nouvelles, ne lâche pas la chaîne qui la rattache à la tradition apostolique,
comme nous le verrons à propos de la création du Synode episcopal, désirée
des Pères conciUaires.

Nombre d'entre eux, au cours de la quatrième session, ont invoqué
l'aggiornamento, mot-clé, mot-programme, qui a été lancé pour la première fois par
Jean XXIII, et qui est devenu depuis comme un leitmotiv des discours
prononcés au Concile. Soyons sûrs que Jean XXIII n'aurait pas donné à l'aggiornamento

la molle signification qu'on lui prête aujourd'hui. Jamais la pensée ne
lui serait venue de « relativiser », comme l'a dit Paul VI, tout ce qui touche à

l'Eglise, à ses dogmes, à ses lois, à ses structures et à ses traditions, alors qu'il
eut au contraire, comme chacun sait, un sens si vif et si rigoureux des valeurs
immuables de la reUgion chrétienne. On ne saurait trop insister, croyons-nous,
sur ces questions de vocabulaire qui ont revêtu une importance particuUère
tout au long du Concile. La note de nouveauté qu'a apportée l'aggiornamento,

ne la cherchons pas ailleurs que là où eUe est : dans une fidélité à l'enseignement
de l'Evangile et à l'autorité du magistère qui en est responsable. Paul VI l'a
souligné avec autorité, dans son style bien à lui, au cours de son allocution du
18 novembre, sans doute une des plus importantes qu'il ait prononcée à

Vatican IL Après avoir indiqué que Yaggiornamento de Jean XXIII ne saurait

en aucun cas être confondu avec on ne sait quel laxisme accommodant, si
contraire aux idées du pape défunt, il a conclu: ^Aggiornamento signifiera donc
désormais pour nous pénétration éclairée dans l'esprit du Concile et fidèle mise

en appücation des directives qu'il a tracées d'une manière si heureuse et si

sainte. »

1093



Le Pape a insisté à plusieurs reprises sur sa volonté de faire vite et nul ne
doute qu'il répondait ainsi au vœu de la majorité des Pères du Concile qui
avaient pris part dans les commissions ou dans l'aula aux discussions souvent
très animées des schémas. Celui qui a trait à la charge pastorale des évêques
constitue un des résultats majeurs du Concile. Il a ouvert la voie à l'institution
du Synode episcopal qui a été annoncé par Paul VI dans son discours du
18 novembre dernier et accueilU avec faveur, si ce n'est avec enthousiasme,

par la majorité des Pères.

Qu'est-ce donc que ce Synode des évêques, nouveau venu dans l'Eglise
romaine, qui prolonge aujourd'hui la «coUégiaUté episcopale», dont le principe
avait été admis, non sans difficulté, l'an dernier, lors de la troisième session?

Il s'agissait de donner une consistance à cette coUégiaUté et d'en faire une
réaUté permanente de l'EgUse. Son but fait apparaître toute l'originalité de la
nouveUe institution: associer plus étroitement, et de façon habituelle, dans la

responsabiUté du gouvernement de l'EgUse, l'ensemble des évêques à celui
d'entre eux qui en est la tête et le chef: le Pape.

On s'est étonné du choix du terme «synode», qui évoque immédiatement
la pensée de l'EgUse orthodoxe. Mais le mot, en usage dans le droit ecclésiastique,

a un sens propre, certainement préférable au terme de coUégiaUté, plus
hermétique. Voilà donc instituée cette assemblée des évêques auprès du Pape,

qu'on a appelé aussi Sénat de l'EgUse, quand l'idée en a été lancée à Rome.
Elle ouvre la porte à une participation du corps des évêques aux pouvoirs
apostoUques de Pierre, mais c'est l'usage qu'ils en feront qui lui donnera forme
concrète et visage. Ainsi les évêques pourront manifester dans leur diocèse la
valeur du principe désormais reconnu de l'EgUse unie et diversifiée dont
chaque partie, selon l'expression du Père Congar, expert au Concile, reflétera
la totaUté.

Bien qu'il eût semblé impensable il y a seulement une dizaine d'années, le

Synode, tel qu'il est conçu aujourd'hui, constitue une innovation qui traduit
la nature profonde de l'EgUse. Le changement qu'il opère dans l'institution
ecclésiale fait passer l'esprit du Concile, si l'on peut dire, de la Curie et des

dicastères romains, à l'intérieur même de l'EgUse. La promptitude avec laquelle
le Pape a décidé de traduire par des actes et des institutions nouvelles les

réformes demandées par les évêques montre qu'il est décidé à ne pas s'arrêter

aux critiques de la droite et de la gauche, qui d'aiUeurs sont allées en s'amenui-
sant au fur et à mesure que le Concile avançait vers sa fin. On peut penser que,
si la convocation du Synode et son ordre du jour sont effectivement du
domaine réservé du Pape, les suggestions des évêques, avec l'expérience que leur
donnera l'exercice du pouvoir, seront de plus en plus écoutées, sinon même
solUcitées. On n'a peut-être pas suffisamment remarqué que la création du

Synode était d'une importance capitale pour le rapprochement avec les Eglises
orthodoxes. Il sanctionne, en effet, l'existence et la personnaUté des EgUses

1094



locales et donne par conséquent à l'EgUse cathoUque une structure qui n'est

pas éloignée de ceUe qui est de tradition dans l'EgUse d'Orient. Cette conception

pluraliste prendra son plein effet avec les nouvelles institutions qui
traduiront dans la vie de l'EgUse les réformes annoncées : en plus du Synode des

évêques, le Conseil episcopal missionnaire, les commissions héritées du Concile,
enfin les conférences épiscopales à l'échelon national.

Le Synode sera composé de 15 o évêques du monde entier, élus dans chaque

pays par les conférences épiscopales, au prorata de leur nombre. Ce mode de

désignation démocratique est d'une grande importance, car il permet d'apprécier

la nature et l'aide que les évêques apporteront au Pape et de préciser les

principes de leur collaboration.
L'initiative prise par Paul VI a dépassé les espérances. Elle est en quelque

sorte révolutionnaire en ce sens qu'eUe donne naissance à une institution
entièrement nouvelle qui marquera un tournant sans précédent dans l'histoire
de l'EgUse. Le Synode comportera aussi une représentation élue des supérieurs
reUgieux, chefs des grands Ordres (bien qu'ils ne soient pas évêques), en raison
du fait que leur juridiction a toujours été considérée, suivant le droit canon,
comme une émanation du Pape lui-même. C'est à ce titre que les Chefs d'Ordre
siégeaient au Concile.

Le Synode sera consultatif et permanent, étant entendu, spécifie le Motu
proprio qui l'institue, que les membres élus et désignés pour y siéger n'ont pas,

eux, un mandat permanent. Ils sont nommés seulement pour la durée d'un an,
choisis, comme nous l'avons dit, par les 5 3 conférences épiscopales actuellement

existantes dans le monde, qui reçoivent ainsi une consécration officielle
et un rôle consultatif qu'eUes n'avaient pas jusqu'ici. Il convient d'ajouter qu'un
secrétariat, nommé par le Pape, fonctionnera à Rome et assurera la continuité
de l'institution. Soumis à l'approbation des Pères du Concile, la grande majorité
des évêques d'Europe, des Etats-Unis, du Canada, d'Amérique latine, d'Afrique,

de l'Inde, l'ont approuvé, en même temps que plusieurs d'entre eux ont
exprimé le désir de voir l'EgUse opérer la décentraUsation qui est en train de

se produire et se poursuivra avec la réforme de la Curie. Ainsi le Pape recevra
un appui tout à fait nouveau du collège episcopal et entendra ses suggestions.
Il n'est pas exagéré de dire qu'une pareille association du pouvoir central et de

la périphérie, comme l'on dit à Rome, prépare la physionomie de l'Eglise de

demain où, par l'entremise de l'épiscopat mondial, l'autorité suprême résultera
d'une plus étroite collaboration — nul ne peut encore l'évaluer — entre
l'ensemble du corps des évêques et le Souverain pontife.

La création d'un organisme aussi original pose immédiatement la question
assez épineuse de ses relations avec la curie romaine, si souvent dénoncée, et
parfois très injustement, comme l'organe le plus réactionnaire de l'EgUse.
Comme toujours en pareil cas, une opinion plus nuancée s'impose. Sans doute,
comme tout ce qui est humain, comme tout ce qui est hé au temps, la curie se

1095



trouve-t-elle exposée à des insuffisances et à la caducité. Il n'est que de se

reporter au discours du Pape du 18 novembre pour savoir en quelle estime il
tient la curie et quels égards il continue d'avoir pour elle:

Pour ce qui est de la Curie romaine, permettez-moi de la désigner à votre bienveillance
et à votre reconnaissance. Si l'Eglise catholique se trouve aujourd'hui dans les bonnes
conditions que, grâce à Dieu, nous pouvons lui reconnaître, elle le doit en bonne partie au service
de cet instrument actif et fidèle de l'exercice de la charge apostolique.

C'est à tort qu'on le tiendrait pour vieilli, inapte, entaché d'égoïsme et de compromissions.
C'est pour nous un devoir de témoigner de son mérite: les défauts qu'en d'autres temps on
reprochait à cet ensemble d'hommes qui entourent et servent le pontificat romain n'existent
plus de nos jours.

Un grand nombre de pères estiment, toutefois, qu'une évolution des
mentalités et des habitudes de la curie serait souhaitable, et d'abord cette hmite
d'âge des cardinaux et des hauts prélats à soixante dix ans, que le cardinal
Montini avait préconisée lui-même jadis et qui a toujours été différée. Un
autre vœu exprimé serait que les postes de préfet et de secrétaire des grandes
congrégations romaines fussent confiés à des hommes originaires de leurs pays
respectifs, donc non romanisés, et ouverts au problème du monde moderne.
Ainsi serait réalisée cette internationaUsation de la curie, si souvent annoncée,
mais toujours freinée par le poids même de son institution séculaire.

Répondant à une exigence interne du Concile, le Synode episcopal, qui sera

convoqué à partir de 1967, aidera, par le fait même de sa présence à Rome,
à cette transformation. A travers lui, l'influence des conférences épiscopales
reflétant les tendances propres à chaque pays s'exercera sur le pouvoir central.
Il appartiendra au Pape, s'il le désire, de confier au Synode la décision des

questions débattues et, à l'occasion, d'élargir le rôle consultatif du nouvel
organisme. Certains vont même jusqu'à penser que le Synode est appelé à

jouer un rôle d'instance vis-à-vis des commissions post-conciliaires et que son
influence contrebalancera opportunément celle de la Curie romaine. Tels sont
les espoirs que nourrissent les observateurs et divers témoins du Concile. Son

prolongement, qui n'a pas fini de faire sentir ses effets par son ampleur, sa posi-
tivité et son universaUsme, laisse entrevoir des possibiUtés œcuméniques que
nul n'aurait osé prévoir il y a seulement quatre ans. Le départ a été donné
au renouveau dans l'Eglise, dont on peut croire qu'il ne s'arrêtera pas là

puisque le schéma XIII, qui traite de la présence de l'Eglise dans le monde,
ouvre à ce renouveau des perspectives insoupçonnées. Il s'agit là d'une grande
aventure dans laquelle s'est engagée toute la démarche conciliaire.

Le schéma XIII
Il a fini par voir le jour après cinq semaines de remaniements successifs de fond
et de forme et apparaît, dans son état final, comme le test par execellence du
désir de réforme de l'Eglise romaine. Pour les historiens de l'avenir qui auront

1096



à leur disposition les archives du Concile, il sera intéressant de comparer entre
eux les divers états du schéma, on peut dire du fameux schéma, car aucun n'a
été plus discuté, ni plus passionnément attendu. Selon la pensée même de Jean

XXIII, il s'affirme — l'expression est de lui — comme un « Signe des temps ». Le
branle qu'il donne par les idées qu'il aborde dans des domaines si divers
conditionne de nouveaux rapports avec le monde. Il favorise au premier chef
l'ouverture œcuménique qui n'en est plus à ses débuts puisque quatre délégués
du Saint-Siège, faisant suite à d'autres prises de contact, sont partis pour Istam-
bul en vue de rencontrer le patriarche Athénagoras. Primat d'honneur de toute
l'Orthodoxie et chef de l'EgUse d'Orient autocéphale, on sait qu'il entretient
avec Paul VI, «frère bien-aimé et infiniment respecté», selon sa propre expression,

les relations les plus confiantes. Ces sentiments d'amitié et d'estime
viennent de recevoir une consécration officielle au cours de l'émouvante
cérémonie qui s'est déroulée le 7 décembre au Patriarchat œcuménique d'Istambul,
en présence du Patriarche et de Son ExceUence le cardinal Shehan, archevêque
de Baltimore, représentant du Pape. Dans la déclaration commune qui a été

lue simultanément et solennellement à Constantinople et à Rome, Athénagoras
et Paul VI ont exprimé leur «volonté de réconciliation et invité les deux

Eglises à poursuivre le dialogue ».

Interrompue depuis le onzième siècle par l'anathème lancé au nom du

Saint-Synode par le patriarche Michel Cérulaire, auquel avait répondu la bulle
d'excommunication du Pape, la reprise des relations entre les deux Eglises
inaugure une ère nouvelle qu'on peut croire chargée de promesses1. Une telle
démarche prend aujourd'hui un sens profondément œcuménique et permet
d'attendre de nouveaux entretiens, de nouveaux rapprochements avec les

EgUses protestantes. C'est sous cet angle qu'on s'est féUcité, dans les milieux
conciUaires, de la création de deux commissions mixtes étabUssant des rapports
confraternels entre le Secrétariat pour l'Unité, d'une part, le Conseil Oecuménique

et l'Alliance Luthérienne mondiale, d'autre part. Cette saine émulation
ne manquera pas de se faire sentir au sein du groupe mixte de travail, créé il
y a deux ans au Nigeria à la conférence d'Unugu, qui vient de se réunir à

Rome pour la seconde fois, en présence du pasteur Visser't Hooft, ancien
président du Conseil Oecuménique de Genève. On peut croire qu'en agissant
ainsi en commun, catholiques et protestants seront à même d'engager un
dialogue fraternel qui sera d'autant plus fructueux que l'Eglise catholique, réformée

par le Concile, comme l'a déclaré Jean Guitton récemment à Bruxelles, « s'est

ouverte à la conciliation».
L'EgUse se fait tous les jours comme le monde. Mais elle n'est pas le monde,

elle est seulement dans le monde: distinction essentielle qui lui permet de se

renouveler quand elle le juge à propos. Elle continuera après le Concile comme
avant, mais fécondée par lui, donc ouverte au dialogue avec les autres et avec
le monde. Le Secrétariat pour l'Unité, que préside on sait avec quelle délica-

1097



tesse et queUe autorité, le cardinal Bea, poursuit sa tâche. Ancien directeur de

l'Institut bibhque à Rome, rompu à la connaissance de tous les courants de
la pensée religieuse, il a été, avant même l'ouverture du Concile, placé par
Jean XXIII à la tête de la Commission chargée des questions œcuméniques.
Personne n'a plus fait que lui pour ouvrir un dialogue avec les Eghses
chrétiennes, notamment avec le Conseil Oecuménique de Genève. Celui-ci l'a
invité l'an dernier à prononcer une conférence contradictoire avec le pasteur
Boegner, et l'on sait que cette rencontre eut un très grand retentissement. On
aime à penser qu'un des effets du Concile sera d'amener bon nombre de catholiques

à «mettre entre parenthèse leur conscience dogmatique et leur conviction

qu'ils constituent la seule EgUse» (Père Congar). C'est à ce prix qu'ils
pourront s'offrir sans arrière-pensée au dialogue, dont on ne met pas en doute
Futilité. Les convictions de chacun n'auront pas à souffrir d'une pareiUe
confrontation et c'est assurément un des grands mérites du Concile d'avoir rendu
possible ce rapprochement. Les observateurs, disons-le, par leur présence dans

l'aula, auront beaucoup contribué à ce travail d'osmoss dont se féUcitent tous
ceux qui gardent foi dans le Mouvement pour l'unité. Les communions non
cathoUques y ont pris une part qui restera une des caractéristiques du Concile.
Leurs échanges de vues chaque semaine avec le Secrétariat pour l'Unité ont
favorisé ces relations interconfessionneUes et rendu possible des approches en
faveur de l'unité.

Cette grande vision de la rencontre, propre à notre temps, ne doit pas
disparaître avec le Concile. Un renouveau s'accomphi: mystérieusement tous
les jours et nul ne peut dire ou il aboutira. Ce qui est sûr, c'est que le corps
mystique de l'EgUse, qui s'étend au monde entier, reste susceptible
d'accommodation, de changement, de rénovation, de progrès;. Max Jacob, israéhte,
qui fut un écrivain catholique très original, avait coutume de dire : « Le mystère
est dans cette vie, la réaUté est dans l'autre. » En d'autres termes, le renouveau
dans l'EgUse entrepris par le Concile, sujet de cet article, est en marche et celui-
ci poursuit son travail d'édification appuyé à la fois sur le changement et sur
la pérennité. Il est significatif que l'héritage d'omnipotence de l'EgUse romaine,
dont certains gardent encore un souvenir nostalgique, n'a pas empêché le
Concile d'adopter une attitude toute nouvelle à l'égard de certaines questions
qui, jusqu'à présent, provoquaient de sa part des condamnations expUcites.
C'est ainsi que le Concile s'est refusé à formuler, malgré les combats d'arrière-
garde Uvrés par la minorité, une nouvelle condamnation du communisme, tout
en maintenant les réprobations antérieures. Même l'athéisme a été abordé
avec autant d'esprit de compréhension que l'humanisme laïc et profane. C'est
ce que Mgr Garonne (Toulouse), rapporteur du schéma 13, a tenu à

souligner en disant que ce schéma représentait une sorte d'entrée en communion
avec le monde et témoignait que l'esprit de dialogue l'emportait sur l'esprit
d'anathème.

1098



Parmi les «signes des temps», on n'étonnera personne en disant que la

question du rapport des conjoints mariés est une des plus brûlantes. Le schéma

XIII, bien loin d'avoir cherché à l'éviter, l'a abordée franchement. C'est donc
sur la question des relations du couple qu'on attendait les orateurs. Si, dans

plusieurs secteurs de l'opinion, on espérait des solutions toutes faites, cette
attente risque fort d'être déçue. Les Pères conciUaires considèrent, en effet,

qu'ils n'ont pas, dans l'immédiat, à donner une réponse concrète sur tel ou
tel point, aux interrogations des fidèles. Ce qui leur incombe, croyons-nous, est

tout autre chose et, pour les croyants, d'un ordre essentiellement spirituel. Il
leur revient de rappeler aux chrétiens que, quelles que soient les épreuves de la
vie conjugale, c'est aux intéressés à s'interroger eux-mêmes sur les choses qui
les concernent intimement à la lumière de leur foi.

Comme le désirait Jean XXIII, le Concile a fait entrer un courant d'air frais
dans l'EgUse. Le problème complexe qui se pose aux couples unis par le

mariage pouvait difficilement être traité à fond pubUquement. Il est donc
examiné actuellement par un bureau d'études réuni à la demande de Paul VI
et composé d'une trentaine de membres, parmi lesquels des médecins, des

sages-femmes, des théologiens, des psychiatres, expressément désignés en
raison de leur compétence spéciale. Sur la finaUté du mariage, telle qu'elle a été

évoquée dans l'aula par le cardinal Suenens (MaUnes), une distinction
fondamentale s'impose entre la fin dite primaire, tenant à la nature du mariage, et la
fin seconde qui pousse les êtres humains à se marier par amour. Un effort méritoire

a consisté, de la part de plusieurs orateurs, à montrer en s'appuyant sur
les données actuelles des sciences psychologiques et médicales l'unité réelle des

deux fins et leur cohérence profonde dans la communauté du couple. C'est à

propos de ces considérations déhcates que Mgr Mendez Arcos (Mexique) a

fait ressortir la nécessité pour l'EgUse d'étabUr un dialogue avec l'homme
moderne, tel qu'il se présente de nos jours, en proie aux forces obscures de son
inconscient. Il importe donc de pénétrer la «psychologie des profondeurs»,
dont la connaissance est due, a affirmé Mgr Mendez, à la «découverte géniale
de Freud».

Quelque temps après cette intervention qui fut écoutée par les Pères avec
autant d'attention que de surprise, Mgr PeUegrino, archevêque de Turin, qu'on
dit très estimé du Pape, s'est féucité des paroles «claires et nettes» que Mgr
Mendez Arcos avait prononcées dans l'aula. Au cours d'une conférence donnée

par lui au Bureau depresse du Concile, il a déclaré qu'on ne pouvait pas affirmer

que le schéma XIII ne tiendrait pas compte de la «disciphne moderne du
freudisme». Il a semblé à l'auditoire que ces paroles de Mgr PeUegrino faisaient
allusion à l'expérience psychanalytique menée actuellement, par ordre du
Supérieur et avec l'autorisation du Saint-Siège, dans le monastère bénédictin de

Cuernavacas au Mexique, expérience aujourd'hui controversée.

1099



Quant à la question de la régulation des naissances, elle vient de franchir,
à l'heure où nous écrivons, le cap de la commission qui n'a pas approuvé le

point de vue très circonstancié du groupe mixte d'études, que Paul VI avait
saisi spécialement du problème. En fait, si nous avons bien compris, tout en
maintenant la condamnation des méthodes contraceptives déjà réprouvées, la

question des nouvelles méthodes conceptionnelles expérimentées depuis reste

posée. Les principes demeurent donc inchangés, selon la règle traditionnelle de

l'Eglise, mais on se garde d'insister davantage sur la finalité exclusive de la

procréation par rapport à l'autre fin du mariage, la fin qui vise au bonheur

conjugal, dont il a été question plus haut. On peut croire, sans préjuger de

l'avenir, que beaucoup s'en réjouiront.
On n'a pas été sans remarquer que le débat s'était élargi grâce au cardinal

Alfrink (Utrecht) et surtout au cardinal Léger (Montréal). Ce dernier avait

déjà, lors de la troisième session, insisté avec un grand bonheur d'expression
sur l'aide mutuelle des époux «au plan du corps comme au plan de l'esprit» et
déclaré que le couple, associé «pour le meilleur et pour le pire», constituait en
soi-même une fin. Il a reconnu que, sous l'influence d'appréciations pessimistes,
négatives de l'amour humain, l'importance et la légitimité de cet amour étaient
restées trop longtemps obscurcies aux yeux de l'Eglise catholique. Affirmons
sans crainte, a-t-il dit, que cet amour est bon et sain, car «les époux ne se
considèrent pas, eux, comme de simples procréateurs, mais comme des personnes
qui s'aiment». Un tel langage, on le croit sans peine, a éveiUé un écho immédiat
parmi les Pères du Concile qui se sont senti encouragés à rechercher une meilleure

adaptation à la loi profonde du mariage et à situer le devoir de fécondité

non «en fonction de la matériaUté de chaque acte, mais à l'échelle de la vie
totale du foyer».

Il apparaît donc que l'Eglise a pris en considération le problème du couple
bien au delà de la question de la «pilule» qui ne résoud rien et qu'elle se

réserve, le moment venu, d'apporter une réponse qui sera en accord avec les

conclusions de la commission et du bureau d'étude compétents. Les époux
chrétiens, que trouble encore un certain légalisme mal défini, hérité des temps
passés, y trouveront un apaisement et sans doute, on peut l'espérer, la solution
attendue au problème — naturel et surnaturel — qui les concerne.

A ces questions qui intéressent tant de personnes et auxquelles prirent part
plusieurs auditeurs laïques, le Concile finalement n'apporte qu'une réponse
dilatoire. Comment s'en étonnerait-on? Ce serait une grande illusion de croire

que l'Eglise détient sur tous ces problèmes des solutions faciles. Une déception
sera sans doute ressentie, à la suite de ces informations, dans plus d'un foyer
chrétien qui attendait autre chose, peut-être une «recette», qu'il n'appartenait
pas au Concile de donner. Devant cette insatisfaction relative, on se prend à

espérer que les points de vue, parfois si différents, des experts et des théologiens
finiront par trouver leur place, sans neutraUsation ni malaise, dans des textes



clairs et définitifs, qu'il appartiendra au Pape de promulguer. Les discussions

auxqueUes a donné lieu le schéma XIII ont ouvert une espérance qui ne peut
pas être déçue. Les questions qui ont été soulevées, les plus humaines que le
Concile ait abordées, nous ont révélé un visage de l'EgUse qu'on ignorait
jusqu'à présent. C'est pourquoi on sait gré à ses auteurs d'avoir dégagé la morale
chrétienne de l'optique individuaUste où eUes se situait depuis le Concile de

Trente, au profit d'une morale virile et délibérée, à l'échelle des problèmes de

notre temps.
Il s'agit pour l'Eglise non d'ériger un système, d'édicter des préceptes,

mais de rejoindre avant tout le monde dont elle a la charge. Sa tâche actuelle,
cela a été répété maintes fois, est d'être présente à l'avenir du monde et, pour
y parvenir, de promouvoir une sage modernisation de ses traditions et de ses

usages surannés. La seule différence avec le passé est que jadis l'autorité de

l'EgUse romaine suffisait à maintenir dans la société des règles qui étaient

rarement remises en question. Il n'en est plus de même de nos jours où
l'individu a pris conscience de son autonomie d'homme libre. Les exigences qu'il
sent en lui l'amènent à se poser de multiples questions qui, lorsqu'il est chrétien,
attendent de l'EgUse pour le moins un avis. Qu'il s'agisse de la propriété
privée, du communisme, du désarmement, de la guerre, de la psychanalyse, de

la régulation des naissances, des mariages mixtes, etc. l'Eglise est sollicitée par
l'opinion de faire entendre sa voix et de donner des directions. Elle n'a pas cru
encore pouvoir le faire à propos de quelques-uns des sujets abordés par le
schéma XIII et se borne, en attendant, à indiquer une orientation générale dans

l'esprit du Concile. Les grands textes promulgués constituent déjà par eux-
mêmes un rajeunissement des positions traditionnelles de l'Eglise et serviront
de base à une reprise du dialogue théologique avec les représentants des

diverses confessions. On ne peut plus douter maintenant que le Concile, tourné
vers l'avenir, a ouvert les voies à une évolution des esprits qui se poursuivra
dans la période post-conciüaire où nous sommes entrés. C'est pour ces raisons

que s'est constitué récemment à Rome un centre de dialogue dans la ligne du

Concile, le S.E.P.T. (Secrétariat pour l'Etude des Problèmes de notre Temps),
composé de spécialistes et de savants laïques et ecclésiastiques qu'associe une
commune préoccupation: la connaissance des grandes mutations qui caractérisent

notre époque dans l'ordre de la cosmogénèse, des recherches
psychosomatiques, et du problème complexe de l'insertion de l'individu dans le monde
moderne. Une espérance, un optimisme, caractérisent cette recherche planifiée
qu'animent un esprit de synthèse et un authentique humanisme.

A Favant-veille de la clôture, la question déucate d'un sacerdoce marié a

rebondi à propos de la discussion du schéma sur les prêtres. Elle avait été

soulevée quelques semaines auparavant par la demande d'intervention de Mgr
Koop (Brésil), d'origine hollandaise, intervention à laquelle les «modérateurs»
se sont opposés à la demande du Pape, mais dont le texte n'a pas tardé à circuler

noi



dans Rome et a provoqué d'assez vives discussions. La presse, en exagérant
l'incident, a donné fâcheusement l'impression que le problème se posait à

l'état aigu, ce qui n'est certes pas le cas en France. Certains ont paru même
oubUer que le céUbat des prêtres, institué depuise seize siècles par l'EgUse
d'Occident, vaut à celle-ci, malgré quelques traverses, un caractère particuUer
dont son autorité bénéficie aujourd'hui dans le monde.

Il serait vain, toutefois, de nier que des évêques d'Amérique du Sud sont
actueUement aux prises dans leurs diocèses avec de graves difficultés occasionnées

par la conduite, parfois regrettable, de leur clergé. Mais il s'agit là de cas

d'espèce qu'on aurait tort de généraUser. Plusieurs évêques, pour y remédier,
sont à la recherche de solutions sans douté difficiles à trouver, mais dont
l'urgence, a reconnu Mgr Koop, s'impose, ce qui d'aiUeurs est sans préjudice pour
le maintien de la loi du céhbat qui demeure encore la règle de l'Eglise d'Occident.

Un éloge très senti a été rendu à cette occasion aux prêtres orientaux
mariés, malgré l'avis de plusieurs Pères qui auraient préféré qu'on n'en fît pas
mention dans le schéma, pouréviter ainsi toute comparaison. Les Eghses d'Orient
en communion avec Rome, qui s'honorent de compter tant d'hommes émi-
nents et de prêtres vertueux, ont gardé leur disciphne primitive, qui comporte
le mariage, sauf pour l'épiscopat. C'est pourquoi le schéma a reconnu la valeur
des prêtres mariés d'Orient et reçu l'approbation du patriarche Maximos IV
d'Antioche ainsi que du cardinal Bea, soucieux de ne pas laisser dévaluer le

clergé oriental. Le fait mérite d'être souligné, car il témoigne en faveur d'une
affirmation de l'universaUté de l'EgUse. On peut yvoir aussi un hommage rendu
au patriarche Maximos IV, dont les interventions au Concile ont chaque fois
mis à l'honneur l'EgUse d'Orient en la personne d'un de ses plus savants et
plus iUustres représentants.

Un grand nombre de personnes s'est féUcité que Vatican II, rompant avec
une tradition ancienne de l'EgUse romaine, ait pris soin de ne présenter aucun
anathème ni aucune condamnation, mais qu'il ait marqué, au contraire, un très
sincère désir de renouer avec la dimension historique et cosmique de l'espérance

chrétienne. Ainsi s'unifie, selon l'esprit bibüque, ce qu'une certaine vue
cathohque des choses a trop longtemps séparé: Dieu, l'homme et l'univers.
On n'a pas manqué de remarquer qu'une telle synthèse évoque l'œuvre du
Père Teilhard de Chardin, qui a fait l'objet, à la fin du Concile, de plusieurs
conférences diversement appréciées, dont une, magistrale, de Lubac.

Deux faits ont marqué le 7 décembre la dernière séance solennelle du Concile

: la réforme du Saint-Office, qui Umite certaines de ses plus anciennes

prérogatives, et le baiser de paix que se sont donné le délégué du Patriarche
œcuménique de Constantinople et le Pape de Rome. Ces deux événements

inaugurent une ère nouvelle pour la chrétienté, dont il est permis de penser
aujourd'hui qu'eUe sera à la mesure de notre espérance. En dépit des efforts

accompUs depuis quatre ans par les commissions conciUaires, certaines ques-



tions ne sont pourtant pas encore assez mûres pour apporter des réponses
définitives tenant compte de la variété des points de vue et des diverses tendances
des Pères. Dans six mois, dans un an, quand le travail sera décanté et tous les

modi des schémas dépouiUés, il apparaîtra que le Concile a rempli sa tâche et
s'est engagé irrévocablement dans la voie du renouveau.

Paul VI a désiré, avant de prononcer la clôture du Concile, qu'un éclatant

hommage fût rendu à ses deux illustres prédécesseurs, Pie XII et Jean XXIII,
qui, chacun à sa manière, en ont préparé les voies. On n'ignore pas que Pie

XII, en son temps, avait déjà songé à un Concile et même réuni une commission
en vue d'en étudier la préparation. Mais de graves événements poUtiques dans
le monde ne lui ont pas permis de réaUser ce projet. Il a fallu la venue de

Jean XXIII pour que l'idée prît corps et que Vatican II ouvrît ses portes à

Rome. En vue de répondre aux vœux d'un grand nombre de Pères conciUaires,
Paul VI a annoncé le 18 novembre dernier, devant la Congrégation générale,
son intention d'engager simultanément les deux procès de béatification de

Pie XII et Jean XXIII. Il n'a donc plus été question du vote par acclamation,
préconisé par un certain nombre de Pères à propos de Jean XXIII, et l'on
en revint à la procédure traditionneUe de l'EgUse.

Il n'a pas manqué dans les miüeux conciUaires de Pères et d'auditeurs pour
le regretter. Un pasteur protestant, lui-même observateur au Concile et ami
de Jean XXIII, a formulé ainsi son avis quand la nouvelle de la béatification
fut officieUement annoncée: «Ne touchez pas à Jean XXIII, il nous appartient
comme à vous. C'est nous l'enlever que de le béatifier. » On aime à penser
que, si Paul VI a tenu à rapprocher ainsi les deux Papes dans la même
consécration de leurs mérites, c'est pour couper court à la légende de leur prétendue
opposition. Ce geste du Souverain Pontife a été au cœur de tous les chrétiens.
Comment pourraient-ils séparer dans leur admiration et leur reconnaissance

ces deux grands esprits qui, avec des dons si divers, ont orienté pour des siècles

la marche de l'Eglise vers son destin éternel? Nous nous féUcitons, en achevant
ces hgnes, que les Eglises non unies à Rome aient elles-mêmes compris et

approuvé la pensée de Paul VI en faveur des deux derniers Papes qui, l'un et
l'autre, ont dominé leur temps.

'Les traditions de l'Eglise orthodoxe et le principe de la collégialité que le Concile a remis
en honneur manifestent une convergence vers le rétablissement de la communauté et, on peut
l'espérer, un jour, de l'union entre les parties occidentale et orientale de l'Eglise. L'Orthodoxie,

pour sa part, en dépit des divergences qui l'ont opposée si longtemps au siège de

Rome, n'a jamais contesté au Pape la préséance due au «Premier évêque de la Chrétienté»,
ainsi que le Patriarche Athénagoras a désigné lui-même Paul VI après la levée des excommunications.

1103


	Le Concile et le Renouveau dans l'Eglise

