Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 45 (1965-1966)

Heft: 12

Artikel: Le Concile et le Renouveau dans I'Eglise
Autor: Saint-Chamant, Jean de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-161791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-161791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vor allem aber muf3 der Westen energische Anstrengungen zu immer enge-
rer Hinigung machen. Vielleicht bedarf es dazu des allmihlichen Hereinwach-
sens einer jungeren Generation, die nicht mehr in den nationalistischen Vor-
stellungen befangen ist, in verantwortliche Stellungen.

Die schweren Krisenerscheinungen im Bereich des Kommunismus, die eine
logische Folge der Irrealitit der marxistischen Doktrin sind, diirfen uns aber
etlauben, mit voller Uberzeugung zu sagen: Wenn der Westen fest bleibt, ist
ihm der Sieg sicher.

Le Concile et le Renouveau dans I’Eglise

JEAN DE SAINT-CHAMANT

Le 11 octobre 1962, date de 'ouverture du Concile, a été pour un grand nombre
de chrétiens 4 travers le monde un événement dont tous n’ont peut-étre pas
compris sur le moment la portée. Mais ses témoins 2 Rome ont senti qu’ils
étaient placés tout d’un coup en face de la réalité vivante de I’'Eglise et de
son mystere. Ce fut 1a la révélation qu’apporta la cérémonie d’ouverture, dont
on aurait souhaité qu’un nouveau Guardi, égal par le talent au grand peintre
vénitien, fixdt sur la toile les traits pittoresques et les couleurs chatoyantes.
Spectacle imposant assurément que celui de ces deux mille sept cents Péres
conciliaires, venus de toutes les parties de la planéte, et qui, pour la premiére
fois, rencontraient 2 Rome leurs fréres du monde blanc et leuts fréres des con-
tinents lointains, jaunes et noirs, ceux de I'Inde et du Japon, de la Chine et de
I’ Afrique — toute cette diaspora catholique (du grec catholicos, universel) qui se
rendait a ’appel du chef de I’Eglise de Rome.

On ne saurait assez dire le souci pastoral qui animait ces évéques, ni les
liens qui les unissaient dans une méme pensée aux hommes, croyants ou in-
croyants, dont ils ont la charge. C’est un fait que le Concile a manifesté, dés le
début, de fagon éclatante, la catholicité de ’Eglise. En rassemblant dans ’unité
un si grand nombre de pasteurs aux tendances les plus diverses, sans parler des
observateurs relevant de confessions différentes et admis a siéger dans I’aula,
il a2 montré que ’Eglise entend demeurer fidéle a la tradition apostolique pour
mieux atteindre la réalité du monde d’aujourd’hui. :

Nous examinerons successivement les deux questions qui nous paraissent
avoir dominé le Concile 4 la fin de la derniére session: /’institution du Synode
épiscopal et les conclusions du schéma XIII. Celui-ci, avec ses annexes, apparait bien,
selon ’expression de Jean XXIII, comme un «Signe des temps», c’est-a-dire

1092



qu’il se présente comme le chapitre d’un nouveau livre dans I’histoire des rap-
ports de ’Eglise et du monde.

On a parlé du triomphalisme de I’Eglise romaine. S’il faut entendre par la
un certain style qui lui est propre depuis la Renaissance, style qu’ont illustré
tant d’admirables artistes, il est certain que la manifestation conciliaire a pu
sembler un signe visible, mais nullement provocant, de sa puissance. Un fait
nouveau éclatait aux yeux de tous les témoins, qu’on ne saurait trop souligner,
c’est que le Concile, par le nombre des observateurs, des experts, des auditeurs
présents, reconnaissait ’existence des dénominations chrétiennes quise situent en
dehors de I'obédience romaine et s’offre 4 dialoguer avec elles. Apreés les funestes
ruptures du X VIesiecle, un tel changement inaugure un renouveau quis’étendra
sans doute aux sources mémes de la pensée catholique et aux grands travaux
de la théologie biblique et historique dont Paul VI a reconnu la nécessité. Ce
qui frappait encore les esprits, c’est le fait que cette assemblée d’évéques, de
cardinaux, de patriarches d’Orient représentant les Eglises unies 2 Rome, té-
moignait de la succession ininterrompue des Apoétres, de méme que Pierre
s’incarne depuis deux mille ans dans ’évéque de Rome, aujourd’hui Paul VL.
Ainsi PEglise catholique, si elle se téserve a la faveur du Concile d’ouvrir des
voies nouvelles, ne liche pas la chaine qui la rattache a la tradition apostolique,
comme nous le verrons 4 propos de la création du Synode épiscopal, désirée
des Péres conciliaires. _

Nombre d’entre eux, au cours de la quatrieéme session, ont invoqué I'aggior-
namento, mot-clé, mot-programme, qui a été lancé pour la premiére fois par
Jean XXIII, et qui est devenu depuis comme un leitmotiv des discours pro-
noncés au Concile. Soyons strs que Jean XXIII n’aurait pas donné a I'aggior-
namento la molle signification qu’on lui préte aujourd’hui. Jamais la pensée ne
lui serait venue de «relativiser», comme 1’a dit Paul VI, tout ce qui touche a
IEglise, a ses dogmes, 4 ses lois, a ses structures et a ses traditions, alors qu’il
eut au contraire, comme chacun sait, un sens si vif et si rigoureux des valeurs
immuables de la religion chrétienne. On ne saurait trop insister, croyons-nous,
sur ces questions de vocabulaire qui ont revétu une importance particuli¢re
tout au long du Concile. La note de nouveauté qu’a apportée I’aggiornamento,
ne la cherchons pas ailleurs que 12 ou elle est: dans une fidélité a enseignement
de ’Evangile et a I'autorité du magistére qui en est responsable. Paul VI I’a
souligné avec autorité, dans son style bien 4 lui, au cours de son allocution du
18 novembre, sans doute une des plus importantes qu’il ait prononcée a
Vatican II. Aprés avoir indiqué que P'aggiornamento de Jean XXIII ne saurait
en aucun cas étre confondu avec on ne sait quel laxisme accommodant, si con-
traire aux idées du pape défunt, il a conclu: «Aggiornamento signifiera donc
désormais pour nous pénétration éclairée dans I’esprit du Concile et fidéle mise
en application des directives qu’il a tracées d’une maniere si heureuse et si
sainte. »

1093



Le Pape a insisté a plusieurs reprises sur sa volonté de faire vite et nulne
doute qu’il répondait ainsi au veeu de la majorité des Péres du Concile qui
avaient pris part dans les commissions ou dans I’aula aux discussions souvent
trés animées des schémas. Celui qui a trait a la charge pastorale des évéques
constitue un des résultats majeurs du Concile. Il a ouvert la voie a 'institution
du Synode épiscopal qui a été annoncé par Paul VI dans son discours du
18 novembre dernier et accueilli avec faveur, si ce n’est avec enthousiasme,
par la majorité des Péres. :

Qu’est-ce donc que ce Synode des évéques, nouveau venu dans 'Eglise
romaine, qui prolonge aujourd’hui la «collégialité épiscopale », dont le principe
avait été admis, non sans difficulté, ’an dernier, lors de la troisiéme session?
Il s’agissait de donner une consistance 4 cette collégialité et d’en faire une
réalité permanente de I’Eglise. Son but fait apparaitre toute I'originalité de la
nouvelle institution: associer plus étroitement, et de fagon habituelle, dans la
responsabilité du gouvernement de I’Eglise, 'ensemble des évéques a celui
d’entre eux qui en est la téte et le chef: le Pape.

On s’est étonné du choix du terme «synode», qui évoque immédiatement
la pensée de I’Eglise orthodoxe. Mais le mot, en usage dans le droit ecclésias--
tique, a un sens propre, certainement préférable au terme de collégialité, plus
hermétique. Voila donc instituée cette assemblée des évéques auprés du Pape,
qu’on a appelé aussi Sénat de I’Eglise, quand I'idée en a été lancée 2 Rome.
Elle ouvre la porte 4 une participation du corps des évéques aux pouvoirs
apostoliques de Pierre, mais c’est ’'usage qu’ils en feront qui lui donnera forme
concréte et visage. Ainsi les évéques pourront manifester dans leur diocése la
valeur du principe désormais reconnu de I’Eglise unie et diversifiée dont
chaque partie, selon I’expression du Pére Congar, expert au Concile, reflétera
la totalité.

Bien qu’il eit semblé impensable il y a seulement une dizaine d’années, le
Synode, tel qu’il est congu aujourd’hui, constitue une innovation qui traduit
la nature profonde de ’Eglise. Le changement qu’il opére dans Iinstitution
ecclésiale fait passer I’esprit du Concile, si I'on peut dire, de la Curie et des
dicasteres romains, 4 I'intérieur méme de PEglise. La promptitude avec laquelle
le Pape a décidé de traduire par des actes et des institutions nouvelles les ré-
formes demandées par les évéques montre qu’il est décidé a4 ne pas s’arréter
aux critiques de la droite et de la gauche, qui d’ailleurs sont allées en s’amenui-
sant au fur et 2 mesure que le Concile avangait vers sa fin. On peut penser que,
si la convocation du Synode et son ordre du jour sont effectivement du do-
maine réservé du Pape, les suggestions des évéques, avec I'expérience que leur
donnera I’exercice du pouvoir, seront de plus en plus écoutées, sinon méme
sollicitées. On n’a peut-étre pas suffisamment remarqué que la création du
Synode était d’une importance capitale pour le rapprochement avec les Eglises
orthodoxes. Il sanctionne, en effet, Pexistence et la personnalité des Eglises

1094



locales et donne par conséquent 2 ’Eglise catholique une structure qui n’est
pas éloignée de celle qui est de tradition dans I’Eglise d’Orient. Cette concep-
tion pluraliste prendra son plein effet avec les nouvelles institutions qui tra-
duiront dans la vie de ’Eglise les réformes annoncées: en plus du Synode des
évéques, le Conseil épiscopal missionnaire, les commissions héritées du Concile,
enfin les conférences épiscopales a I’échelon national.

Le Synode sera composé de 150 évéques du monde entier, élus dans chaque
pays par les conférences épiscopales, au prorata de leur nombre. Ce mode de
désignation démocratique est d’une grande importance, car il permet d’appré-
cier la nature et I'aide que les évéques apporteront au Pape et de préciser les
principes de leur collaboration.

L’initiative prise par Paul VI a dépassé les espérances. Elle est en quelque
sorte révolutionnaire en ce sens qu’elle donne naissance 4 une institution en-
tierement nouvelle qui marquera un tournant sans précédent dans I’histoire
de ’Eglise. Le Synode comportera aussi une représentation élue des supérieurs
religieux, chefs des grands Ordres (bien qu’ils ne soient pas évéques), en raison
du fait que leur juridiction a toujours été considérée, suivant le droit canon,
comme une émanation du Pape lui-méme. C’est 2 ce titre que les Chefs d’Ordre
siégeaient au Concile.

Le Synode sera consultatif et permanent, étant entendu, spécifie le Motu
proprio qui P'institue, que les membres élus et désignés pour y siéger n’ont pas,
eux, un mandat permanent. Ils sont nommeés seulement pour la durée d’un an,
choisis, comme nous ’avons dit, par les 53 conférences épiscopales actuelle-
ment existantes dans le monde, qui regoivent ainsi une consécration officielle
et un role consultatif qu’elles n’avaient pas jusqu’ici. Il convient d’ajouter qu’un
secrétariat, nommé par le Pape, fonctionnera 2 Rome et assurera la continuité
de I'institution. Soumis 4 I’approbation des Peres du Concile, la grande majorité
des évéques d’Europe, des Etats-Unis, du Canada, d’Amérique latine, d’ Afri-
que, de I’Inde, 'ont approuvé, en méme temps que plusieurs d’entre eux ont
exprimé le désir de voir ’Eglise opérer la décentralisation qui est en train de
se produire et se poursuivra avec la réforme de la Curie. Ainsi le Pape recevra
un appui tout 2 fait nouveau du collége épiscopal et entendra ses suggestions.
Il n’est pas exagéré de dire qu’une pareille association du pouvoir central et de
la périphérie, comme 'on dit 2 Rome, prépare la physionomie de I'Eglise de
demain ou, par ’entremise de I’épiscopat mondial, 'autorité supréme résultera
d’une plus étroite collaboration — nul ne peut encore ’évaluer — entre l'en-
semble du corps des évéques et le Souverain pontife.

La création d’un organisme aussi original pose immédiatement la question
assez épineuse de ses relations avec la curie romaine, si souvent dénoncée, et
patfois trés injustement, comme 1’organe le plus réactionnaire de I'Eglise.
Comme toujours en pareil cas, une opinion plus nuancée s’impose. Sans doute,
comme tout ce qui est humain, comme tout ce qui est lié au temps, la curie se

109§



trouve-t-elle exposée a des insuffisances et 4 la caducité. Il n’est que de se
reporter au discours du Pape du 18 novembre pour savoir en quelle estime il
tient la curie et quels égards il continue d’avoir pour elle:

Pour ce qui est de la Curie romaine, permettez-moi de la désigner 2 votre bienveillance
et 4 votre reconnaissance. Si ’Eglise catholique se trouve aujourd’hui dans les bonnes con-
ditions que, grice a Dieu, nous pouvons lui reconnaitre, elle le doit en bonne partie au setvice
de cet instrument actif et fidele de I’exercice de la charge apostolique.

C’est a tort qu’on le tiendrait pour vieilli, inapte, entaché d’égoisme et de compromissions.

C’est pour nous un devoir de témoigner de son mérite: les défauts qu’'en d’autres temps on

reprochait a cet ensemble d’hommes qui entourent et servent le pontificat romain n’existent
plus de nos jouts.

Un grand nombre de péres estiment, toutefois, qu’une évolution des men-
talités et des habitudes de la curie serait souhaitable, et d’abord cette limite
d’dge des cardinaux et des hauts prélats 2 soixante dix ans, que le cardinal
Montini avait préconisée lui-méme jadis et qui a toujours été différée. Un
autre veeu exprimé serait que les postes de préfet et de secrétaire des grandes
congrégations romaines fussent confiés 4 des hommes originaires de leurs pays
respectifs, donc non romanisés, et ouverts au probléme du monde moderne.
Ainsi serait réalisée cette internationalisation de la curie, si souvent annoncée,
mais toujours freinée par le poids méme de son institution séculaire.

Répondant a une exigence interne du Concile, le Synode épiscopal, qui sera
convoqué a partir de 1967, aidera, par le fait méme de sa présence a Rome,
a cette transformation. A travers lui, I'influence des conférences épiscopales
reflétant les tendances propres a chaque pays s’exercera sur le pouvoir central.
Il appartiendra au Pape, s’il le désire, de confier au Synode la décision des
questions débattues et, 4 I'occasion, d’élargir le role consultatif du nouvel
organisme. Certains vont méme jusqu’a penser que le Synode est appelé a
jouer un role d’instance vis-a-vis des commissions post-conciliaires et que son
influence contrebalancera opportunément celle de la Curie romaine. Tels sont
les espoirs que nourrissent les observateurs et divers témoins du Concile. Son
prolongement, qui n’a pas fini de faire sentir ses effets par son ampleur, sa posi-
tivité et son universalisme, laisse entrevoir des possibilités cecuméniques que
nul n’aurait osé prévoir il y a seulement quatre ans. Le départ a été donné
au renouveau dans I’Eglise, dont on peut croire qu’il ne s’arrétera pas la
puisque le schéma XIII, qui traite de la présence de I’Eglise dans le monde,
ouvre a ce renouveau des perspectives insoupgonnées. Il s’agit la d’une grande
aventure dans laquelle s’est engagée toute la démarche conciliaire.

Le schéma XIIT

Il a fini par voir le jour apreés cing semaines de remaniements successifs de fond
et de forme et apparait, dans son état final, comme le test par execellence du
désir de réforme de I’Eglise romaine. Pour les historiens de ’avenir qui auront

1096



a leur disposition les archives du Concile, il sera intéressant de comparer entre
eux les divers états du schéma, on peut dire du fameux schéma, car aucun n’a
été plus discuté, ni plus passionnément attendu. Selon la pensée méme de Jean
XXIII, il s’affirme — P’expression est de lui — comme un « Signe des temps ». Le
branle qu’il donne par les idées qu’il aborde dans des domaines si divers con-
ditionne de nouveaux rapports avec le monde. Il favorise au premier chef
Pouverture cecuménique qui n’en est plus 2 ses débuts puisque quatre délégués
du Saint-Siége, faisant suite a d’autres prises de contact, sont partis pour Istam-
bul en vue de rencontrer le patriarche Athénagoras. Primat d’honneur de toute
I’Orthodoxie et chef de I’Eglise d’Orient autocéphale, on sait qu’il entretient
avec Paul VI, «frére bien-aimé et infiniment respecté », selon sa propre expres-
sion, les relations les plus confiantes. Ces sentiments d’amitié¢ et d’estime
viennent de recevoir une consécration officielle au cours de ’émouvante céré-
monie qui s’est déroulée le 7 décembre au Patriarchat cecuménique d’Istambul,
en présence du Patriarche et de Son Excellence le cardinal Shehan, archevéque
de Baltimore, représentant du Pape. Dans la déclaration commune qui a €été
lue simultanément et solennellement a Constantinople et 2 Rome, Athénagoras
et Paul VI ont exprimé leur «volonté de réconciliation et invité les deux
Eglises a4 poursuivre le dialogue».

Interrompue depuis le onzieme siécle par Panathéme lancé au nom du
Saint-Synode par le patriarche Michel Cérulaire, auquel avait répondu la bulle
d’excommunication du Pape, la reprise des relations entre les deux Eglises
inaugure une ére nouvelle qu’on peut croire chargée de promesses!. Une telle
démarche prend aujourd’hui un sens profondément cecuménique et permet
d’attendre de nouveaux entretiens, de nouveaux rapprochements avec les
Eglises protestantes. C’est sous cet angle qu’on s’est félicité, dans les milieux
conciliaires, de la création de deux commissions mixtes établissant des rapports
confraternels entre le Secrétariat pour ’Unité, d’une part, le Conseil Oecumé-
nique et ’Alliance Luthérienne mondiale, d’autre part. Cette saine émulation
ne manquera pas de se faire sentir au sein du groupe mixte de travail, créé il
y a deux ans au Nigéria 4 la conférence d’Unugu, qui vient de se réunir 2
Rome pour la seconde fois, en présence du pasteur Visser’t Hooft, ancien pré-
sident du Conseil Oecuménique de Geneve. On peut croire qu’en agissant
ainsi en commun, catholiques et protestants seront 2 méme d’engager un dia-
logue fraternel qui sera d’autant plus fructueux que ’Eglise catholique, réformée
par le Concile, comme I’a déclaré Jean Guitton récemment a Bruxelles, «s’est
ouverte a la conciliation ».

L’Eglise se fait tous les jours comme le monde. Mais elle n’est pas le monde,
elle est seulement dans le monde: distinction essentielle qui lui permet de se
renouveler quand elle le juge 4 propos. Elle continuera apreés le Concile comme
avant, mais fécondée par lui, donc ouverte au dialogue avec les autres et avec
le monde. Le Secrétariat pour ’'Unité, que préside on sait avec quelle délica-

1097



tesse et quelle autorité, le cardinal Bea, poursuit sa tiche. Ancien directeur de
I'Institut biblique 2 Rome, rompu 2 la connaissance de tous les courants de
la pensée religieuse, il a été, avant méme Pouverture du Concile, placé par
Jean XXIII 2 la téte de la Commission chargée des questions cecuméniques.
Personne n’a plus fait que lui pour ouvrir un dialogue avec les Eglises chré-
tiennes, notamment avec le Conseil Oecuménique de Geneéve. Celui-ci I'a
invité I’an dernier 2 prononcer une conférence contradictoire avec le pasteur
Boegner, et ’'on sait que cette rencontre eut un trés grand retentissement. On
aime 2 penser qu’un des effets du Concile sera d’amener bon nombre de catho-
liques 2 «mettre entre parenthése leur conscience dogmatique et leur convic-
tion qu’ils constituent la seule Eglise» (Pére Congar). Clest 4 ce prix qu’ils
pourront s’offrir sans arriére-pensée au dialogue, dont on ne met pas en doute
Iutilité. Les convictions de chacun n’auront pas a souffrir d’une pareille con-
frontation et c’est assurément un des grands mérites du Concile d’avoir rendu
possible ce rapprochement. Les observateurs, disons-le, par leur présence dans
'aula, auront beaucoup contribué 4 ce travail d’osmose dont se félicitent tous
ceux qui gardent foi dans le Mouvement pour I'unité. Les communions non
catholiques y ont pris une part qui restera une des caractéristiques du Concile.
Leurs échanges de vues chaque semaine avec le Secrétariat pour I’Unité ont
favorisé ces relations interconfessionnelles et rendu possible des approches en
faveur de l'unité.

Cette grande vision de la rencontre, propre a notre temps, ne doit pas
disparaitre avec le Concile. Un renouveau s’accomplit mystérigusement tous
les jours et nul ne peut dire ou il aboutira. Ce qui est sir, c’est que le corps
mystique de ’Eglise, qui s’étend au monde entier, reste susceptible d’accom-
modation, de changement, de rénovation, de progrés. Max Jacob, israélite,
qui fut un écrivain catholique trés original, avait couture de dire: « Le mystere
est dans cette vie, la réalité est dans I'autre.» En d’autres termes, le renouveau
dans I’Eglise entrepris par le Concile, sujet de cet article, est en marche et celui-
ci poursuit son travail d’édification appuyé 2 la fois sur le changement et sur
la pérennité. Il est significatif que I’héritage d’omnipotence de ’Eglise romaine,
dont certains gardent encore un souvenir nostalgique, n’a pas empéché le
Concile d’adopter une attitude toute nouvelle 4 I’égard de certaines questions
qui, jusqu’a présent, provoquaient de sa part des condamnations explicites.
C’est ainsi que le Concile s’est refusé 2 formuler, malgré les combats d’arriere-
garde livrés par la minorité, une nouvelle condamnation du communisme, tout
en maintenant les réprobations antérieures. Méme Plathéisme a été abordé
avec autant d’esprit de compréhension que I’humanisme laic et profane. Clest
ce que Mgr Garonne (Toulouse), rapporteur du schéma 13, a tenu a sou-
ligner en disant que ce schéma représentait une sorte c’entrée en communion
avec le monde et témoignait que P'esprit de dialogue I'emportait sur Iesprit
d’anathéme.

1098



Parmi les «signes des temps», on n’étonnera personne en disant que la
question du rapport des conjoints mariés est une des plus brilantes. Le schéma
XIII, bien loin d’avoir cherché a ’éviter, 1’a abordée franchement. C’est donc
sur la question des relations du couple qu’on attendait les orateurs. Si, dans
plusieurs secteurs de ’opinion, on espérait des solutions toutes faites, cette
attente risque fort d’étre décue. Les Peres conciliaires considérent, en effet,
qu’ils n’ont pas, dans 'immédiat, 2 donner une réponse concrete sur tel ou
tel point, aux interrogations des fideles. Ce qui leur incombe, croyons-nous, est
tout autre chose et, pour les croyants, d’un ordre essentiellement spirituel. Il
leur revient de rappeler aux chrétiens que, quelles que soient les épreuves de la
vie conjugale, c’est aux intéressés a s’interroger eux-mémes sur les choses qui
les concernent intimement a la lumiére de leur foi.

Comme le désirait Jean XXIII, le Concile a fait entrer un courant d’air frais
dans I’Eglise. Le probléme complexe qui se pose aux couples unis par le
mariage pouvait difficilement &tre traité i fond publiquement. Il est donc
examiné actuellement par un bureau d’études réuni 4 la demande de Paul VI
et composé d’une trentaine de membres, parmi lesquels des médecins, des
sages-femmes, des théologiens, des psychiatres, expressément désignés en rai-
son de leur compétence spéciale. Sur la finalité du mariage, telle qu’elle a été
évoquée dans 'aula par le cardinal Suenens (Malines), une distinction fonda-
mentale s’impose entre la fin dite primaire, tenant A la nature du mariage, et la
fin seconde qui pousse les étres humains 4 se marier par amour. Un effort méri-
toire a consisté, de la part de plusieurs orateurs, 2 montrer en s’appuyant sur
les données actuelles des sciences psychologiques et médicales 'unité réelle des
deux fins et leur cohérence profonde dans la communauté du couple. C’est 2
propos de ces considérations délicates que Mgr Mendez Arcos (Mexique) a
fait ressortir la nécessité pour I'Eglise d’établir un dialogue avec ’homme mo-
derne, tel qu’il se présente de nos jours, en proie aux forces obscures de son
inconscient. Il importe donc de pénétrer la «psychologie des profondeurs»,

dont la connaissance est due, a affirmé Mgr Mendez, 4 la «découverte géniale
de Freud».

Quelque temps aprés cette intervention qui fut écoutée par les Péres avec
autant d’attention que de surprise, Mgr Pellegrino, archevéque de Turin, qu’on
dit trés estimé du Pape, s’est félicité des paroles «claires et nettes» que Mgr
Mendez Arcos avait prononcées dans ’aula. Au cours d’une conférence donnée
par lui au Bureau de presse du Concile, il a déclaré qu’on ne pouvait pas affirmer
que le schéma XIII ne tiendrait pas compte de la «discipline moderne du
freudisme ». Il a semblé a I'auditoire que ces paroles de Mgr Pellegrino faisaient
allusion a ’expérience psychanalytique menée actuellement, par ordre du Su-
périeur et avec I'autorisation du Saint-Siége, dans le monasteére bénédictin de
Cuernavacas au Mexique, expérience aujourd’hui controversée.

1099



Quant 2 la question de la régulation des naissances, elle vient de franchir,
4 ’heure ol nous écrivons, le cap de la commission qui n’a pas approuvé le
point de vue trés circonstancié du groupe mixte d’études, que Paul VI avait
saisi spécialement du probléme. En fait, si nous avons bien compris, tout en
maintenant la condamnation des méthodes contraceptives déja réprouvées, la
question des nouvelles méthodes conceptionnelles expérimentées depuis reste
posée. Les principes demeurent donc inchangés, selon la régle traditionnelle de
IEglise, mais on se garde d’insister davantage sur la finalité exclusive de la
procréation par rapport a l'autre fin du mariage, la fin qui vise au bonheur
conjugal, dont il a été question plus haut. On peut croire, sans préjuger de
’avenir, que beaucoup s’en réjouiront.

On n’a pas été sans remarquer que le débat s’était élargi grice au cardinal
Alfrink (Utrecht) et surtout au cardinal Léger (Montréal). Ce dernier avait
déja, lors de la troisiéme session, insisté avec un grand bonheur d’expression
sur ’aide mutuelle des époux «au plan du corps comme au plan de esprit» et
déclaré que le couple, associé «pour le meilleur et pour le pire», constituait en
soi-méme une fin. Il a reconnu que, sous I'influence d’appréciations pessimistes,
négatives de Pamour humain, 'importance et la 1égitimité de cet amour étaient
restées trop longtemps obscurcies aux yeux de ’Eglise catholique. Affirmons
sans crainte, a~t-il dit, que cet amour est bon et sain, car «les époux ne se consi-
dérent pas, eux, comme de simples procréateurs, mais comme des personnes
qui s’aiment». Un tel langage, on le croit sans peine, a éveillé un écho immédiat
parmi les Péres du Concile qui se sont senti encouragés a rechercher une meil-
leure adaptation 2 la loi profonde du mariage et a situer le devoir de fécondité
non «en fonction de la matérialité de chaque acte, mais 4 1’échelle de la vie
totale du foyer ».

Il apparait donc que ’Eglise a pris en considération le probléme du couple
bien au dela de la question de la «pilule» qui ne résoud rien et qu’elle se
réserve, le moment venu, d’apporter une réponse qui sera en accord avec les
conclusions de la commission et du bureau d’étude compétents. Les époux
chrétiens, que trouble encore un certain légalisme mal défini, hérité des temps
passés, y trouveront un apaisement et sans doute, on peut I’espérer, la solution
attendue au probléme — naturel et surnaturel — qui les concerne.

A ces questions qui intéressent tant de personnes et auxquelles prirent part
plusieurs auditeurs laiques, le Concile finalement n’apporte qu’une réponse
dilatoire. Comment s’en étonnerait-on? Ce serait une grande illusion de croire
que I’Eglise détient sur tous ces problémes des solutions faciles. Une déception
sera sans doute ressentie, a la suite de ces informations, dans plus d’un foyer
chrétien qui attendait autre chose, peut-étre une «recette», qu’il n’appartenait
pas au Concile de donner. Devant cette insatisfaction relative, on se prend a
espérer que les points de vue, parfois si différents, des experts et des théologiens
finiront par trouver leur place, sans neutralisation ni malaise, dans des textes

1100



clairs et définitifs, qu’il appartiendra au Pape de promulguer. Les discussions
auxquelles a donné lieu le schéma XIII ont ouvert une espérance qui ne peut
pas étre dégue. Les questions qui ont été soulevées, les plus humaines que le
Concile ait abordées, nous ont révélé un visage de ’Eglise qu’on ignorait jus-
qu’a présent. C’est pourquoi on sait gré a ses auteurs d’avoir dégagé la morale
chrétienne de 'optique individualiste ou elles se situait depuis le Concile de
Trente, au profit d’'une morale virile et délibérée, 4 I’échelle des problémes de
notre temps.

Il s’agit pour I’Eglise non d’ériger un systéme, d’édicter des préceptes,
mais de rejoindre avant tout le monde dont elle a la charge. Sa tiche actuelle,
cela a été répété maintes fois, est d’étre présente 4 ’'avenir du monde et, pour
y parvenir, de promouvoir une sage modernisation de ses traditions et de ses
usages surannés. La seule différence avec le passé est que jadis I'autorité de
IEglise romaine suffisait 2 maintenir dans la société des régles qui étaient
rarement remises en question. Il n’en est plus de méme de nos jours ou I'in-
dividu a pris conscience de son autonomie d’homme libre. Les exigences qu’il
sent en lui ’'amenent a se poser de multiples questions qui, lorsqu’il est chrétien,
attendent de I’Eglise pour le moins un avis. Qu’il s’agisse de la propriété
privée, du communisme, du désarmement, de la guerre, de la psychanalyse, de
la régulation des naissances, des mariages mixtes, etc. ’Eglise est sollicitée par
’opinion de faire entendre sa voix et de donner des directions. Elle n’a pas cru
encore pouvoir le faire 2 propos de quelques-uns des sujets abordés par le
schéma XIII et se borne, en attendant, 4 indiquer une orientation générale dans
Pesprit du Concile. Les grands textes promulgués constituent déja par eux-
mémes un rajeunissement des positions traditionnelles de ’Eglise et serviront
de base 2 une reprise du dialogue théologique avec les représentants des di-
verses confessions. On ne peut plus douter maintenant que le Concile, tourné
vers I’avenir, a ouvert les voies 4 une évolution des esprits qui se poursuivra
dans la période post-conciliaire ot nous sommes entrés. C’est pour ces raisons
que s’est constitué récemment 4 Rome un centre de dialogue dans la ligne du
Concile, le S.E.P.T. (Secrétariat pour ’Etude des Problemes de notre Temps),
composé de spécialistes et de savants laiques et ecclésiastiques qu’associe une
commune préoccupation: la connaissance des grandes mutations qui caracté-
risent notre époque dans l'ordre de la cosmogénese, des recherches psycho-
somatiques, et du probléme complexe de 'insertion de I'individu dans le monde
moderne. Une espérance, un optimisme, caractérisent cette recherche planifiée
qu’animent un esprit de syntheése et un authentique humanisme.

A Tavant-veille de la cloture, la question délicate d’un sacerdoce marié a
rebondi 4 propos de la discussion du schéma sur les prétres. Elle avait été
soulevée quelques semaines auparavant par la demande d’intervention de Mgr
Koop (Brésil), d’origine hollandaise, intervention a laquelle les «modérateurs »
se sont opposés 4 la demande du Pape, mais dont le texte n’a pas tardé a citculer

1101



dans Rome et a provoqué d’assez vives discussions. La presse, en exagérant
Pincident, a donné ficheusement I'impression que le probléme se posait a
’état aigu, ce qui n’est certes pas le cas en France. Certains ont paru méme
oublier que le célibat des prétres, institué depuise seize si¢cles par I'Eglise
d’Occident, vaut a celle-ci, malgré quelques traverses, un caractére particulier
dont son autorité bénéficie aujourd’hui dans le monde.

Il serait vain, toutefois, de nier que des évéques d’Amérique du Sud sont
actuellement aux prises dans leurs dioceéses avec de graves difficultés occasion-
nées par la conduite, parfois regrettable, de leur clergé. Mais il s’agit la de cas
d’espéce qu’on aurait tort de généraliser. Plusieurs évéques, pour y remédier,
sont 2 la recherche de solutions sans doute difficiles 4 trouver, mais dont I’ur-
gence, a reconnu Mgr Koop, s’impose, ce qui d’ailleurs est sans préjudice pour
le maintien de la loi du célibat qui demeure encore la régle de ’Eglise d’Occi-
dent. Un éloge trés senti a été rendu a cette occasion aux prétres orientaux
mariés, malgré ’avis de plusieurs Péres qui auraient préféré qu’on n’en fit pas
mention dansleschéma, pour éviterainsi toute comparaison. Les Eglises d’Orient
en communion avec Rome, qui s’honorent de compter tant d’hommes émi-
nents et de prétres vertueux, ont gardé leur discipline primitive, qui comporte
le mariage, sauf pour 1’épiscopat. C’est pourquoi le schéma a reconnu la valeur
des prétres mariés d’Orient et recu ’approbation du patriarche Maximos IV
d’Antioche ainsi que du cardinal Bea, soucieux de ne pas laisser dévaluer le
clergé oriental. Le fait mérite d’étre souligné, car il témoigne en faveur d’une
affirmation de I’'universalité de ’Eglise. On peut yvoir aussi un hommage rendu
au patriarche Maximos IV, dont les interventions au Concile ont chaque fois
mis a ’honneur ’Eglise d’Orient en la personne d’un de ses plus savants et
plus illustres représentants.

Un grand nombre de personnes s’est félicité que Vatican II, rompant avec
une tradition ancienne de I’Eglise romaine, ait pris soin de ne présenter aucun
anathéme ni aucune condamnation, mais qu’il ait marqué, au contraire, un trés
sincére désir de renouer avec la dimension historique et cosmique de I’espé-
rance chrétienne. Ainsi s’unifie, selon ’esprit biblique, ce qu’une certaine vue
catholique des choses a trop longtemps séparé: Dieu, ’homme et 'univers.
On n’a pas manqué de remarquer qu’une telle syntheése évoque I'ceuvre du
Pére Teilhard de Chardin, qui a fait I'objet, a la fin du Concile, de plusieurs
conférences diversement appréciées, dont une, magistrale, de Lubac.

Deux faits ont marqué le 7 décembre la derniére séance solennelle du Con-
cile: la réforme du Saint-Office, qui limite certaines de ses plus anciennes pré-
rogatives, et le baiser de paix que se sont donné le délégué du Patriarche
cecuménique de Constantinople et le Pape de Rome. Ces deux événements
inaugurent une ére nouvelle pour la chrétienté, dont il est permis de penser
aujourd’hui qu’elle sera 2 la mesure de notre espérance. En dépit des efforts
accomplis depuis quatre ans par les commissions conciliaires, certaines ques-

1102



tions ne sont pourtant pas encore assez mires pour apporter des réponses dé-
finitives tenant compte de la variété des points de vue et des diverses tendances
des Péres. Dans six mois, dans un an, quand le travail sera décanté et tous les
modi des schémas dépouillés, il apparaitra que le Concile a rempli sa tiche et
s’est engagé irrévocablement dans la voie du renouveau.

* *
*

Paul VI a désiré, avant de prononcer la cloture du Concile, qu’un éclatant
hommage fit rendu 4 ses deux illustres prédécesseurs, Pie XII et Jean XXIII,
qui, chacun a sa maniére, en ont préparé les voies. On n’ignore pas que Pie
XII, en son temps, avait déja songé 4 un Concile et méme réuni une commission
en vue d’en étudier la préparation. Mais de graves événements politiques dans
le monde ne lui ont pas permis de réaliser ce projet. Il a fallu la venue de
Jean XXIII pour que I'idée prit corps et que Vatican IT ouvrit ses portes a
Rome. En vue de répondre aux veeux d’un grand nombre de Péres conciliaires,
Paul VI a annoncé le 18 novembre dernier, devant la Congrégation générale,
son intention d’engager simultanément les deux proces de béatification de
Pie XII et Jean XXIII. Il n’a donc plus été question du vote par acclamation,
préconisé par un certain nombre de Péres 4 propos de Jean XXIII, et I'on
en revint 4 la procédure traditionnelle de ’Eglise.

Il n’a pas manqué dans les milieux conciliaires de Péres et d’auditeurs pour
le regretter. Un pasteur protestant, lui-méme observateur au Concile et ami
de Jean XXIII, a formulé ainsi son avis quand la nouvelle de la béatification
fut officiellement annoncée: «Ne touchez pas 2 Jean XXIII, il nous appartient
comme a vous. C’est nous I’enlever que de le béatifier.» On aime 2 penser
que, si Paul VI a tenu a rapprocher ainsi les deux Papes dans la méme con-
sécration de leurs mérites, c’est pour couper court a la légende de leur prétendue
opposition. Ce geste du Souverain Pontife a été au cceur de tous les chrétiens.
Comment pourraient-ils séparer dans leur admiration et leur reconnaissance
ces deux grands esprits qui, avec des dons si divers, ont orienté pour des siécles
la marche de ’Eglise vers son destin éternel? Nous nous félicitons, en achevant
ces lignes, que les Eglises non unies 4 Rome aient elles-mémes compris et
approuvé la pensée de Paul VI en faveur des deux derniers Papes qui, 'un et
Pautre, ont dominé leur temps.

1Les traditions de I’Eglise orthodoxe et le principe de la collégialité que le Concile a remis
en honneur manifestent une convergence vers le rétablissement de la communauté et, on peut
Pespérer, un jour, de 'union entre les parties occidentale et orientale de ’Eglise. L’Ortho-
doxie, pour sa part, en dépit des divergences qui 'ont opposée si longtemps au siege de
Rome, n’a jamais contesté au Pape la préséance due au «Premier évéque de la Chrétienté»,
ainsi que le Patriarche Athénagoras a désigné lui-méme Paul VI aprés la levée des excommuni-
cations.

1103



	Le Concile et le Renouveau dans l'Eglise

